
opusdei.org

センターを「家庭」
にする（1）

神は明るく喜びに満ちた開か
れた家庭を望んでいます。聖
ホセマリアは言いました。
「もし互いに愛し合うなら
ば、私たちの一つひとつの家
は、私が“見た”家庭、思い描
いた家庭となることでしょ
う」。

2025/10/25

「わたしの娘よ、わたしはあなたが
幸せになる落ち着き先を探してきま



した」（ルツ3･1）。ナオミが嫁ル
ツに語ったこの母性的な愛情に満ち
た言葉には、人間の心が家庭を求め
る気持ちが表明されています。そこ
は自分が愛され、理解され、力を取
り戻すことができる場所です。聖ホ
セマリアは家庭をこのように見てい
ました。「すべてのキリスト者の家
庭は憩いのオアシスであるべきで
す。日々のささいな矛盾を超えて、
深く誠実な愛情が感じられ、真実に
生きる信仰の実りとして、深い安ら
ぎが漂う場所であるべきです」[1]。

ヘブライ語の バイト（bayit、
「家・建物」）は、聖書の中で「家
族」を意味する言葉としても用いら
れています。例えば、「ヤコブの
家」（エレミヤ2･4 参照）や「イサ
クの家」（アモス7･16参照）のよう
に、これらの族長の家系を指す表現
があります。また現代の言語におい
ても、「家」という言葉はしばしば
「家族への所属」を意味します。あ



る人が「誰々の家の者である」と言
うとき、それは単に物理的な場所を
指しているのではなく、安定した、
無条件で、無償の関係をも意味して
おり、その関係によって人は世界に
開かれた存在として自らを認識でき
るのです。そのような家は、人々に
とっての避難所であり、無条件に愛
される場所です。その家では、ただ
その一員であるという理由だけで愛
されるのです。

家庭のようになる

家に属するということは、自分自身
のアイデンティティーでもありま
す。私たちは自然に「うちの人」と
いう表現を用いることがあります。
それはオプス・デイが、教会という
家族の中の一つの家族、「家庭の中
の家庭」[2]の一員であることを知っ
ているからです。聖ホセマリアはこ
う書いています。「オプス・デイに
属するすべての者は一つの家を形づ



くっています。私たちが一つの家族
を成している理由は、同じ屋根の下
で共に暮らしているという物理的な
ことにあるのではありません。初代
キリスト信者たちのように、私たち
は『心も思いも一つ』（使徒言行録
4･32）であり、オプス・デイの中で
無関心という苦さを感じる人は誰も
いないのです」[3]。私たちは、神の
家、神の家族に属していることを
知っています。そして、神の子ら全
員が集まる「永遠の家」へと歩んで
います。

神がご自分を愛する人々のために用
意されたものについて、私たちはほ
んの少ししか知りませんが、神ご自
身がヒントをくださっています──
それは「家のようなもの」なので
す。最後の晩餐の席で、イエスは言
われました。「心を騒がせるな。神
を信じなさい。そしてわたしをも信
じなさい。わたしの父の家には住む
所がたくさんある。もしそうでな



かったなら、あなたがたに行って用
意するとは言わなかっただろう。わ
たしが行ってあなたがたに場所を用
意したら、また戻って来て、あなた
がたをわたしのもとに迎える。こう
して、わたしのいるところにあなた
がたもいることになる」（ヨハネ
14･1-3）。私たちは、この約束され
た「家」のための準備を、この世の
生活の中ですでに始めています。そ
の材料は、日々集めていく「愛」と
「交わり」です。この世で「家庭を
築く」ことは、後で訪れる永遠の幸
せの単なる“予告編”ではなく、神と
すべての聖人たちとの完全な交わり
を受け入れるために、心を整える必
要な準備なのです。なぜなら、私た
ちはこの愛の賜物に心を閉ざし、愛
を受け入れる心を壊してしまう可能
性もあるからです[4]。

家庭の中で学ぶ無償の愛は、神の限
りない愛がどのようなものかを、少
し理解させてくれます。聖ホセマリ



アは、人間の愛と神の愛の深いつな
がりをよく強調していました。「主
を情熱的に愛しなさい。狂おしいほ
どに愛しなさい！愛があるなら──
そう断言してよいと思います──も
はや“決心”さえ必要ないのです。両
親を思い出してごらんなさい。彼ら
は『この子を愛そう』と決意する必
要はありませんでしたが、日々どれ
ほどたくさんの愛情のしるしをあな
たに示してくれたことでしょう。そ
のような人間の心で、私たちは神を
愛することができるし、そうすべき
なのです」[5]。

このような理由から、神がオプス・
デイに委ねられた福音化の使命の重
要な部分は、「家庭を築くこと」に
あります。「家庭の精神は私たちに
とって本質的なものです」と福者ア
ルバロは書いています。「それは、
私の娘も息子も皆が常に携えている
ものであり、とても強いので、どこ
にいてもすぐにその雰囲気が現れ、



家庭的な空気をつくる助けとなるの
です」[6]。この「神の子らの家庭」
の雰囲気を生み出すことは、この世
に新しい愛の論理をもたらすことで
す。それは、神が「すべての人に対
してすべてとなった」（一コリント
9･22）ように、人々の心を捉える愛
し方なのです。

「私たちの家々は『明るく喜びに満
ちた』ものでなければなりません」
とパドレは書いています。「多くの
人々──特に家庭の温もりを欠いて
いる人々──がそこに加わることが
できる“開かれた家”であるべきで
す」[7]。こうした特徴は、アソシ
エートやスーパーヌメラリの家々に
も、そしてオプス・デイのセンター
にも当てはまります。この文書は、
特にセンターにおける家庭生活につ
いて考えるためのいくつかの手がか
りを示そうとするものですが、ここ
での考え方の多くは、どんな家庭の
生活にも応用できるものです。



いまここで、自由のうちに──
神が望まれるから

第一に、家庭や家は固定的な現実で
はありません。常に道であり、建設
の途上にあるプロセスなのです（実
際、先に触れたヘブライ語のバイト
bayit〔家〕は、まさに「建てる」を
意味する バナー banah に由来して
います）。家庭はいつも建設中にあ
ります。それは、外部のさまざまな
事情や、そこに属する具体的な人々
の限界によるだけでなく、何よりも
互いの思いやりに毎瞬間支えられて
いるからです。言い換えれば、家庭
は単なる「付け足し」から生まれる
ものではありません。良い思い出は
確かに人を支えることができます
──特にそれが家庭の思い出であれ
ば [8]──けれども、思い出だけで家
族は生きられないのです。

家族が日ごとに関係を通して新たに
され、成長していかなければ、外面



的には健全さを保っているように見
えても、やがてはバラバラの断片の
集まりになってしまいます。過去に
は意味をもっていたものが、ただ
「家族」へのあいまいな敬意だけで
形を保つようになってしまうので
す。経験が教えているのは、このよ
うな行き詰まりの多くは人間関係に
おける個人主義的な態度の増加に由
来する、ということです。共有して
いる価値を見失ってしまうのです。
すると家族は成長をを止めて、定例
行事の繰り返しに閉じ込められてし
まいます──もはや生命力を失い、
それゆえ心を養うことができなくな
るのです。家族の生活は形式的にな
り、建前と見せかけ……やがては重
苦しいものになりかねません。

健全な家庭は、日ごとに築かれてい
きます。「健全」とは問題がないこ
とを意味するのではありません。私
たちがこの地上で完全に聖人になる
ことがないように、この世にあるい



かなる家庭も──ナザレの聖家族を
除いて──世界の片隅に生きる私た
ちが望む家は、天の家に到達するま
で完全にはならないのです。この家
庭におけるある種の「慢性的な不完
全さ」こそが、それを生き生きと保
つために、毎日働くようにと私たち
を招いています。ちょうど火を絶や
さぬように守らなければならないよ
うに（実際、ラテン語系の言語にお
いて「家庭」を表す hogar, foyer,
focolare といった言葉は「炉」に由
来しています）。この努力は、イエ
スがご自分について語られた言葉の
一端を私たちが担うことだと見るこ
ともできます──「人の子には枕す
るところもない」（マタイ 8･20）。
逆説的ですが、すべての家庭が「安
らぎの場」であるためには、そこに
属する人々がその家を覚醒させ続け
る「目覚め」の姿勢を保たなければ
なりません。



この家庭生活の動的な性格は、次の
点へと私たちを導きます。すなわ
ち、家庭はそれを構成する一人ひと
りの自由からしか築かれない、とい
うことです。家族を特徴づけるのは
同じ場所に住んでいることではな
く、同じ愛に生かされること──す
なわち交わりに生きることです。家
族の一人ひとりが、かけがえのない
自分自身の貢献をもって毎日家庭を
築くように招かれています。「そう
して兄弟愛の雰囲気が生まれ、互い
に相手の愛情を高め合い、共に主が
約束くださった百倍（の幸せ）を体
験するのです」[9]。家族の中には自
由な意志の交わりがあります。それ
は、この家庭を生き生きと保ちたい
という、皆に共通する意志があるか
らです。また共通の考えもありま
す。すなわち、何を建設しているの
かという点での合意です。多くの場
合、それは明確に表現する必要があ
ります。なぜなら、各自の自由な行
動や怠慢によって、いま何が建てら



れているのか、あるいは何が壊さ
れ、建てられないままになってしま
うかが決まるからです。

第三の、そしてもっとも大切な出発
点はこれです──私たちが家庭を築
くのは、神がそれを望まれるからで
す。オプス・デイにおけるこの「家
庭建設のプロセス」は、神からの招
きに対して、私たちが自由な個人的
決断で応えることに基づいていま
す。家庭を築くことは、神が私たち
に託された使命の一部なのです。仕
事は確かに私たちの聖化の中心にあ
りますが、それはもっと深く、もっ
と包括的な土台に根ざしています。
それこそが私たちの霊的生活全体の
基礎──すなわち「神の子である」
という意識です。本当に神の子であ
ることは、まるで家族のアイデン
ティティのようなものであり、神の
家、神の家族に属していることを意
味します。だからこそ、「私たちが
互いに愛し合い、理解し合い、赦し



合い、仕え合うならば、聖人たちの
交わりによってすべての信者の一
致、さらには人類全体の一致に直接
寄与することになるのです」[10]。

したがって家庭生活は「おまけ」で
はありません。むしろそれは、私た
ち一人ひとりが兄弟姉妹にとってキ
リストとなるように召されている基
本的な場のひとつです。神が共に暮
らすように選ばれた人々に対して自
分がどのように接しているかによっ
て、神の呼びかけにどれだけ応えて
いるかが示されます。

聖ホセマリアは強い口調で、「他者
に真の開かれ心」を欠いた“聖性”の
危険について警告しました。多方面
で努力しているように見えても、結
局はこう言われてしまう人がいるの
です──「あなたは良い子でも、良
い兄弟でも、良い仲間でも、良い友
人でも、良い同僚でもない（…）。
あなたはたくさんの〈個人的な〉こ



とで、自らを〈犠牲〉にしている。
だから、あなたは自我に、自分自身
に執着するのだ。詰まるところ、神
のためにも人のためにも生きていな
いことになる。一言でいうと、ただ
ただ自分のためだけを考えて生きて
いるのである」[11]。

この言葉は、まるで黙示録でエフェ
ソの教会に語られた天使の言葉を反
響しているかのようです──「わた
しは、あなたの行いと労苦と忍耐を
知っており、また、あなたが悪者ど
もに我慢できず、自ら使徒と称して
実はそうでない者どもを調べ、彼ら
のうそを見抜いたことも知ってい
る。あなたはよく忍耐して、わたし
の名のために我慢し、疲れ果てるこ
とがなかった。しかし、あなたに言
うべきことがある。あなたは初めの
ころの愛から離れてしまった」（黙
示録 2･2-4）。パドレも、この点に
ついて振り返るよう招いています。
「もし家庭生活が時に重苦しく感じ



られることがあれば、その原因を正
直に探して改善してください。それ
は単に物質的な不足のせいなのか、
あるいは人を世話することに伴う当
然の努力のためなのか、それとも愛
情の冷え込みが原因なのか」[12]。

したがって家庭生活は、休暇や仕事
が落ち着いたときといった特別な時
だけに生きるものではありません。
むしろ、激しい労働こそが健全な家
庭生活の条件を整えることもあるの
です。創立者のパドレは次のように
書いています──「オプス・デイに
おける神の子らは、良い道具となる
ことを息をするように学びます。オ
プス・デイは子らを積極的に仲間た
ちとの高貴な競争に参加させ、人生
を切り開かせます。避けられない職
業上の摩擦は、高慢を取り去り、未
熟さや経験不足を克服するために有
益です」[13]。このように、職業生活
の厳しさ──それは祈りによって精
錬され、兄弟姉妹の繊細な愛によっ



て和らげられます──に触れること
は、各自が自然に自分自身の貢献を
家庭生活に注ぐ源泉となるのです。

まさにこの繊細でありながら強い兄
弟愛が、しばしば「自らを捧げる決
断」を生みます。そうです、私たち
の互いの愛は、人々の心に最初の問
いを呼び覚ますことがあります。イ
エスは弟子たちにこう告げられまし
た──「互いに愛し合うならば、そ
れによってあなたがたがわたしの弟
子であることを、皆が知るようにな
る」（ヨハネ 13･35）。そして初代
キリスト者たちについても、人々は
こう語っていました──「見よ、彼
らは互いにどれほど愛し合っている
ことか」[14]。私たちの福音宣教の力
は、必然的にこの愛を通して現れま
す。それは戦略でも、司牧計画でも
なく、真実であり、福音への忠実そ
のものなのです。



[1] 聖ホセマリア『知識の香』 22
番。

[2] フランシスコ、演説、2019年5月
6日。

[3] 聖ホセマリア、手紙11、23番。

[4] ベネディクト十六世『希望によ
る救い』45番参照。

[5] 聖ホセマリア『鍛』503番。『知
識の香』142番および166番参照。

[6] 福者アルバロ、1985年12月1日付
手紙（Beato Álvaro, Carta, 1-
XII-1985, en Cartas de familia I, n.
204 [AGP, biblioteca, P17]）。

[7] フェルナンド・オカリス、2023
年2月16日付手紙、16番。

[8] F. ドストエフスキー『カラマー
ゾフの兄弟』エピローグ参照。



[9] フェルナンド・オカリス、2023
年2月16日付手紙、7番。

[10] 同、16番。

[11] 聖ホセマリア『拓』739番。

[12] フェルナンド・オカリス、2023
年2月16日付手紙、15番。

[13] 聖ホセマリア、手紙27、73番。

[14] テルトゥリアヌス『護教論』39
番（PL 1）。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

sentadwo-kateini1/ (2026/02/03)

https://opusdei.org/ja-jp/article/sentadwo-kateini1/
https://opusdei.org/ja-jp/article/sentadwo-kateini1/

	センターを「家庭」にする（1）
	家庭のようになる
	いまここで、自由のうちに──神が望まれるから


