
opusdei.org

人を成熟させる対話

他人の話しに耳を傾けるこ
と、そしてその意見から学ぼ
うとすることは、愛徳を生き
るために必要不可欠な条件で
ある。こうして初めて、日常
生活の中で行われる対話に
よって真理に近づくことが可
能になる。「人格形成」につ
いての連載の新しい記事。

2015/09/23

「陶工の器が、かまどの火で吟味さ
れるように、人間は議論によって試
される。樹木の手入れは実を見れば



明らかなように、心の思いは話を聞
けばわかる」（シラ27･5-6）。成熟
した人の確かなしるしの一つが、人
と内容のある会話ができる能力であ
る。それは、他人に対してオープン
な態度をもつことで、暖かい付き合
いと人から学びたいという誠実な望
みに現れる。

「他の人や別の文化を知ることは、
いつも大いに役に立つことで、それ
によって私たちは成長します。
（…）。対話は人が成熟するために
とても大切です。というのは、他の
人とつきあうことによって、また他
文化と接触することによって、さら
に他の宗教を知ることによってさ
え、私たちは成長し、成熟するから
です。なるほど、そこには危険もあ
ります。誰かと対話をしても、心を
閉ざし腹を立てることがあるなら、
喧嘩になるかも知れません。争いに
陥る危険がありますが、これはいけ
ません。なぜなら、対話をするのは



人と出会うためであって、喧嘩をす
るためではないからです。では、対
話をして喧嘩をしないためには、ど
ういう心構えをもつべきでしょう
か。柔和になることです。柔和とは
冷静に他の人や文化を受け入れる能
力です。またそれは知性的な質問を
する能力でもあります。『君はどう
してそう考えるの』、『この文化は
どうしてこうなの』と。相手の言う
ことに耳を傾けて、それからこちら
が話すのです。最初に聞くこと、次
に話すことです」（フランシスコ、
2013年8月21日の講話）。

人に耳を傾けること

聖書は、聞くことができる人には賛
辞を惜しまないが、他人の言葉に注
意を払わない人には辛辣である。
「命を与える懲らしめに聞き従う耳
は知恵ある人の中に宿る」（箴言
15･31）。「だれでも、聞くのに早
く、話すのに遅く、また怒るのに遅



いようにしなさい。」（ヤコブ1･
19）。時にはちょっとした皮肉を込
めてこう言う。「聞かない者に話す
のは、（…）眠っている人を、深い
眠りから呼び起こすようなものであ
る」（シラ22･9）。

他人の言うことを聞かないようにさ
せる一つの問題は、よくあることだ
が、相手が話しているとき、その話
しと関係のある何かを思い出し、そ
のことを話そうと相手が話すのを止
めるのを待っていることである。そ
うすると、時には活発な対話が生ま
れるかも知れないが、実際は相手の
言うことはほとんど聞かずに、互い
に自分の意見を述べているだけとい
うことになる。

また時には、相手が黙っているの
で、頭を使って会話の糸口を探さな
いといけないという場合もある。そ
のような時に注意すべきは、こちら
の頭脳の鋭さや博学さをひけらかす



ようなことを避けることである。そ
れとは逆に、相手の言うことを聞き
たい、相手から学びたいと言う態度
を示すことである。事実そうすれ
ば、こちらの興味の範囲を日々広げ
ることができる。だから、最初はあ
まり面白くないように見えることに
も注意して耳を傾けるのだ。それは
偽善的なことではない。そうではな
く、多くの場合自分の判断を差し控
えようとする努力、相手を喜ばせ相
手から学ぼうとする努力の表れであ
る。

よい会話ができるためには、大胆さ
と慎重さを、好奇心と分別を両立さ
せることが要求される。軽率な話し
方に陥らないよう気をつけねばなら
ない。例えば、軽薄な言葉やピント
外れの言葉が思わず口を突いて出た
場合、あるいはもう少し慎重に考え
るべきだった事柄についてあまりに
強く断言した場合など、進んでその
発言を修正する覚悟を持つことであ



る。いずれにしても、よい会話はい
つも実を残す。例えば、後で議論の
最中に出てきたうまい考えやよい説
明の仕方が思い出されたり、新しい
直観がひらめいたり、こうした考え
や印象の交換を続けたいという願望
が生まれたりする。

周りに開かれていること

まだ若いのに精神的に老いていく人
がいるかと思えば、年老いてからも
瑞々しい若さを保っている人もいる
ことを見ると驚きに堪えない。誰も
がいまだ使っていない多くの引き出
しを内に持っていることを考えるべ
きである。例えば、まだ利用してい
ない才能、試したことのない能力な
ど。私たちは、いかに忙しく、いか
に疲れていようとも、絶えず前進
し、絶えず学び、絶えず他の人の考
えを受け入れていかねばならないこ
とを思い出そう。



自分自身に閉じこもるのではなく殻
を破る必要がある。神に心を開き、
神のために隣人に心を開くのであ
る。そうすれば、豊かな現実を私た
ちの貧弱なものの見方や個人的興味
の中に閉じ込めてしまう自己中心主
義を克服し、隣人との間に壁を立
て、自己の未成熟さを内に暖める何
らかの欠点に陥らないように絶えず
警戒をしていることになる。その欠
点には次のような表れがある。よく
わかっていないことについて有無を
言わさぬ仕方で断言すること、他人
は間違っていると言わんばかりに自
分の意見を押しつけること、前もっ
て作り上げた解決法や何度も言われ
た手垢の付いた助言を与えること、
誰かが自分と異なる意見を言うと腹
を立てること（そのくせ後から意見
の多様性や寛容の精神を擁護するの
だが）、周囲にいる誰かが目立つと
嫉妬心を抱くこと、相手にも自分に
も無理なレベルの完全性を他人に求
めること、自分は自己を矯正するこ



とに抵抗するのに、他人には誠実さ
と正直さを要求すること、などであ
る。

成熟さと批判的精神

隣人に対してやさしい心を持つな
ら、しばしば友人としての助言で助
けることができることに気がつく。
それを見た人もあったが、直接注意
するだけの友情に欠けていたので
黙っていたかも知れないことを、相
手を信頼して言ってあげるだろう。
ただ愛徳に基づいて行動するときだ
け、注意や批判は真に有意義で建設
的なものになる。「何らかの点で正
してあげる必要のある時は、愛徳を
忘れず、良い機会を捜し、相手を辱
めることなくそうしなさい。しか
も、正してあげたことからあなた自
身が学び、その点で自己を改善する
つもりでなければならない」
（『鍛』455番）。



他人を改善させることができるかど
うかは、ある程度、わたしたち自身
が自分を改善できるかどうかに関係
がある。自己改善がいかに難しい
か、また同時にそれがいかに大切さ
ですばらしいことかをわきまえてい
るなら、他の人をそれなりに客観的
に見て、効果的に助けることができ
る。自分自身にはっきりと注意する
ことができる人は、他人に対しても
いつどのようにそれを言うべきかを
心得ており、また自分が注意を受け
たときは素直にそれに耳を傾けるこ
とができる。

自分に対する批判に耳を傾け受け入
れることができるのは、偉大な精神
と深い知恵を持っている証拠であ
る。「諭しを愛する人は知識を愛す
る。懲らしめを憎む者は愚かだ」
（箴言12･1）。とはいえ、他人が言
うことを受け入れるということは、
いつも何を言われるか、何を言われ
ないかを気にして行動することでは



ない。なぜなら、そのような気遣い
はほっておくと最後には病的なもの
になるからである。時々、立派な仕
事をする人は批判の矢面に立たされ
る。自分は何もしない人たちが、そ
のよい仕事や生き方を自分の無為の
生き方に対する非難と考えて批判す
るのかも知れない（知恵2･10-20参
照）。あるいは、逆の行動をする人
たちが、自分たちの敵だと考えて批
判することもある。また同じような
ことをしている人たちが、嫉妬にか
られて批判に走ることもある。ひど
いときには、何もしない人たちや自
分たちを頼りにしないなら良いこと
は何もできないと考えている人たち
に「赦しを願う」必要があることも
ある。こういうことが起これば、聖
ホセマリアの次の助言を実行する機
会が来たと考えよう。「あなたたち
と私が沈黙し、祈り、働き、微笑
み、そして希望することを習うべき
時がきたという証拠である。それら
の暴言を気にしないように。彼らを



心から愛しなさい。Caritas mea
cum omnibus vobis in Christo Iesu
（私の愛はキリスト・イエスにおい
てあなたたちみんなと共に）」
（1964年3月20日、オランダのメン
バーへの手紙）。

模範を示す責任

成熟した人は、一方で他人への開か
れた態度と、他方で自己の道と信条
への忠実を調和させる。ほとんど誰
も自分に理解を示してくれない場合
でも。周囲が無関心なら、こちらの
側にも何か変えるべきことがある、
あるいはせめて自分のことをもう少
しよく説明する必要があると考える
ことはよいことである。しかし、私
たちの側に決して変えてはならない
ものもある。何があっても、私たち
の言うことを聞かれようが聞かれま
いが、褒められようがけなされよう
が、感謝されようが無視されよう
が、認められようが否定されよう



が、守るべきものもあるのだ。「あ
なたの行ないは信仰の現われだか
ら、衝突によって生じる対照こそ、
あなたの持つべき自然さなのだ」
（『道』380番）。

良かれと思って尽力しているのに、
誰も助けてくれず孤独を感じること
は珍しくない。そのようなときもう
止めようという強い誘惑が襲ってく
るかも知れない。自分の模範や証し
はほとんど役に立っていないと見え
るだろうが、しかしそうではない。
一本のマッチの光は部屋全体を明る
くしないにしても、部屋にいる全て
の人に見える。おそらく多くの人
は、その模範通りに生きることは自
分にはできないにしても、自分ので
きる範囲で真似てみようと考えてい
るのかも知れない。その模範は彼ら
の改善に役立っているのだ。

誰でも、自分が多くの人たちのよい
模範のおかげで助けられたという経



験を持っているだろう。しかし、そ
の人たちのほとんどは自分がよい影
響で誰かを助けたことに気づいてい
ない。他人によい影響を与えるとい
う責任は重い。「怠慢や悪い模範で
あなたの兄弟である人々の霊魂を破
滅させることは許されない」
（『鍛』955番）。私たちは隣人に
話しかけ、助言し、励まし、元気づ
ける義務がある。しかし、とりわけ
私たちの言葉が、行い、つまり私た
ちの生き様によって強められるよう
にせねばならない。それがいつもで
きるわけはない。いや多くの場合は
無理であろう。しかし、みんなの支
えになりたいと望み、悪い模範を示
したなら心から赦しを願う事ができ
るように努めねばならない。

一生の戦い

隣人に開かれているということは、
人生の一つの課題にどのように進歩
しているかと密接に関わっている。



その課題とは自分の傲慢を認め謙遜
になるために努力することである。
傲慢は、隣人との関係において思っ
ても見ないような割れ目から進入し
てそれを毒する。もし傲慢というも
のをありのままに見るなら、その姿
は吐き気を催させるだろうが、その
ために傲慢は極めて巧妙に自分の顔
を隠し、仮面をかぶって現れる。傲
慢は一見すると積極的な態度の中に
隠れているのが普通である。その
後、傲慢がもっと強固になると、未
熟な人格に固有な、より単純で直裁
な現れが目立ってくる。すなわち、
病的な猜疑心、絶えず自分について
話すこと、虚栄心、きどった振る舞
い方や話し方、えらそうな態度、そ
れに反して自己の弱点に気づくとき
ひどく落ち込むことなど。

傲慢は時には賢さの衣をまとう。そ
れは知的傲慢とでも呼べるもので、
過度の厳格さとなって現れる。また
他の場合、正義を行い真理を守るこ



とを激情的に望むという態度の裏に
隠れる。その態度の底には、仕返し
をしたいとい望み、自分こそ正しい
者で他人は自分に従うべきだという
考えがうごめいている。あるいは、
何でも正確に決めたい、すべてを
きっちり判断したいという望み。つ
まり、真理に仕える代わりに、真理
を言い訳にして自分が誰よりも優れ
ていることを誇示したいという態度
である。

完全無欠の健康というものが存在し
ないと同じように、人の心から傲慢
をまったく消し去るということは不
可能だ。ただ、私たちにできること
は、傲慢が仮面をかぶって現れると
き、できるだけ早くそれを感知し、
それに抵抗することだ。傲慢は欠点
を極力見させまいとして私たちの面
子を守ろうとするので、だまされる
こともあるだろう。しかし、私たち
が自分の傲慢さを認めることができ
なくても、他人にはそれが見えるこ



とがある。友人の注意や建設的な批
判に耳を傾けるなら、様々な仕方で
隠れている傲慢の仮面を暴くことが
より容易になるだろう。隣人に助け
てもらうには、謙遜になる必要があ
る。また、隣人を優しく助けるため
にも、謙遜になる必要がある。

つまるところ成熟さとは「常に人の
ことだけを考える。――このよう
な、言わば〈健全な心理的偏見〉を
もつこと」（『鍛』861）に帰着す
る。神が私たちにお望みになる人
格、－誰もがそれを望むのだが、
時々別の場所にそれを探してしまう
－ その人格は「愛する心、苦しむ
心、隣人と一緒に喜ぶ心」（フラン
シスコ、2013年6月17日の講話）を
持つに至った人のそれである。

アルフォンソ・アギロー



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/
seijukusaseru-taiwa/ (2026/01/19)

https://opusdei.org/ja-jp/article/seijukusaseru-taiwa/
https://opusdei.org/ja-jp/article/seijukusaseru-taiwa/

	人を成熟させる対話

