
opusdei.org

隣人の気持ちをわか
る

愛徳を生きるためには、隣人
が心を配るに値する人格であ
ることを認め、その人の立場
に立ってものを見る必要があ
る。「人格形成」シリーズの
新しい記事を提供します。

2017/01/19

周囲で起こることを本当に理解する
ためには、多くの場合客観的なデー
タだけを知るだけでは足りないとい
うことを経験したことがあるだろ



う。例えば，友達のために何かの曲
を演奏したとしよう。自分が大好き
なその曲を聞きながら友達は楽しん
だかどうかを知りたいと思うだろう
が、友達が「君の演奏は正確だった
よ」とだけコメントして、まったく
喜びを表さなかったら、落胆するだ
けでなく、自分には才能がないので
はと悲しくなるのではないだろう
か。

もし隣人の心を、つまり彼らが期待
し望んでいることをよりよく知ろう
と努めるなら、人間関係でどれほど
の問題がなくなることだろう。「愛
徳は、『与えること』よりも、むし
ろ『理解すること』にある。それゆ
え、隣人を判断する義務のあるとき
には、その人の言い分を捜してあげ
なさい。必ず見つかるはずだ」
（『道』463）。愛徳を生きるため
には、隣人が心を配るに値する人格
であることを認め、その人の立場に
立ってものを見る必要がある。他人



の身になって考え、その人が置かれ
た状況を理解し、その気持ちを推し
量ることを容易にする資質を、英語
ではempathyと呼ぶ。この態度は、
愛徳と結びつくと、人とのコミュニ
ケーションを育て、聖ペトロの勧め
のように「皆心を一つに、同情し合
う」（一ペトロ3･8）ことに役立
つ。

キリストから学ぶ

弟子たちは最初から主イエスの豊か
な感受性を経験した。隣人の立場に
立って考える能力、人間の心の底に
あることを察知する敏感さ、他人の
痛みを自分の痛みとする細やかさ、
など。ナインの村に着いたとき、一
言も説明を聞くことなしに、一人息
子を亡くした寡婦の悲劇を理解し
た。ヤイロの願いを耳にすると、す
ぐに周囲で騒いでいる人々を静め彼
の願いを聞き入れた。ご自分に付い
て来る人々に何が必要かにいつも気



を配り、彼らに食べ物がないとそれ
を何とかしようとされた。ラザロの
墓の前で泣くマルタとマリアととも
に涙を流し、自分たちを受け入れな
いサマリアの村を天から火を降らし
て焼き尽くそうと提案した弟子たち
の心の偏狭さに怒られた。

イエスは模範によって、隣人をどの
ように見るべきかを示し、隣人と感
情を共有しその喜びと苦しみに付き
添うように教えられる。イエスを眺
め、周囲の人々の内面に関心を払う
ことを学び、恩恵に助けられてそれ
を妨げる欠点、すなわち注意散漫、
気まぐれ、冷たい無関心などを徐々
に克服していこう。この努力を中途
半端に終わらせてよいものではな
い。「もし信仰生活にふさわしい徳
を獲得していないなら、聖人ぶった
徳を外面的に実行しても、無意味で
ある。下着に高価な宝石をじかに飾
るようなものだから」（『道』
409）。主のみ心に近づくなら、私



たちの心を暖かくし、イエスの心の
ようにすることができるだろう。

愛徳、親切、気持ちの同化

「キリストの愛とは、周囲の人々と
気持よく接したり、博愛主義を標榜
するにとどまるものではありませ
ん。神が霊魂に注入される愛徳は、
内部より知性と意志を変え、善を行
う喜びと友情に超自然的な基礎を与
えるものなのです」（『知識の香』
71）。弟子たちが主とまじわり学ん
でいくうちに、その気質をなおして
いった過程を見ていくことは楽しく
さえある。彼らは非常に異なった性
格の持ち主で、時には他人に対して
あまり理解を示さないこともあっ
た。ヨハネは、兄弟のヤコブととも
に雷の子とあだ名されるくらい激し
い性格であったが、後年柔和な人物
となり、隣人のことに関心をもち、



キリスト自身がされたように隣人の
ために自分を捧げる必要性を強調す
るようになった。「イエスは、わた
したちのために命を捨ててください
ました。そのことによって、わたし
たちは愛を知りました。だから、わ
たしたちも兄弟のために命を捨てる
べきです」（一ヨハネ3･16）。

また聖ペトロも、以前はイエスの敵
たちに対して厳しい態度を取ってい
たが、神殿に集まった民を前にし
て、辛辣さとは全く無縁の言葉をか
けて、改心するように励ました。
「兄弟たち、あなたがたがあんなこ
とをしてしまったのは、指導者たち
と同様に無知のためであったと、わ
たしには分かっています。（…）だ
から、自分の罪が消し去られるよう
に、悔い改めて立ち帰りなさい。こ
うして、主のもとから慰めの時が訪
れ、主はあなたがたのために前もっ
て決めておられた、メシアであるイ



エスを遣わしてくださるのです」
（使徒言行録3･17､19-20）。

また聖パウロもよい模範である。キ
リスト信者を容赦なく迫害した後、
改心し、自分の明晰な知性と強い性
格を福音のために役立てた。アテネ
では、ここかしこに立つ偶像を前に
して心は怒りに震えたが、市民の思
いを理解しようと努める。アレオパ
ゴスでアテネ人に演説をする機会が
与えられると、彼らの偶像崇拝と退
廃した道徳を責めるのではなく、そ
の代わりに彼らも神を心底から探し
ていることを指摘する。「アテネの
皆さん、あらゆる点においてあなた
がたが信仰のあつい方であること
を、わたしは認めます。道を歩きな
がら、あなたがたが拝むいろいろな
ものを見ていると、『知られざる神
に』と刻まれている祭壇さえ見つけ
たからです。それで、あなたがたが
知らずに拝んでいるもの、それをわ
たしはお知らせしましょう」（使徒



言行録17･22-23）。人々を理解し自
分からやろうとする気を起こさせる
この態度には、知性によって感情を
調整し完成する人の際立った特徴が
見られる。それだけでなく、隣人の
置かれた状況を理解しようとする人
の非凡な才能も現れる。つまり、聴
き手と波長を合わせ、彼が何に興味
を抱いているかを把握し、完全な真
理に導くために、どんなに小さなこ
とに見えても、共感できる一つの面
を探し出すのである。

真理を愛するための道

隣人を助けようとするとき、愛徳と
柔和な態度を持つなら、人情豊かな
論理で考えるようになり、冷たく親
しみのない議論よりもずっと簡単に
隣人の心を開かせることができる。
神の愛によって、私たちは優しい振
る舞いを保持し、キリスト教的生活
がどんなに魅力的であるかを示すこ
とができるようになる。「真の徳は



いとわしくも悲しくもない。真の徳
とはよろこばしく愛すべきものであ
る」（『道』657）。真理を愛する
なら、どんなにゆがんだ心の中にも
神の痕跡を認めること可能にするか
らだ。こうして、各人の長所を発見
することができるようになる。

愛徳があれば、友人や仕事の同僚、
家族や親戚と付き合う中で、道を外
れている人に対しても理解を示すこ
とができる。彼らが信仰から遠ざ
かっているのは、ひょっとしたらよ
い信仰教育を受けなかったから、あ
るいは福音の真の教えを生きている
人と出会わなかったからかも知れな
い。このように考えれば、隣人が正
しい道を歩んでいないときでも、そ
の気持ちをわかろうとする心構えを
保つことができる。「私は暴力を振
るう人を理解できません。暴力は相
手を納得させるためにも打ち負かす
ためにもふさわしい手段ではないと
思います。誤りというものは、祈り



と神の恩寵と研究によって正すもの
です。決して力をもってはできませ
ん。常に愛徳をもって、です」（聖
ホセマリア『会見集』44）。いつも
忍耐をもって真理を語る必要があ
る。「愛に根ざして真理を語る」
（エフェソ4･15）と言われている通
りである。おそらく今は誤っている
が、やがて神の恩寵に心を開くこと
ができるようになるかも知れない人
の立場に立つことができなければな
らない。この態度は、フランシスコ
教皇の言葉を借りるなら、「足を止
める、他者に目を注ぎ耳を傾けるた
めに心配事を脇に置く、道端に倒れ
たままにされた人に寄り添うために
急用を断念する、―そのようにした
ほうがよい場合がしばしばありま
す。時にわたしたちは、帰ってきた
息子がすぐ入れるようにと門を開け
たままにする、放蕩息子の父のよう
であらねばなりません」（『福音の
喜び』46）。



使徒職と感情の交わり

相手の気持ちになるということを、
単なる戦術と考える人もいるかも知
れない。つまり、さながら商品を消
費者に売り込む技術のように考え、
商品を買わせる目的で親切を示すの
である。このやり方は商売の世界で
は通用するのかも知れないが、人と
人との関係にはそれとは異なる論理
がある。本当に相手の気持ちになる
には、誠実さが要求される。それは
利己的な利害を隠した表面的な親切
とは別物である。

もし周囲の人々にキリストを伝えた
いのなら、この誠実さは不可欠であ
る。神が私たちの近くに置いて下
さった人々の気持ちを自分のものに
するなら、彼らとともに喜び彼らと
ともに苦しむという細やかな愛徳を
持つことができる。「だれかが弱っ
ているなら、わたしは弱らないでい
られるでしょうか。だれかがつまず



くなら、わたしが心を燃やさないで
いられるでしょうか」（二コリント
11･29）。コリントの信者に対する
このパウロの愛のこもった言葉のな
かにどれほどの誠実な愛情が見られ
ることだろう。このように感情を共
有することができるなら、真理はよ
り簡単に伝わっていくことだろう。
というのは、コミュニケーションを
強める、愛情の流れが確立されるか
らである。そうなると、魂は、耳が
聞くことをより受け入れやすくな
る。それが霊的な生活を改良する建
設的なコメントであればなおさらで
ある。

「聞く技術はまず、他者とコミュニ
ケーションの中で寄り添うことので
きる心の力で、これがなければ真に
霊的な出会いにはなりません。聞く
ことは、冷めた傍観者としての状態
をわたしたちから取り除いてくれ
る、適切なことばやふさわしい態度
を見つけられるよう助けてくれま



す」（『福音の喜び』171）。相手
の言うことを関心をもって聞くなら
ば、彼らが置かれている状況を把握
することができる。そうすれば、そ
の時に主が求めていることを見極め
ることができるように彼に手を貸す
ことができる。他方、相手が自分の
状況や意見や思いに敬意が払われて
いると感じるなら、魂の目を開い
て、真理が冷たいものではなく暖か
いものであることを見て理解するこ
とになるだろう。

それとは反対に、隣人の事に対する
無関心は使徒的な人にとっては致命
的な病である。周囲にいる人々から
距離を置くことはだめである。「あ
なたのことを良く思っていないあの
人たちも、あなたが彼らを〈ほんと
うに〉愛していることに気付いた
ら、考えを変えるだろう。あなた次
第なのだ」（『拓』734）。隣人へ
の理解を示す言葉、小さな親切、楽
しい会話などは、相手に対して誠実



な関心を持っていることを表す。好
かれる人になることができると、主
との付き合いのすばらしさを分かち
合う友になることが容易になる。

前進することを励ます

教皇フランシスコは、次のように言
う。「よい同伴者は、運命論者でも
臆病者でもありません。つねに他者
を励まし、いやされたいと願うよう
に、自分の床を担ぐように、十字架
を抱き締めるように、すべてを捨て
るように、福音を告げるために再び
出かけるように、いつも招いていま
す」（『福音の喜び』172）。隣人
の弱さを理解する人は、中途半端な
妥協はしないように、聖性という目
標を探し続けるように奮い立たせる
ことができる。

このようにすることで、隣人を深く
理解した上で優しく要求するという
主の模範に従うことになる。復活の
日曜日の午後、エマウスの弟子たち



に付き添われたとき、彼らにこう尋
ねられた。「歩きながら、やり取り
しているその話は何のことですか」
（ルカ24･17）と。そうして、彼ら
がどうして心を消沈させていたか
や、主が復活されたという婦人たち
の伝言をなかなか信じられないこと
などを語るままにさせて、彼らの心
の重荷を下ろさせた。彼らが話すだ
け話してから、主は口を開かれ、
「メシアはこういう苦しみを受け
て、栄光に入るはずだったのではな
いか」（ルカ24･26）と説明され
た。

イエスはどのような話しをされたの
だろうか、どのようにしてエマウス
の二人の弟子の不安に答えられたの
だろうか。ともかく彼らは最後に
「一緒にお泊まりください」（ルカ
24･29）と言った。最初には預言者
たちの言うことを理解しないと言っ
てしかられたにも関わらず、であ
る。ひょっとしたら、声の調子や優



しい視線などが、彼らをして叱責を
素直に受け入れさせたのかも知れな
い。しかし、彼らは自己を変えるよ
うに招かれた。私たちと接する人々
が、私たちが彼ら一人一人に敬意を
持っていること、その気持ちを理解
しようと努めていることに気づき、
そうして信仰生活をもっと豊かにし
たいという積極的な態度をとること
ができるように主の恩恵を乞い求め
よう。

ハビエル・ライネス

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

rinjin-no-kimochi/ (2026/02/08)

https://opusdei.org/ja-jp/article/rinjin-no-kimochi/
https://opusdei.org/ja-jp/article/rinjin-no-kimochi/

	隣人の気持ちをわかる

