
opusdei.org

キリストとともに、
内側から生まれる一
致：オカリス師によ
る考察

オプス・デイ属人区長は、信
仰生活の本質的な側面である
一致について、教会やオプ
ス・デイにおける人々の実体
験を踏まえた上で、考察しま
す。

2026/01/23

「兄弟姉妹の皆様。わたしたちの第
一の大いなる望みはこれだといいた



いと思います。すなわち、世の和解
のためのパン種となる、一致と交わ
りのしるしである、一致した教会で
す」。このように、レオ十四世は就
任ミサにおいて、その教皇職を特徴
づける願いを表明しました。

本稿は、ローマに在住する多様な国
籍の神学・哲学の学生たちとの対話
の中で行われた、オプス・デイ属人
区長フェルナンド・オカリス師のク
ラスを要約したものです。学生たち
の具体的な体験に根ざした問いを出
発点として、一致が賜物であり、共
に担うべき課題であり、そして──
聖ホセマリアの言葉を用いれば──
「支配的情熱（dominant
passion）」であることが、具体的
に考察されます。



属人区長フェルナンド・オカリ
ス師による導入のことば

オプス・デイの一致は、その根本に
おいて、教会の一致への参与です。
聖ホセマリアは、オプス・デイは教
会のごく小さな一部分であると、し
ばしば語っていました。したがっ
て、オプス・デイの一致を成り立た
せている要素は、本質的には、教会
の一致を支えている要素と同じであ
ることが分かります。

一致は、普遍性、聖性、使徒継承性
と並ぶ、教会の基本的な特性の一つ
です。また、福音書の中でも、とり
わけ明確に表現されている特性でも
あります。主ご自身が弟子たちにつ
いて語りながら、「父よ、あなたが
わたしの内におられ、わたしがあな
たの内にいるように、すべての人を
一つにしてください」[1]と祈られた
とき、そのことがはっきりと示され
ています。この祈りは、キリスト者



の一致を理解するための、きわめて
深い手がかりを与えてくれます。

実際、教会の一致──したがって、
イエス・キリストの弟子たちの一致
──の最終的な実体は、神ご自身の
一致への参与にあります。私たち
は、三位一体の神秘を限られたかた
ちでしか理解できませんが、その一
致をとりわけ聖霊において見ること
ができます。なぜなら、結びつける
ものは愛であり、聖霊は愛そのもの
だからです。

このため、教会の一致そしてオプ
ス・デイの一致における、より人間
的な側面もまた、愛によって形づく
られているときにこそ、本来の価値
を発揮します。それらを単に組織的
な要素として見るのではなく（もち
ろん、その側面もありますが）、人
と人とを結びつける愛の表現とし
て、その最も深い意味を認めること
が大切です。



この観点から、教会の一部であるオ
プス・デイの一致は、三つの側面に
分けて考えることができます。これ
は、かつて神学の教授であったヨセ
フ・ラッツィンガーが、教会につい
て語る際に用いた区別に従ったもの
です。すなわち、教会が「目に見え
るかたちで何であるか」、「本質的
に何であるか」、そして「活動にお
いて何であるか」という三つの観点
です。

まず第一に、教会は目に見える存在
です。これは、教会が一つの民、す
なわち人間から成る共同体であると
いうことを意味します。そこには一
つの際立った特徴があります。それ
は、多くの民から成る民であるとい
う点です。聖ペトロの第一の手紙
は、教会を populus adquisitionis[2]

（神がご自分のものとされた民）と
呼び、この現実を非常に印象的に表
現しています。



聖霊降臨以来、普遍教会は一体を成
しています。それは、目に見える民
の、目に見える現実です。始まりは
小さなものでしたが、教会は最初か
ら普遍性へと招かれていました。こ
のきわめて多様な民から成る共同体
に、目に見える一致を与えている主
な要素は三つあります。すなわち、
共通の信仰告白、秘跡的生活、そし
て共通の頭としてのローマ教皇の存
在です。同じ信仰を公に告白し、異
なる典礼や儀式を保ちながらも同じ
秘跡的生活を営み、同じ普遍的な統
治の原理を共有すること──これら
が、多様な民と文化の一致を可能に
している、目に見える要素なので
す。

二つ目の「本質的に何であるか」と
いう観点から教会について考察しま
しょう。ここで私たちは、神秘の核
心へと入っていきます。教会はキリ
ストの体です。聖ホセマリアは、
「教会とは、私たちの間におられる



キリスト」[3]であると力強く語って
いました。

これこそが、教会の最も深い現実で
あり、目に見えるすべてのものに意
味と効力を与えるものです。キリス
トが教会に現存し内側から力を与え
ておられる、というだけではありま
せん。教会が全体として、真に一つ
の体なのです。神秘体は単なる比喩
ではなく、霊的な現実であり、すべ
ての肢体がイエス・キリストと真に
結ばれています。これが、教会の本
質です。

この文脈において、ヨセフ・ラッ
ツィンガーは、非常によく知られた
簡潔な定義を示しています。「教会
とは、キリストの体（聖体）によっ
て生きる民であり、そして感謝の祭
儀において、自らがそのキリストの
体となる」というものです。聖体に
おけるキリストの体によって生き、



聖体においてキリストの体となる
──それが教会なのです。

最後に、第三の側面から教会の一致
について考えてみましょう。第一
は、教会が目に見えるかたちで人々
から成る民であるという観点、第二
は、その最も深い現実としてキリス
トの体であるという観点でした。第
三の側面は、教会は、この世におけ
る活動において、「救いの普遍的秘
跡」であるという観点です[4]。すな
わち、教会の聖化の力は、福音を宣
べ伝えることと秘跡──とりわけゆ
るしの秘跡と感謝の祭儀（聖体）
──を通して展開され、その結果と
して人々のうちに使徒的熱意を呼び
覚ますのです。

教会の一致──そして、その中にあ
るオプス・デイの一致──は、究極
的には神からの賜物です。それは超
自然的なものでありながら、人間
的・組織的な表現をも伴います。そ



して、それはすべての人に与えられ
る賜物であるがゆえに、同時に、す
べての人が大切に守る責任を負って
いるものでもあるのです。

学生による質問

オプス・デイのカリスマの一部とし
ての一致

個人への賜物としての一致

文化的に多様な世界において一致の
道具となること

傷を癒やし、信頼を回復すること

確かな拠り所が見いだしにくい状況
において、内的な一致を生きること

豊かさとしての協働的意思決定
（collegiality）



表現の自由と一致への配慮

一致が教会全体に属する賜物である
とすれば、オプス・デイの精神の中
で、それが「支配的情熱
（dominant passion）」の一つと
して生きられ、また守られているの
は、どのような点によるのでしょう
か。

オプス・デイにおいて生きる一致
は、本質的には、他のいかなる教会
組織においてもそうであるように、
教会そのものの一致です。しかし当
然のことながら、オプス・デイに
は、そのあり方を形づくる固有の精
神的特徴があります。

その中心となる点は、精神の一致で
す。オプス・デイには固有の霊性が
あり、私たち一人ひとりがその精神
にあずかるかぎり、そこに深い一致



が生まれます。それは画一性ではあ
りません。同じ精神に基づいて考
え、生活するという共通性であり、
多様な意見が可能な領域について
は、大きな自由が保たれています。
聖ホセマリアは、分母──すなわち
オプス・デイの精神──は小さく、
分子は非常に大きい、と語っていま
した。一致を与えるのは、この共通
の分母なのです。

この精神は、「福音のように古く、
福音のように新しい」[5]ものです。
したがって、オプス・デイの中に、
教会全体に共通するものとはまった
く異なる何かがあると考える必要は
ありません。むしろ、キリスト教の
本質そのものに属する現実を、固有
の仕方で生きるということなので
す。

では、その固有のかたちとは何で
しょうか。オプス・デイの精神の中
心に目を向けるなら、まず霊的生活



の中心であり根である感謝の祭儀
（聖体）をあげることができます。
感謝の祭儀（聖体）は教会全体の中
心ですが、オプス・デイでは、その
重要性を非常に明確に意識し、日々
忠実に生きることが強く求められて
います。すなわち、毎日のミサにあ
ずかり、それを生活全体の中で生き
ること、さらには──聖ホセマリア
が言うように──「私たちの思い」
[6]も感謝の祭儀（聖体）を中心とす
るよう努めることです。

感謝の祭儀（聖体）が中心であり根
であるとすれば、オプス・デイの精
神の基礎は、神の子としての自覚に
あります。これはすべてのキリスト
者に共通するものですが、オプス・
デイにおいては、霊的生活の土台と
して特に中心的な位置を占めていま
す。信心業、仕事、日常生活全体
を、神の子としての自覚をもって生
きるのです。



これに加えて、オプス・デイの精神
の軸となるのが、仕事の聖化です。
すべての人は、聖性に召されてお
り、また、仕事は聖化されうるもの
であることを多くの人に告げ知らせ
るようにと招かれています。しか
し、オプス・デイにおいてこの点
は、とりわけ固有で中心的な特徴で
す。なぜなら、聖化と使徒職への努
力は、この軸を中心に展開されるか
らです。

このように、教会の一致に共通する
あらゆる要素とともに、オプス・デ
イには、皆が同じ精神を生きるかぎ
りにおいて私たちを一つにする、固
有の特徴があります。すなわち、中
心であり根としての感謝の祭儀（聖
体）、基礎としての神の子としての
自覚、そして軸としての仕事の聖化
です。



パドレ、もし一致が教会全体、そし
てオプス・デイのために願い求める
神の賜物だとすれば、同時に、それ
を一人ひとりに与えられる個人的な
賜物として願い求めることもできる
のでしょうか。

はい、もちろんです。一致は、一人
ひとりに与えられる神からの賜物で
す。それは、私たちの内に一致への
願いをいっそう強め、愛と愛情を通
して、一致を生み出す者となる力を
与えてくれます。

したがって、一致はあらゆるレベル
において、実りをもたらすための条
件となります。聖ホセマリアは、
1931年付の手紙の一つの中で、この
点をとりわけ明確に示しています。
「神は、私たちの弱さ、私たちのも
ろさ、そして他の人々の弱さをも考
慮に入れておられます。しかし同時
に、皆の強さも考慮に入れておられ
ます。それは、愛が私たちを結び合



わせるとき生じます」[7]。愛が私た
ちを結び合わせるならば、一致は力
を与えます。そして愛情こそが、本
当に人と人を結びつけるのです。

ここでは、「愛情」を、単なる感情
と区別して考える必要があります。
真の愛情、真の愛は、何よりも行い
の中に表れます。すなわち、自己を
与えること、献身、他者への関心で
す。多くの場合、そのような愛には
感情的なものが伴いますが、いつも
そうであるとは限りません。しか
し、真の愛があるところには、必ず
一致があります。

突き詰めて言えば、各個人に関する
事柄は、一致と深くつながっていま
す。それはまた、使徒的情熱の源と
もなります。なぜなら、他の人々の
使徒的使命を自分自身のものとして
生きるよう、私たちを導くからで
す。それは、たとえ自分自身の活動
がより限定されていたり、働く場が



少なかったりする場合であっても、
励ましと推進力を与えてくれます。
他の人が行っていることは、私たち
のことでもある──このような意識
が、力と実りを生み出すのです。

オプス・デイはまもなく百周年を迎
え、そのメッセージは、異なる世代
や文化、世界のさまざまな地域に生
きる人々に届いてきました。今日、
文化的変化や現代特有の状況のただ
中にあって、私たちはどのようにし
て一致の道具となり、その責任を
担っていくことができるのでしょう
か。

一つは、一致についてたびたび黙想
し、それを本当に主に願い求めるこ
とです。各自が置かれている状況の
中で、どのように一致を生きるべき
かについて、主が具体的な光を与え
てくださるよう祈るのです。



そのうえで、一致を助ける要素は多
くありますが、とりわけ重要なの
は、オプス・デイの一致が「家族の
一致」であるという点を理解するこ
とです。家族の一致を抜きにして、
オプス・デイの一致を語ったり、理
解したりすることはできません。こ
れは、この精神にきわめて固有で、
本質的な特徴です。

この一致は、常に、私たちの聖なる
創立者との直接的な結びつきとして
現れます。聖ホセマリアは、その著
作を通して、その精神を通して、ま
た私たちに遺してくれた霊的遺産と
その生涯を通して、今も天から私た
ちのパドレ、すなわち父であり続け
ています。一致を大切にするという
個人的な責任の一部は、どこにいよ
うとも、私たちのパドレである聖ホ
セマリアの姿が生き生きと保たれる
よう助けることにもあります。すな
わち、さまざまな必要の中でその取
り次ぎを願い、記憶の中にその存在



を留め、そしてその考え方に従って
行動しようと努めることです。教皇
聖パウロ六世は、福者アルバロ・デ
ル・ポルティーリョに「何かをしな
ければならないときには、創立者な
らどうしただろうか、と考えなさ
い」と語られました。ドン・アルバ
ロはこの言葉に深く感謝し、大きな
喜びを覚えました。というのも、彼
は最初からそのように生きてきたか
らです。聖ホセマリアとの一致は、
オプス・デイの一致のきわめて重要
な部分を成しています。

これらすべてと並んで、パドレに対
する子としての結びつきもありま
す。それは、その時々の属人区長が
誰であるかにかかわらず、オプス・
デイ全体に真の一致をもたらす、子
としての関係です。二つの部門を含
むオプス・デイ全体の一致は、常に
最も根本的なもの──すなわち、精
神の一致──の上に支えられていま
す。



パドレ、時として誤解や過去の傷
が、一致を生きるうえでの妨げとな
ることがあります。痛みやわだかま
りが残っている場合、どのようにし
て信頼を再び築いていくことができ
るのでしょうか。

このような場合、まず大切なのは、
人々が主に目を向けるよう助けるこ
とです。神は一人ひとりを、私たち
の想像をはるかに超えて、限りなく
愛しておられます。このきわめて深
い真理に立ち返ることは、他者に向
き合う姿勢そのものを変えてくれま
す。そして、とりわけ、過去あるい
は現在の出来事によるわだかまりや
不満が心に残っているときに、「神
は、あの人を限りなく愛しておられ
る」という事実を思い起こさせてく
れるのです。



聖パウロは、エフェソの信徒への手
紙の中で、この点を力強く語ってい
ます。「主に結ばれて囚人となって
いるわたしはあなたがたに勧めま
す。(…） 平和のきずなで結ばれ
て、霊による一致を保つように努め
なさい。体は一つ、霊は一つです。
それは、あなたがたが、一つの希望
にあずかるようにと招かれているの
と同じです」[8]。 ここには、きわめ
て具体的な要素がすでに示されてい
ます。すなわち、平和のきずなによ
る一致です。

平和を与えること──聖ホセマリア
は、しばしば私たちに、平和と喜び
の種まき人となるよう励ましまし
た。彼は若いころから、個人的な覚
え書きの中で、驚きをもって次のよ
うに記しています。「主は、私の魂
に、もう一つの特徴をお与えになっ
たように思う。それは平和、平和を
持つ、そして平和を与えるこという
ものである」。



では、この平和とは何でしょうか。
それは、イエス・キリストご自身で
す。Ipse est pax nostra──「実
に、キリストはわたしたちの平和で
あります」[9]。したがって、一致を
大切にするあらゆる働きは、必然的
に、イエス・キリストと一致する働
きとなります。聖パウロが言うとお
りです。「平和のきずなで結ばれ
て、霊による一致を保つように努め
なさい。体は一つ、霊は一つです」
[10]。一致をもたらすのは、聖霊で
す。すなわち、愛の賜物をもって働
かれる聖霊です。信仰も人と人を結
びつけますが、より根本的に結びつ
けるのは愛であり、聖霊は神の無限
の愛なのです。

私たちは、社会や政治、組織、さら
には家庭においてでさえ、分断や個
人主義が色濃く見られる状況の中で



生きています。そのような中で、単
なる外面的な一致にとどまらず、一
人ひとりの内側から生まれる、本物
の一致をどのように生きることがで
きるのでしょうか。模範となる拠り
所が乏しいと感じられるときに、ど
うすればよいのでしょうか。

聖ホセマリアは、私たちが「一致の
道具」となること、すなわち、一致
を生み出し、守り、育てる人となる
ことについて語っていました。この
ように生きるための第一の拠り所
は、常にイエス・キリストです。

では、一致を大切にしたいという情
熱や願い、方向性は、どのような意
味で私たちの生活において「支配的
なもの」となりうるのでしょうか。
それは、一致への願いが思考や感情
にまで深く浸透し、その結果とし
て、生き方そのものを自然に動かす
ようになるときです。そうなると、
他の人のことが自分自身のことにな



ります。すなわち、その人の内的生
活、仕事、健康や病、あらゆる状況
が、それぞれにふさわしい形で、自
分のこととして受け止められるよう
になるのです。その人のために祈
り、その歩みを助け、成功を自分の
ことのように喜ぶようになります。
他者に関わるすべてが、私たち自身
のものとなる──それが一致です。

一致はまた、苦しんでいる人ととも
に苦しむことへと私たちを導きま
す。そしてそれは、他者の欠点や限
界に向き合う際の態度の中で、きわ
めて具体的な形を取って現れます。

さらに、一致への願いが心を支配す
るようになると、人と人を結びつけ
るものを進んで育てようとする姿勢
が、自然に生まれてきます。同時
に、たとえ些細なことであっても、
不一致の原因となりうるものを避
け、場合によってははっきりと退け
る態度も養われていくのです。



パドレ、時には、一緒に働き、共に
決定するよりも、個人で判断して進
めたほうが速いように感じられるこ
とがあります。オプス・デイでは、
協働的な意思決定（collegiality）が
通常の働き方とされていますが、こ
れを障害ではなく、豊かさとして理
解し、生きるためには、どのように
考えればよいのでしょうか。

オプス・デイの組織の中で、協働的
な意思決定は一致のきわめて重要な
側面です。それは、統治においても
使徒的活動においても、あらゆるレ
ベルにおいて生きるべきものです。
協働的な意思決定は賢明な判断を可
能にし、誰か一人が、他の人の意見
を聞かずに指示を出してしまうこと
を防ぎます。聖ホセマリアは、神か
らの光を受けて、最初からこのあり
方を定め、オプス・デイ全体におい



てそれが実践されることを望みまし
た。

聖ホセマリアは、この点を、ある手
紙の中で非常に力強く述べていま
す。「私は、すでに皆さんがよく
知っているこの言葉を、これまで数
えきれないほど繰り返してきました
し、生涯にわたってさらに繰り返す
でしょう。オプス・デイにおいて
は、あらゆるレベルで、専断に陥ら
ないために、協働的な意思決定によ
る統治を求めます」[11]。

私たちは、単に忙しさを理由に、専
断的な働き方に陥ってしまう危険が
あります。すなわち、「急いでいる
から」「他の人を待つ必要はない」
「彼らの意見を参考にする必要はな
い」と考えてしまうことです。しか
し、聖ホセマリアはしばしば次のよ
うに語っていました。「急ぎの案件
は待つことができる。そして、とて
も急ぎの案件は、待たなければなら



ない」。これは時間を無駄にするた
めではなく、定められたとおりに、
しっかりとものごとを検討するため
です。この進め方は、実りを保証す
るだけでなく、心の平安ももたらし
ます。

一人で決定することは、特に事柄が
複雑な場合、かえって不安を生むこ
とさえあります。それに対して、他
の人の知見を頼りにすることは、状
況をよりよく見渡す助けとなりま
す。これは、経験が豊かな人や、特
定の分野に詳しい人にも当てはまり
ます。経験上、より知識の少ない人
が、他の人には見落とされていた光
や解決の糸口、あるいは重要な視点
を示してくれることも少なくありま
せん。

ですから、「協働的な意思決定」が
より多くの時間を要するとしても、
それには十分な価値があります。そ
れは支払うに値する「代価」です。



なぜなら、そこから得られるものは
非常に大きいからです。協働的な意
思決定は、単なる作業の仕組みでは
なく、何よりも一つの精神です。す
なわち、私たちは皆、他者の光を必
要としている、という確信です。そ
して、この精神は、あらゆるレベル
で生きるべきものなのです。

ここでしばしば湧いてくる一つの疑
問があります。意見の相違や分裂を
生むことを恐れて、自分の考えを率
直に言うことに不安を覚えることが
あるのではないでしょうか。すべて
の点で皆が常に同意できるわけでは
ないことを承知したうえで、自分の
意見を表明する自由と、一致を大切
にする姿勢との間に、どのようにし
てバランスを見いだせばよいので
しょうか。



一致へのこの「支配的情熱」は、必
然的に多様性を尊重する姿勢へと私
たちを導きます。一見すると矛盾し
ているように思えるかもしれません
が、実際にはそうではありません。
一致とは、皆が同じように考えるこ
とではなく、ありのままの他者を愛
し、その中に結びつきを見いだすこ
とです。そういった意味で、理解す
ることは先に述べた「他の人のすべ
ては、私たち自身のものでもある」
というあり方と結びついており、批
判的な態度を避ける助けにもなりま
す。

このように生きるために、まず大切
なのは、意識的にそうしようと決意
することです。一致の重要な要素の
一つは、他者の意見を受け入れるこ
とであると理解することです。しか
しそれは同時に、自分の考えを述べ
ることを恐れない姿勢とも結びつい
ています。もちろん、常に賢明であ
る必要があります。何でも、いつで



も、どんな言い方でも「話せばよ
い」というわけではありません。し
かし、たとえば会議や話し合いの場
など、ふさわしい場においては、自
分が少数意見になると思われる場合
であっても、自分の考えを表明する
ことは良いことです。それは自分の
考えを押しつけるためではなく、良
心に従って思っていることを、率直
に述べるためです。これは一致を壊
すどころか、むしろ一致へと通じる
橋を築くものです。

思い出すのは、私が教理省の顧問に
任命された頃のことです。私は、長
年にわたり顧問を務めていた哲学者
コルネリオ・ファブロを訪ねまし
た。彼とは以前から定期的に会って
いましたが、そのとき彼はこう強調
しました。「私の経験から、あなた
に一つだけ助言します。会議では、
たとえ他の全員が反対意見であって
も、常に自分の考えを述べなさい。
必ずそうしなさい」。私はこの助言



を、皆さんにもそのままお伝えした
いと思います。

また、一致を大切にすることは、非
常に直接的で目に見える形で、キリ
スト者としての兄弟愛を大切にする
ことにつながります。これは、常に
人と人を結びつけようと努め、オプ
ス・デイの中にグループを作ること
を避け、すべての人を平等に扱い、
他者の人生に対する真摯な関心を育
む努力を意味します。聖ホセマリア
は、一致へのこうした姿勢を持つ
人々の存在を、心から喜んでいまし
た。

性格や好みの違い、あるいはそうし
た違いから生じる人間関係の難しさ
があっても、驚く必要はありませ
ん。聖ホセマリアはある手紙の中
で、次のように述べています。「相
性の良し悪しを超えた兄弟愛を、常
に実践しなければなりません。よく
一致した家族を形づくる者としてふ



さわしい態度と理解をもって、真の
兄弟として互いに愛し合いなさい」
[12]。これは美しく、同時に要求度の
高い言葉ですが、それを生き、伝え
ていくことは、私たちの手に委ねら
れています。

最後に、何度も黙想するに値する、
聖ホセマリアが1957年に書いた手紙
の一節を、思い起こしたいと思いま
す。「中央委員会のお御堂の聖櫃
に、私は「Consummati in unum
（完全に一つになる）」と書くよう
にお願いしました。私たちは皆、イ
エス・キリストとともに一つです。
神の炉の中に置かれて、知性、意
志、そして心におけるこのすばらし
い一致を、常に保つことができます
ように。そして、すべての恵みを
人々に届けてくださる聖母が、一致



とともに、明晰さ、愛徳、そして剛
毅を与えてくださいますように」。

これは単なる敬虔な結びの言葉では
ありません。確かに敬虔な結論では
ありますが、同時にきわめて論理的
な結論でもあります。この言葉は、
私たちを自然に、一致のための祈り
へと導きます。実際、私たちは毎
日、一致のために祈っています。そ
してその祈りは、感謝と希望に満ち
た心で捧げられるべきものです。な
ぜなら、私たちが願うオプスデイの
一致は、すでに存在しているからで
す。その一致が保たれ、私たちがそ
れを大切にし、その大きな賜物に感
謝できるようにと祈るのです。

私たちは、場合によって、一致にあ
まりにも慣れ親しんでしまったがゆ
えに、それを十分に評価しない危険
があります。だからこそ、一致をよ
り大切にし、より深く感謝し、より
よく守る恵みを願い求めることが重



要です。一致を抽象的な理念として
ではなく、具体的な身振り、決断、
態度の中で生きること──そこにお
いて、一致は真の「情熱」となるの
です。

[1] ヨハネ17･21。

[2] 一ペトロ2･9。

[3] 聖ホセマリア『知識の香』131
番。

[4] 教会の3つの側面については第二
バチカン公会議『教会憲章』を参
照。

[5] 聖ホセマリア『手紙6』31番。

[6] 聖ホセマリア『鍛』268および
835番、『知識の香』における聖体
への言及部分を参照。



[7] 聖ホセマリア『手紙2』56番。

[8] エフェソ4･1-4。

[9] エフェソ2･14。

[10] エフェソ4･3-4。

[11] 聖ホセマリア、1951年12月24
日付手紙、5番。

[12] 聖ホセマリア『手紙30』28番。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

ocariz-class-unity/ (2026/01/31)

https://opusdei.org/ja-jp/article/ocariz-class-unity/
https://opusdei.org/ja-jp/article/ocariz-class-unity/

	キリストとともに、内側から生まれる一致：オカリス師による考察
	属人区長フェルナンド・オカリス師による導入のことば
	学生による質問


