
opusdei.org

マナー

礼儀正しさ、丁寧さ、などの
小さな徳は、より大きな徳と
深くつながっています。家庭
は年齢に関係なく、これらの
徳を学ぶための最良の場で
す。良い真マナーについての
記事。

2014/10/22

作法というものが時代とともにどの
ように変化したかを考えるなら、ま
たそれが場所によって変わることを
考えるなら、マナーというものが人
間社会の作り上げたもので、それゆ



え好き勝手に修正したり、取り除い
たりできると考える人もいるだろ
う。しかし、礼儀という点では基本
的なことは変わらない。例えば、
「あの人の振る舞いを見ると、良い
家庭に育ったことがわかる」とか、
「しつけの良い子だ」とか普通に言
われるし、もし私達にそのようなこ
とが言われたら嬉しいだろう。

人間徳というものは、超自然徳の土
台であるが、世間でよく上品さとか
よいしつけとか言われる、社会の行
動の仕方や習慣の基礎にある。人と
楽しくつきあうための条件である愛
想良さという徳が、最も大切な徳で
あるとは言えないだろう。しかし、
愛想良い人は、相手に親近感や心が
通じ合うものがあると感じさせる。
上品さは、それがなければ社会生活
が何となくぎすぎすするもので、私
達をより人間的に、よりよい市民に
してくれる。行儀正しさ、親切さ、
上品さとそれらに類した習性は、よ



り大きな徳の小さい兄弟とも呼べ
る。しかし、その特殊性は、それら
なしには社会生活が嫌なものになる
というところにある。また、下品で
無愛想な人が愛徳を実践するのは困
難である。

イエスの模範

私達は、自分が何か無礼な態度や行
動をしてしまった後で、「どう思わ
れただろう」とか「なぜこんなこと
をしたのだろう」とか「恥ずかし
い」とか思ったことがあるだろう。
福音書には、対照的な態度の人を並
べる箇所がある。一人は当時の名
士、他方は罪深い女である。シモン
と言うファリサイ派の人が、預言者
の評判のある人のためにそれ相応の
宴会を催した。きっと招待客の席順
を決め、給仕に気を配り、ご馳走の
メニューや師にどういう会話をしよ
うかなどについて頭を巡らしたであ
ろう。地域の有力者である招待客と



主賓の前で、面目を施さねばならな
かった。しかし、いくらかの心遣い
を忘れ、主はそれを残念にお思いに
なり、こう言われた。

「この女をご覧なさい。私が家に
入ってきても、あなたは足を洗う水
さえくれなかったが、彼女は涙で私
の足をぬらし、自分の髪の毛でふい
てくれた。あなたは私に接吻しな
かったが、彼女は私が入ってきたと
きから、私の足に接吻してやまな
かった。あなたは私の頭に油を塗っ
てくれなかったが、彼女は私の足に
香油を塗ってくれた」（ルカ７、
44-46）。

一見したところでは、これは取るに
足らない些事のように見える。しか
し、完全な神であり完全案人である
イエスは、そのさりげない無礼を見
逃さなかった。聖ホセマリアは、神
の子が人になられたという受肉は一
体どういう意味を持つのかについて



深く黙想し、その一挙一動に現れる
深遠な意味を見つけ、この場面につ
いてこうコメントした。「（イエ
ス・キリストは）救いをもたらすお
方であって、人間性を破壊するよう
なことはなさいません。キリストか
ら他人をあしざまにあしらってはな
らないことを学びましょう。私達は
例外なく神に造られた存在であり、
神のかたどり、神の似姿なのですか
ら」（『神の朋友』、73）と。

ここに、社会の様々な小道におい
て、神に近づきたいと望む人にとっ
て有益な教えがある。つまり、どん
なに小さく意味のないように見えて
も、神に捧げることのできないもの
はありません。「あなたがたは、食
べるにしても、飲むにしても、また
何かするにしても、すべて神をほめ
称えるために行いなさい」（『コリ
ント前』10章、31）。人間のする
まっとうな活動はすべて、すでに浄
化されている。だから神との一致の



うちにそれらを成し遂げるなら、
人々の救いの業に役立てることがで
きる。同じように、恩恵のうちに生
きようと努めるキリスト教徒が実行
する諸徳も、自然的であり同時に超
自然的である。言い換えるなら、純
粋な自然のレベルにだけあるので
も、純粋な超自然のレベルだけのも
のでもない。

受肉の秘儀を考えるとき引き出され
るもう一つの結論は、個人的な徳と
社会的な徳の区別は難しいというこ
とだ。集団に埋没して個性がない人
はなく、集団とは無関係の孤立した
人間もない。私達は社会との関係の
中で生活し、他の人々と肘をつきあ
わせながら生きる。人は各々独立の
存在であると同時に、周囲に依存し
ている。ということは、「ペルソナ
（人）」というものは、暗黙裏に他
人との繋がりを持っているというこ
とである。「徳は徹底的に個人的な
もの、パーソナルなものであると言



わねばなりません。・・・（しかし
同時に）お互い何らかの方法で助け
合い、また迷惑を掛け合っているの
です。誰一人孤立した存在ではな
く、みな一つの鎖の環を作り上げて
いるのです」（『神の朋友』76）。
どうして甲さんと一緒の時は楽し
く、乙さんとではそれほどではない
のか。ひょっとしたら、甲さんは私
の話に耳を傾け、私を理解してく
れ、急かせないし、落ち着いてい
て、自分の意見を押しつけるのでは
なく、助言をしてくれる、敬意を払
い、控えめで、必要なことだけを質
問するなどの特徴を持っているから
ではなかろうか。徳とは、人々に見
せびらかすため、自尊心を満足させ
るためにあるのではなく、つまると
ころ他人のためのものである。

人と仲良くやる、好みを合わせる、
思いを共有する、何かの奉仕を申し
出る、相手を受け入れる、落ち着き
を周囲に広げる、こういったことが



できる人は本当の有徳の人間になる
道を歩んでいる。イエスは、もしこ
れらの条件の何かがかけるなら、社
会生活にも支障をきたすことを教え
ている。社交の徳とでも呼べる徳
は、愛徳という宝石をはめ込む基盤
である。

テーブルのマナー（徳）

今日、父親も母親も家の外で働くと
いう現象が広がっている。家計を維
持するために二人の収入が必要とい
う事情もあろう。そのため家族全員
が家で一緒になるということがます
ます困難になっている。多くの母親
は、「子供たちが学校で給食を食べ
るんだったら、ラッキーだわ」と考
えるだろう（注。ラテン系の国では
昼食は家に帰ってとるのがこれまで
普通であった）。以前家族で昼食を
していた頃は、すべてがバラ色で
あったというわけでは毛頭ない。と
いうのは、子供たちは喧嘩、食事の



文句、そこで両親は彼らを絶えずし
からねばならない、という風景も珍
しくなかったからである。このこと
は、だいたい今と変わらない。しか
し、日常生活でふつうに見られる機
会を利用し、難しい時間を教育を与
える機会に変えるために努力するこ
とは価値がある。

毎日の夕食、あるいは土日の昼食を
家族が一緒に集まる機会にしようと
考えたことは、どれほどあるだろう
か。多くの若者が男女を問わず、自
分たちにとって最も大切なことはと
尋ねられ「家族で一緒に食べるこ
と」と答えているという社会学者の
見逃せない調査結果がすでにある。
私達を愛してくれる人たちと一緒に
いること、何かを分かち合うこと、
自分のことをわかってもらえるこ
と、このような経験によって、私達
は文明化され、他の人との接し方
や、互いに自分を与え合うことを学
んでいく。また、家族の関係を改善



し、親たちには子供とざっくばらん
に話す機会を提供する。それによっ
て親は子供たちをよりよく知り、困
難を予想して事前に助けの手をさし
のべることが可能になる。

それだけでなく、家族の食事の中で
どれほどの行儀作法が教えられるこ
とか。「塩をとってくれない」、
「テーブルに着く前に手を洗いなさ
い」「背筋を伸ばしなさい。食べる
ときは足を組まないこと」「食事の
準備（かたづけ）を手伝ってくれな
い」「パンは捨てません」「ちゃん
とお箸を使いなさい」「肉は小さく
切って、口を一杯にして話してはい
けません」「出されたものは、好き
嫌いせずに、残さず全部食べなさ
い」「口を茶碗に近づけるのではな
く、逆です」「スープを飲むときは
音を出さない」「テーブルでは肘を
つきません」。これらのうちのある
ものは場所によって異なるだろう
が、多くのものは万国共通だろう。



これらすべてを、ましてや絶えず言
う必要はないが、これらの注意は周
囲の人のためにどのようなことを注
意すべきかを表している。つまり、
上品に、正しい作法で、清潔な振る
舞いをすること。またなおざりにす
れば他人に不快感を与えるかもしれ
ない小さなことへの配慮など。

食事のなかで、基本的な生活習慣を
学ぶことができる。例えば、他の人
にも残るように考えて自分につぐ分
量を加減する。出されたものをより
美味しく食べるために間食を避ける
方が良いこと、など。他方、一緒に
食事をすることは単なる社会的な行
為に過ぎないわけでもない。それ
は、言葉の最も高貴で厳密な意味
で、文化でもある。よく言われるよ
うに、文化cultureは礼拝cultusと関
係がある。神にふさわしい礼拝を捧
げることは人間の本性に従ったこと
である。礼拝は、儀式や制度の形を
とるとき、文化となる。食事を祈り



で始めるなら、それは主にすべての
栄光を帰す立派な行為となろう。も
し神の祝福を家族と頂く物の上に求
めるなら、日々与えられる糧を主に
感謝するなら、食事を準備してくれ
た人々のためや食べる物がなく苦し
んでいる人々のために祈るなら。食
前食後の祈りは、神がいつもそばに
居て下さることを思い出すように、
またもらった物を感謝するように、
日々の生活の中で周囲の人に敬意を
払うように助けてくれる習慣であ
る。

よい雰囲気を維持する

食卓や家族の団らんにおいて、子供
たちは社会でどうやって振る舞うか
を学んでいく。昨今「なんでもい
い」ということが本当ではないこと
が、ますます明らかになっている。
どんなことにも不満を言う人、どん
なことについても議論したがる人
は、つきあいにくい人である。人前



に出るとき、身だしなみに気をつけ
ない人は、自分自身と周囲の人に対
する敬意を欠いていることを示し、
少なくとも第一印象として、信頼で
きる人とは見られない。正しい言葉
遣いで話すこと、会話において必要
な時に話し、あるいは聞くことがで
きること、身だしなみと立ち居振る
舞いにおいてきっちりしているこ
と、これらは社会生活に要求される
態度である。

低俗さから人を遠ざけるのは、衣服
そのものよりも、洗練された生活様
式と品格である。その特徴とは、極
端や対照的なものを上手に調和させ
ることができるゆえに現れるバラン
ス感覚と質実さであって、決して流
行を追うことはしない。この品格は
私達のパーソナリティーの一部であ
る。この意味で、状況に応じた服装
を学ぶことは大切である。おしゃれ
とは高価な衣服やブランド品を揃え
ることではなく、むしろ清潔でアイ



ロンのかかった衣服を羽織ることで
ある。このことは、子供たちは家庭
で親たちの上品で控えめな振る舞い
を見て、自然に学んでいくのであ
る。晩餐に行く時と友達と一緒に食
べる時、あるいは家族水入らずの食
事の時とでは、身につける服は同じ
ではない。朝起きたばかりのときパ
ジャマ姿で居るのはいいが、廊下を
歩くときは異なる。

家族の集まり（食事もその一つだ
が）はまた、子供たちが学校で起
こったことを話す機会でもあり、親
にとっては、ためになるコメントを
したり、あることについては行動の
基準を教えたりする機会でもある。
その他に、趣味について話したり、
アウトドアの活動や読書の話しを聞
いてうきうきしたり、また子供たち
が上手に話すように導くこともでき
る。休みの日のためにハイキングや
散歩の計画を話し合うこと、少しず
つ家系の歴史や宗教的伝統を教えて



いくこともできる。子供たちは大声
を出したり叫んだりしたりせずに落
ち着いて話すことを学び、もっと大
切なことだが、人の話を静かに聞く
ように努め、会話の腰を折らないこ
とや自分の意見や要求を強硬に言い
張るのを控えることに慣れていく。

家族の中で、互いに気を配ることが
できる細かなことは一杯ある。見苦
しい格好をしない、だらしない姿勢
で食事をしない。お母さんは、誰か
の記念日には、その人の好きな食事
を考える。食卓で大盛りの皿が回さ
れるとき、第一に自分の食べたいも
のを考えるより、他の人たちのこと
を考える。自分の皿につぐ前に、パ
ンや水をそばの人についであげる。
感謝の言葉を言う。感謝は人と人を
結び、喜びと笑顔を生む。家族一緒
によい食事をしたあとは、みんな満
足する。それは健康な動物の生理的
喜びではない。私達が最も愛してい
る人たちと心を分かち合ったことで



感じる喜びである。精神的に、一人
一人が豊かになったからである。

これらのことは、私達の内面を形成
し、神に対して、隣人に対して心を
向けてくことに役に立つ。成熟した
男女はしっかりと現実に根ざした行
動をする。そのため、持っている物
で満足し、それを十分に楽しむこと
ができる。自分自身を大事にし、自
分の霊魂と体を支配することを学ん
だ人なので、どんな状況の中でも、
変わったことをすることなく、分別
とバランスを保って行動する。友情
においても、仕事においても、立て
た目標においても、途中で放り出す
ことはせず、最後まで忠実にやり遂
げる。なぜなら、人から受けるより
もむしろ与えることができるからで
ある。寛大になることを学んだ。そ
して毎朝「勇士のように喜び勇んで
その小道を走る」（『詩編』19、
6）ために出て行く。



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/las-

buenas-maneras/ (2026/01/20)

https://opusdei.org/ja-jp/article/las-buenas-maneras/
https://opusdei.org/ja-jp/article/las-buenas-maneras/

	マナー

