
opusdei.org

神のやさしさ (I) : 聖
書におけるいつくし
み

いつくしみについてのシリー
ズ。今回の記事では、聖書に
記されている主のいつくしみ
について考察します。

2023/02/21

出エジプト記の神とモーセとの神秘
的な対話の場面で、モーセが主に御
顔をお見せくださいと頼むと主はお
答えになります。「あなたはわたし
の後ろを見るが、わたしの顔は見え



ない」[1] と。新約においては、神で
あられる先生と弟子たちとの信頼に
満ちた対話の中でフィリポがイエス
に同じように「主よ、わたしたちに
御父をお示しください」[2] と頼みま
す。すると人となられた神は即座に
「わたしを見た者は、父を見たの
だ」[3] とお答えになります。

イエス・キリストは御父を啓示され
ます。福音書を読み、黙想すると、
イエスの単純な話しぶりや生き方か
ら神のみ姿が浮かび上がりますが、
中でも際立っているのがいつくしみ
の深さです。神は、お選びになった
民の歩みの中でいつくしみを示され
ましたが、それは人となられたみこ
とばにおいて最高潮に達しました。
「御父のいつくしみのみ顔」は[4] 、
主の中に輝き出て、モーセにお教え
になった、イスラエルの民を祝福す
る司祭のあの甘美な祈りが最高度に
実現されます。「主があなたを祝福
し、あなたを守られるように。主が



み顔を向けてあなたを照らし、あな
たに恵みを与えられるように。主が
御顔をあなたに向けて、あなたに平
安を賜るように」[5]。イエスにおい
て、神は私たちが御顔を余すことな
く映し出せるようにし、この世は与
えることのできない平和をお与えに
なります[6]。

探し、耳を傾ける神

創世記は最初のページから、神のい
つくしみを垣間見せてくれます。罪
を犯したアダムとエバは、裸に気づ
き、神にまみえる勇気を失い木陰に
隠れます。しかし主はすぐに探しに
出て来られます。「この罪に陥った
ときに神から離れてしまったことは
確かですが、この時すでに、神に立
ち戻ることのできる約束がうかがわ
れます。神はすぐさま、『アダム、
どこにいるのか』と、彼を探しま
す」[7]。主はそこで蛇族に対する未
来の勝利を告げ、皮衣をお与えに



なって、彼の罪にも拘らず彼らへの
ご自分の愛が失せたわけではないこ
とをお表しになりました[8]。楽園の
門は閉ざされましたが[9]、神のいつ
くしみの門は開け放たれたのです。
「神はすべての人を不従順の状態に
閉じ込められましたが、それは、す
べての人を憐れむためだったので
す」[10]。

出エジプト記では、主が圧迫されて
いるイスラエルの民を解放するため
決然と立ち上がられます。燃える柴
からモーセに話された言葉は、幾世
紀も隔たった創世記の言葉を思い起
こさせます。「わたしは、エジプト
にいるわたしの民の苦しみをつぶさ
に見、追い使う者のゆえに叫ぶ彼ら
の叫び声を聞き、その痛みを知っ
た。それゆえ、わたしは降って行
き、エジプト人の手から彼らを救い
出す」[11]。助けを求めている人に耳
を傾け、手を差し伸べることにぐず
ぐずしがちなわたしたちにとって、



何と素晴らしい模範であることで
しょうか。神は良き父親で、逆境に
いる子どもたちを見ると、そこから
解放してやろうと行動を起こされま
す。彼らが紅海を渡り終えると、主
はシナイ山でモーセに厳かに宣言さ
れます。「憐れみ深く恵みに富む
神、忍耐強く、慈しみとまことに満
ちている」[12]と。

強烈な愛

詩篇86は出エジプト記のこの言葉を
ほとんどそのまま繰り返していま
す。「主よ、あなたは情け深い神、
憐れみに富み、忍耐強く、慈しみと
まことに満ちておられる」[13]。聖ヒ
エロニムスは聖書のラテン語訳で、
三つのヘブライ語を、「慈悲」から
派生したほとんど同じ意味合いの言
葉に置き換えました。確かに同じよ
うな言葉ですが、一言では言い表し
得ない神のいつくしみの真髄に迫ろ
うと思えば、それぞれの言葉の持つ



微妙な色調を合せ考えることは理の
当然と言えるでしょう。

形容詞rajum(miserator同情)は、
「内臓、心の底、子宮」と言う意味
の言葉(réjem)から派生した言葉で、
聖書では子供の誕生を語るために使
われています[14]。Rajum(いつくし
み)は、実際に血肉を分けた子供に対
する母親の心情を表わします。「女
が自分の乳飲み子を忘れるであろう
か。母親が自分の産んだ子を憐れま
ないであろうか。たとえ、女たちが
忘れようとも、わたしがあなたを忘
れることは決してない」[15]。神は
「自分の子を腕に抱き、その子をひ
たすら愛し、守り、助け、あらゆる
ものを与え、自分自身さえもささげ
る母のようです。それが、このこと
ばが連想させるイメージです。した
がって、その愛は、『内臓が動かさ
れるような』もっとも素晴らしい愛
と言えるでしょう」[16]。この愛は、
子どもたちから忘れられ、軽視され



たり捨てられたりします ―「わが民
よ、わたしはお前に何をしたという
のか。何をもってお前を疲れさせた
のか」[17] ― 。しかしいつも、この
冷淡さを意に介することなく彼らを
ゆるす心づもりでいます ―「いつま
でも怒りを保たれることはない、神
はいつくしみを喜ばれるゆえに」
[18]― 。この愛は、子どもたちが人生
途上で遭遇し得る嘆かわしい状況に
寄り添います ―「さあ、わたしがお
前の傷を治し、打ち傷をいやそう」
[19] ― 。もし離れてしまっても彼ら
を癒す望みを放棄することはありま
せん。この愛は、子どもたちを見守
り、責め立てられたり迫害されたり
することによく気が付きます。「イ
スラエルよ、おののくな。見よ、わ
たしはお前を遠い地から、お前の子
孫を捕囚の地から救い出す。ヤコブ
は帰って来て、安らかに住む。彼ら
を脅かす者はいない」[20]。感動的で
心のこもった愛情あふれるもてなし
です。「来て、銀を払うことなく、



穀物を求め、値を払うことなく、葡
萄酒と乳を求めよ」[21]。これは、周
りの人たちのことを気遣うようにと
諭す愛です。周りの人たちと喜怒哀
楽を共にし、誠実に彼らの傍らにい
ることです。彼らのために祈り、関
心を寄せ、病人を見舞うなど、つま
り、彼らのために時間を使うので
す。

Janún（misericors共感の)も神に当
てはまる言葉です。この形容詞は、
同情しているとも訳せますが、これ
は「恩恵、助け」を意味するjenの派
生語です。それは厳密な正義を凌駕
する純粋な慈悲の心を表わします。
旧約の掟の一つに反映されている神
のお姿を表しています。「もし隣人
の上着を質にとる場合には、日没ま
でに返さねばならない。なぜなら、
それは彼の唯一の衣服、肌を覆う着
物だからである。彼は何にくるまっ
て寝ることができるだろうか。も
し、彼がわたしに向かって叫ぶなら



ば、わたしは聞く。わたしは憐み深
い(janún)からである」[22]。これは、
正義の要求する基準に基づいて返済
できない貧者を思いやるための掟に
関することです。主は困っている人
を見放したりはなさいません。神は
彼に同情し、ご自分の民に霊感を与
え、真の正義を思い起こさせ、真の
正義への道を開くことがお出来にな
ります。「わたしが喜ぶのは愛で
あっていけにえではなく、神を知る
ことであって焼き尽くす献げ物では
ない」[23]。本当に神を知っているな
ら兄弟の苦しみが分かるはずです。
主に情け深い視線をお願いしたら、
他人の必要を見て取り、隣人に仕え
るチャンスに事欠くことはないで
しょう。この聖年は、他のことと相
まって、日々の生活の中で物的ない
つくしみの業を実行する良い機会で
す。

神は忠実で、待つことが出来る



詩篇には、また神はmultae
misericordiae(jésed)非常に憐れみ深
いと言っています。jésedは「同情、
あわれみ」などと訳し出される親密
な言葉です。何よりも、親子や夫婦
間のつながりに関わる心情を表す言
葉です。それゆえ、ヤコブは死の間
際に息子のヨセフを呼び、こう言っ
ています。「わたしの願いを聞いて
くれるなら、わたしのために慈しみ
（jésed）とまことをもって実行する
と、誓って欲しい。どうか、わたし
をこのエジプトには葬らないでく
れ」[24]。これは、子に良い息子とし
て振る舞うことを望む、父親の最後
の願いです。ともかく、神は無限に
「慈しみ」深い方で、私たちをいつ
も子として扱ってくださいます。そ
の恩恵と選びは取り消し得ないもの
です[25]。「いつくしみ深い神は、
『忍耐強い』とも告げられていま
す。それは文字通り、『心が広い』
こと、『我慢し、忍耐する力が強
い』ことです。神は待ってください



ます。神の時間は、人間の性急な時
間とは違います。神は待つすべを
知っている賢い農夫のように、毒麦
が混ざっていても、よい種が育つま
まに待っておられるのです（マタイ
13,24-30）」[26]。

最終的に、主の慈しみは深い真理et
veritatis(émet) に裏打ちされている
と確言できます。事実、慈しみは、
恥辱や傷をなかったかのように覆っ
てしまう見せかけのものなどではあ
りません。傷を治すには、「消毒し
薬を塗ることなく」[27] 包帯すること
はないはずです。主は「医師ですか
ら、キリストの恩恵が心の奥まで注
ぎ込まれるにおまかせすれば、私た
ちの利己主義をいやして下さいま
す」[28]。いやして下さるにおまかせ
するとは、自分が罪人であると弁
え、癒して頂くための手段を講じる
心づもりで、自分の傷をお見せする
ことです。「傷口を見せなさい。外
科手術のように痛くても、徹底的な



治療を受けて感染する危険を完全に
防ぐためである」[29]。そうすると主
は「たとえ、お前たちの罪が緋のよ
うでも、雪のように白くなることが
できる」[30] と、約束なさいます。

神と人々と確固とした穏やかな関係
が築かれるのは、それが真理に基づ
いている時だけです。真の幸せは ―
聖アウグスティヌスが、この世と私
たちを待っている天国の生活を考え
て書いている ― 、gaudium et
veritate[31]真理のもたらす喜びです。
真理の中に生きることは、ある事柄
を知る以上のことです。ですから、
ヘブライ語のémetには「真理」と
「忠実」の意味があります。誠実な
人は忠実であり、忠実でありたいと
望む人は真理を愛します。「モーセ
に対する神の啓示の最後のことばは
『まことに満ち』です。神の『まこ
と』が欠けることは決してありませ
ん。なぜなら、詩篇作者が言うよう
に、主は、わたしたちを導くため



に、決してまどろむことなく、つね
に眠らずにわたしたちを見守ってく
ださる守護者だからです。『どう
か、主があなたを助けて、足がよろ
めかないようにし、まどろむことな
く見守ってくださるように。見よ、
イスラエルを見守るかたは、まどろ
むことなく、眠ることもない。……
主がすべての災いを遠ざけてあなた
を見守り、あなたの魂を見守ってく
ださるように。あなたの出で立つの
も帰るのも主が見守ってくださるよ
うに。今も、そしてとこしえに』
（詩篇21,4-4.7-8）」[32]。

旧約聖書に出ている神のいつくしみ
は、一言で言うなら、主は、困って
いる子を迎える母親であり、本当
に、その弱さや過ち、罪とか不忠実
とかの現状を見極めて温かく愛情深
く包み込みます。神は単に担ってい
る重荷や抑圧されていることから彼
を解放するだけではなく、癒し、子



としての尊厳を取り戻してください
ます。

御父のいつくしみのみ顔

「初めからあったもの、わたしたち
が聞いたもの、目で見たもの、よく
見て、手で触れたものを伝えます。
すなわち、命の言について…」[33]。
イエスの愛された使徒の熱烈なこの
言葉は今の私たちを魅了して止みま
せん。彼は、イエスにおいて神を
見、神に触れたのでした。そして今
は私たちすべての信者がそうできま
す。それは「わたしたちの喜びが満
ちあふれるようになるためです」
[34]。イエス・キリストは「人として
神のいつくしみを帯びています。で
すから、キリストに出会うことは神
のいつくしみに出会うことです」
[35]。創立者は絶えず「主が神として
の権威と人間味あふれた仕草をお示
しになる場面、あるいは、人間的で
あると共に神的な言葉づかいで語ら



れるあの荘厳なゆるしの物語、子ど
もたちへの疲れを知らぬ愛の話な
ど」[36] を味わうように勧めました。

キリストは善きサマリア人です[37]。
主は、霊的物的な困難がどんなもの
であろうと困っている人を無視され
ることはありません。関心を寄せ、
手段を講じられます。「神は私たち
の惨めさに吸い寄せられて近づき手
当をしてくださいます。人となられ
たのはこの手を持つためでした。イ
エスの仕事は個人的です。人が罪を
犯したので、彼を癒そうと人として
降られたのです」[38]。主の全生活は
いつくしみに満ちあふれたものでし
た。天井から吊り降ろされた中風者
の罪をゆるし[39]、ナインでは一人息
子を亡くした未亡人のため息子を蘇
らせ[40]、ついてきた群衆が疲れてし
まわないようにとパンを増やしてお
与えになりました[41]。「どんな状況
でもイエスを動かしていたのは、あ
われみの心以外の何ものでもありま



せん。このいつくしみをもって、対
話する相手の心を理解し、その人の
本当の望みにお応えになりました」
[42]。

主の無条件のこの愛は、ご受難にお
いて頂点に達しました。そこで全て
の人をゆるし、私たちの罪を忍び、
苦々しい後味のない言葉を御残しに
なりました。十字架上では誠実な盗
賊の告白に同情されます。「我々
は、自分のやったことの報いを受け
ているのだから、当然だ」。そして
すぐにお願いします。「イエスよ、
あなたのみ国においでになるときに
は、わたしを思い出してください」
[43]。いかに素早くいつくしみをお表
しになるかが表れているところで
す。イエスは、悪かったことを素直
に認めて赦しを乞う、この愛情に飢
えた人の願いを聞き入れてその罪を
ゆるし、天の門をお開きになりま
す。「はっきり言っておくが、あな
たは今日わたしと一緒に楽園にい



る」[44]。主のこのお答えは、主がい
かにこの瞬間をお待ちであったかを
示しています。このように今では、
私たち一人ひとりを一度ならず何度
もお待ちなのです。「イエスは罪人
を親切に迎えます。人間の理屈から
すると、罪人はイエスの敵、神の敵
になるでしょう。けれども主は優し
く彼らに近づき、愛おしみ、その心
を変えられるのです」[45]。

十字架の下には聖マリアが立ってお
られます。創立者が神の照らしに
従って私たちに教えたように聖母の
取次ぎに信頼して、神に向かいま
しょう。Adeamus cum fiducia ad
turonum gloriae ut misericordiam
consequamur[46] 慈しみを受けるよ
うに大胆に恵みの座に近づこう。

Francisco Varo

[1] 出エジプト記33,23。

[2] ヨハネ14,8。



[3] ヨハネ14,9。

[4] フランシスコ、大勅書
Misaricordiae Vultus n.1。

[5] 民数記6,24-26。

[6] ヨハネ14,27参照。

[7] フランシスコ、2013年4月7日説
教。創世記3,9参照。

[8] 創世記3,14-21参照。

[9] 創世記3,24参照。

[10] ローマ11,32。

[11] 出エジプト記3,7-8。

[12] 出エジプト記34,6。同じ表現が聖
書の随所に見られる。特に詩篇
86(85),15と103(102),8。

[13] 詩篇86(85),15。



[14] 例えば、出エジプト記13,2:「全て
の初子を聖別してわたしにささげ
よ。イスラエルの人々の間で初めに
胎(réjem)を開くものはすべて、人で
あれ家畜であれ、わたしのものであ
る」。

[15] イザヤ49,15。

[16] フランシスコ、2016年1月13日一
般謁見の講話。

[17] ミカ書6,3。

[18] ミカ書7,18。

[19] エレミア30,17。

[20] エレミア46,27。

[21] イザヤ55,1。

[22] 出エジプト記22,25-26。

[23] ホセア書6,6。



[24] 創世記47,29。

[25] ローマ11,29参照。

[26] フランシスコ、2016年1月13日一
般謁見の講話。

[27] フランシスコ、2014年10月18日
一般謁見の講話。

[28] 『知識の香』93番。

[29] 『鍛』192番。

[30] イザヤ1,18。

[31] 聖アウグスティヌス、「告白」X.
23.33。

[32] フランシスコ、2016年1月13日一
般謁見の講話。

[33] 1ヨハネ1,1。

[34] 1ヨハネ1,4。



[35] ヨゼフ・ラッチンガー、2005年4
月18日教皇選出のためのミサの説
教。

[36] 『神の朋友』216番。

[37] ルカ10,33-35参照。

[38] フランシスコ、2013年10月22日
聖マルタ教会での説教。

[39] マルコ2,3-12参照。

[40] ルカ7,11-15参照。

[41] マタイ14,13-21;15,32-39参照。

[42] フランシスコ、大勅書「イエス・
キリスト、父のいつくしみのみ顔」
８番。

[43] ルカ23,41-42。

[44] ルカ23,43。



[45] フランシスコ、2016年2月20日謁
見の講話。

[46] ヘブライ4,16参照。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/
kamino-yasashisa-1/ (2026/01/15)

https://opusdei.org/ja-jp/article/kamino-yasashisa-1/
https://opusdei.org/ja-jp/article/kamino-yasashisa-1/

	神のやさしさ (I) : 聖書におけるいつくしみ

