
opusdei.org

神への憧れ（2）

「人間は、創造から出発し
て、すなわち世界および人間
の人格から出発して、理性だ
けで確実に神を、万物の起源
や目的として、また最高の
善、真理、無限の美として知
ることができます」（『カテ
キズム要約』3番）。

2025/09/22

前回の記事を読む

https://opusdei.org/ja-jp/article/kami-akogare1/


2. 知性によって神を知る

人間の知性は、被造界を出発点とす
る道をたどって神の存在を知ること
ができます。この道には二つの経路
があり、ひとつは物質的な被造物か
ら出発する宇宙論的な道
（cosmological paths）、もうひと
つは人間自身から出発する人間論的
な道（anthropological paths）で
す。

これら神の存在に至る道は、数学や
自然科学が用いる意味での証明では
なく、哲学的に収れんしていく論証
です（converging philosophical
arguments）。そのため、それを考
察する人の理解や内省の程度によっ
て、より説得力を持ったり、持たな
かったりします（『カテキズム』31
番参照）。また、物理学や生物学な
どの実験科学における証明とも異な
ります。というのも、神は実証的な
知識（empirical knowledge）の対象



ではなく、夕日や砂嵐を眺めて結論
を導くような仕方で観察することが
できないからです。

宇宙論的な道は物質的被造物から出
発します。最もよく知られている形
は聖トマス・アクィナスによるもの
で、「五つの道」と呼ばれていま
す。これを非常に簡潔に要約すると
次のようになります。最初の二つ
は、自然界に見られる因果の連鎖
（原因－結果）は、無限にさかのぼ
ることができないため、最初の起
源、第一の動者、第一原因が必要で
あると論じます。第三の道は、私た
ちがこの世界で目にする事物は、
「存在してもしなくてもよいもの」
ですが、「すべて」においてそうで
あることはできない、必然的に存在
し、存在しないことが不可能なもの
がなければならない、そうでなけれ
ば何も存在しないはずだ、と説明し
ます。第四の道は、私たちが知るす
べての現実が善い性質を持っている



ことに注目し、それらすべての源と
なる存在があるはずだと論じます。
第五の道は、自然界に秩序や目的
性、法則性があることに着目し、そ
れを説明する知性的な秩序の源、全
体の最終原因となる存在があると結
論します（『神学大全』I, q.2参
照）。

人間論的な道は人間自身から出発す
るもので、これらの道は、一つひと
つ個別に考えるよりも、全体として
収れん的に理解することで、より大
きな力を持ちます。部分的にすでに
触れましたが、第一に、人間の霊
的・精神的な特質、すなわち思考、
内面性、自由は、宇宙の他のいかな
る現実にもその根拠を見いだせない
ように思えます。また、人間の幸福
への尽きることのない渇望は、それ
を与えることができる神が存在しな
ければ意味を失います。さらに、人
間の本性には連帯感や愛の感覚が備
わっており、それは人を他者に開



き、自己と利己的な関心を超越する
よう導きます。人は問いかけます
──なぜこのような感覚が自分のう
ちにあるのかと、なぜ人は功利主義
的でない方法でものごと判断できる
のか、なぜ自らの尊厳にかなう行い
とそうでない行いを識別できるの
か、なぜ悪を行うと罪悪感や恥を覚
え、正義を行うと喜びや平和を感じ
るのか、なぜ夕日の美しさ、満天の
星空、あるいは崇高な芸術作品に心
奪われるのか。これらを盲目的な宇
宙の営み、非人格的な物質間の相互
作用の産物として説明するのは合理
的とはいえません。これらすべて
は、無限に善く、美しく、正しいお
方が私たちの心のうちに残したご自
身についての〈気配〉と言えるので
はないでしょうか。確かにこれらの
道は絶対的な論証ではありません
が、現実を素直に見つめる人には光
に満ちた論理となります。



カトリック教会のカテキズムは、こ
れらを次のように要約しています。
「真理と美に向かって開かれた心、
倫理的感覚、自由、良心の声、限り
ないものと幸福へのあこがれを持っ
ている人間、この人間は神の存在に
ついて自問します。これらすべての
ものを通して、霊である自分の魂の
しるしを認めます。『人間の中にあ
る永遠なるものの種は、物質だけに
還元することはできないので』、こ
のような霊魂の起源はただ神のうち
にしかありえません」（『カテキズ
ム』33番、内部引用は『現代世界憲
章』18番）。

これら神の存在を〈証明〉しようと
する様々な哲学的論証は、必ずしも
信仰を生み出すものではなく、その
信仰が合理的であることを保証する
にすぎません。それらは、実際のと
ころ神についてごくわずかしか語る
ことができず、しばしば他の前提に
依存しています。それらの前提は、



必ずしもすべての人に共有されてい
るわけではありません。たとえば、
現代文化においては、自然界のプロ
セスに関する科学的な知識に基づい
て、一部の宇宙論的な道に対する異
議が唱えられることがあります。つ
まり、宇宙は秩序や美、目的性を示
す一方で、無秩序や偶然、混沌の要
素も含み、それが悲劇的な結果をも
たらすことがあるからです。同様
に、人間を単に他の動物より少し発
達した存在と考え、その行動が必然
的な衝動に従っているとみなす人
は、道徳性や霊的超越に基づく人間
論的な道を受け入れないでしょう。
なぜなら、その人にとって心や意識
などの精神活動は、脳や神経におけ
る生理的プロセスとしてすべて説明
されるからです。

これらの異議に反論することは可能
です。無秩序や偶然も宇宙全体の目
的性の中で位置づけられ得ること、
（したがって神の創造の計画の中に



含まれ得ること）を示すことができ
ます。アルベルト・アインシュタイ
ンは自然法則について「そこには非
常に高次の理性が現れており、人間
の理性的な思考や秩序は、それと比
べればまったく取るに足らないもの
である」[1]と述べています。同様
に、人間の自己超越性や選択におけ
る自由意思を理性的・現象学的に示
し、条件づけられているとはいえ
〈心を脳に還元する〉ことは不可能
であると示すことができます。した
がって『カトリック教会のカテキズ
ム要約（コンペンディウム）』が述
べるように、「人間は、創造から出
発して、すなわち世界および人間の
人格から出発して、理性だけで確実
に神を、万物の起源や目的として、
また最高の善、真理、無限の美とし
て知ることができます」（3番）。
しかしこの確実性を得るには、多く
の議論の余地を残す現実の複雑性を
理解する必要があります。そのため
理性によって示される神への道は、



しばしば人を十分に納得させるもの
とならないのです。

[1] A. アインシュタイン『私の世界
観』（A. Einstein, Mi visión del
mundo, Barcelona2013）。

Antonio Ducay

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

kami-akogare2/ (2026/01/25)

https://opusdei.org/ja-jp/article/kami-akogare2/
https://opusdei.org/ja-jp/article/kami-akogare2/

	神への憧れ（2）
	2. 知性によって神を知る


