
opusdei.org

いつくしみの特別聖
年に関する属人区長
の書簡（2015年11月
4日）

この特別聖年を決定された教
皇に、行いと祈りで感謝しま
しょう。教会と世界にとって
本当の恩恵の時です。

2016/03/07

PDFダウンロード

DOCダウンロード

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/2015%E5%B9%B411%E6%9C%884%E6%97%A5%E6%89%8B%E7%B4%99B620160307-021927.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/2015%E5%B9%B411%E6%9C%884%E6%97%A5%E6%89%8B%E7%B4%9920160307-021841.doc


愛する皆さん、イエスがわたしの子
どもたちをお守りくださいますよう
に！

1.「わたしたちの主イエス・キリス
トの父である神、慈愛に満ちた神、
慰めを豊かにくださる神」（2コリ
ント1, 3）、「憐れみ豊かな神は、
わたしたちをこの上なく愛し、罪の
ために死んでいたわたしたちをキリ
ストと共に生かし（…）、キリス
ト・イエスによって共に復活させ、
共に天の王座に着かせてくださいま
した（エフェソ2, 4-6）」。

聖パウロのこの言葉を中心に話を進
めようと思います。教皇フランシス
コが、第二バチカン公会議閉幕五十
周年に当たって呼びかけられた「い
つくしみの聖年」のため、でき得る
限り良い準備をしたいと思いしたた
めることにしました。周知のよう
に、聖年は12月8日に始まり2016年



11月20日の王であるキリストの祭日
で幕を下ろすことになっています。

教皇がこの特別聖年の開催を予告さ
れたとき、それが属人区のマリア年
の最終期に合致していることにキリ
スト者としての喜びを覚えました。
聖マリアの連祷で唱えるように
Regína famíliæ（家庭の元后）、
Mater misericórdiæ（あわれみの御
母）であられる聖母のさらなるご保
護を表わすしるしとして、その知ら
せを受け取ったのでした。

聖母の執り成しを通して主のいつく
しみに与るようにしましょう。主は
いつでも、わたしたちの願いに耳を
傾け、個人の必要に応じて助けてく
ださる安全な拠り所です。神のいつ
しみによってわたしたちは、愛徳、
理解、兄弟愛、人々への配慮を増す
ことができるようになるのです。わ
たしたちは、教会の一員として、
「人類家族とその歴史をより人間に



ふさわしいものにするため」[1] 貢
献したいと望んでいるからです。
日々、確固とした希望をもって歩み
を続けましょう。神は、わたしたち
が平和を満喫できるように、つまり
至聖三位一体が常に被造界を見守っ
ている確信を様々な形で示してくだ
さっています。教皇フランシスコが
思い起こさせて下さるように、被造
物を通して神の父としての愛に満ち
た御手を見つめるようにしましょう
[2]。

この特別聖年を決定された教皇に、
行いと祈りで感謝しましょう。教会
と世界にとって本当の恩恵の時で
す。信心において、また秘跡、特に
ゆるしの秘跡とご聖体の司式におい
て、主との親しさを深め、そして隣
人への兄弟愛を具体的に表わすよう
にという教皇の招きに喜んで応えま
しょう。聖霊に素直なら、イエス・
キリストとの一致がより強くなり、
天の御父によく似たものになるで



しょう。イエス・キリストは父のい
つくしみ深いみ顔を表わしているの
ですから。

2. Deus, cui próprium est miseréri
semper et párcere: súscipe
deprecatiónem nostram[3]、いつも
憐れみ深く寛大な神よ、わたしたち
の願いを受け入れてください、と毎
日わたしたちは祈っています。いつ
くしみこそは、神の全てを要約する
特質であり、わたしたちは、教会が
勧めるように、常にいつくしみの心
を深めるようにすべきです。それを
子としての信頼をもって実行しま
す。この特別聖年を決定されたと
き、教皇はこう述べておられます。
いつくしみは「三位一体の神秘を明
らかにすることばです。（…）神が
それゆえにわたしたちに会いに来ら
れる、究極の最高の行為です。
（…）人生の旅路で出会う兄弟と真
摯に向き合うとき、それぞれの心で
働く、基本となる法です。いつくし



み、それはわたしたちの罪という限
界にもかかわらず、いつも愛されて
いるという希望を心にもたらすもの
で、神と人が一つになる道です」
[4]。

聖ヨハネ・パウロ二世は35年前に回
勅『いつくしみ深い神』を公布され
ました。神の愛を如実に表わすこの
言葉を度々黙想することが、わたし
たちにいかにふさわしいことかを説
いておられます。「教会と現代人の
多様な経験がこのことを求めていま
す。多くの人間の心からの嘆願、苦
しみと希望、心配と待望がこのこと
を求めています」[5]。

聖ヨハネ・パウロ二世のこの言葉は
現代にぴったりと当てはまるだけで
はなく、日毎に緊急さを帯びてきて
います。わたしたちにはいつも神の
御憐れみが必要ですが、現代はそれ
が焦眉のこととなっています。教皇
がローマ教区で多くの大聖堂を、ま



た各司教が教区で聖年の扉を開くと
き、「わたしたちは、教会の生命と
全人類そして広大な宇宙を、キリス
トの支配に委ねるのです。そうすれ
ば、近い将来、すべての人の手によ
る豊かな歴史が作られるようにと、
キリストがそのいつくしみを露が降
るようにもたらしてくださるからで
す」[6]。聖ホセマリアは、オプス・
デイ草創期から、自分の経験に基づ
いて、子どもたちを決して見捨てな
い神の無限の愛により頼むようにと
切に願い、種々のやり方でイエスの
聖心の扉を叩くよう勧めていまし
た。

3. 聖ホセマリアはこの世の道を、キ
リストがこの世にもたらされたいつ
しみで満たすよう教え、こう説明し
ていました。「人々に仕えるための
わたしたちの献身は主の御いつくし
みの表われですが、主のいつくしみ
はわたしたちだけにではなく、全て
の人に向けられたものです」[7]。イ



エスの傷ついた聖心から人類に絶え
ず注がれるいつくしみ深い愛が、
個々のキリスト者と全ての善意の
人々に満ち溢れるよう主に協力する
ため、創立者に手を引かれて進んで
行きましょう。

こういうことで、子どもたちよ、い
つくしみの聖年を真摯な信心と喜び
をもって歩み始めるよう切にお願い
します。神のいつくしみを高らかに
歌い上げている聖書から教えを汲み
とることができるでしょう。特にキ
リストの生活と教えにおける模範を
じっくり見つめることです。聖ホセ
マリアは、贖い主と親密に一致しつ
つ、その足跡を辿るよう努めまし
た。ですから、羊たちのために全存
在を傾ける神なる善き牧者（ヨハネ
10, 1-18参照）に絶えず目を向ける
ようにしていたのです。そして、わ
たしたちだけではなく他の多くの人
たちにも、天地の主にもっとよく目
を向けるようにと勧めていました。



人類に対する神のいつくしみ

4. 旧約聖書には人間をいつくしむ神
の無限の愛が数多く取り上げられて
います。「主は恵みに富み、憐れみ
深く、忍耐強く、いつくしみに満ち
ておられます。主は全てのものに恵
みを与え、造られたすべてのものを
憐れんでくださいます」（詩編145,
8-9）。預言者たちは倦まず弛まず
忠告しています。「あなたたちの
神、主に立ち帰れ。主は恵みに満
ち、憐れみ深く、忍耐強く、いつく
しみに富み、くだした災いを悔いら
れるからだ」（ヨエル書2, 13）。

主は、最後の晩餐でユダヤの伝統に
従い大ハレル、あるいは賛美の歌と
呼ばれる詩編で祈られました。それ
は神が実現された創造のみわざと歴
史を歌い上げている詩編で、一節ご
とに「いつくしみはとこしえに」
（詩篇136）と繰り返しています。



「いつくしみのゆえに、旧約の全て
の出来事は、救済の深い力で覆われ
ています」[8]。同じことが新約聖書
においては、神の御子の贖い主とし
ての受肉を通して十全に表明されて
います。イエスご自身が、十字架上
のむごい犠牲によって命を捧げ、ご
聖体と諸秘跡をお定めになったとき
に、その最高の愛の行為を神のいつ
くしみの根本的な内容になさいまし
た。

イエス・キリストのベツレヘムでの
ご誕生からカルワリオでの燔祭に至
るまでの福音書の各章を度々読み返
しましょう。そこには、人々に同情
し、人々をいつくしむお姿が浮き彫
りになっています。病人をいやし、
悪魔つきを治し、空腹の群衆に食べ
物を与え、人々に必要なことをふん
だんに教え広め、後悔する罪人に近
づき、そしてゆるし、弟子たちを選
び、彼らを眼差しや言葉で諌め、十
二使徒を召し出して世界中に送り出



し、御母をわたしたちの母とされ、
約束の聖霊を送られるなどなど、主
の慈悲深さが表われている場面に立
ち止まり黙想しましょう。主の振る
舞いやお言葉は全て、父なる神のい
つくしみのみ顔を写し出していま
す。

同じことは、イエス・キリストのご
昇天後、教会の歴史の中にも見られ
ます。光と闇の交錯するキリスト教
徒の旅路で、いつくしみ深い神の介
入がなかったことはありません。教
会に住まわれる聖霊、ご聖体におけ
るキリストの現存、さらには聖母の
いつもの執り成しは、主のいつくし
みがふんだんに絶えることなく注が
れていることを明かしています。天
の父に弛まず感謝しましょう。心の
扉を開け放ち、人々も神の恩恵に浸
ることができるよう働きかけましょ
う。

神のいつくしみの歴史



5. 聖ヨハネ・パウロ二世は回勅『い
つくしみ深い神』で教会生活の中心
に、また人類の歴史に、いつくしみ
を中心に据えておられます。「終末
的完成においていつくしみは愛とし
て啓示されます。それまでの時間の
段階では、人間の歴史のなかで、罪
と死のなかでは、愛は何よりもいつ
くしみとして表わされ、いつくしみ
として実現されなくてはなりませ
ん。キリストの救世の計画は、いつ
くしみの計画であり、それがキリス
トの民の、つまり教会の計画となり
ます。その中心には、いつも十字架
があります。十字架のうちに、いつ
くしみ深い愛の啓示は頂点に達しま
す」[9]。

事実、神の愛を表す十字架と復活を
切り離すことはできません。復活の
秘義は全て神のいつくしみを表わし
ます。福者パウロ六世が確言されま
した。「救いの歴史は、人間のみじ
めさを身に帯びておいでになる神の



いつくしみに導かれています」
[10]。

キリストはわたしたちの罪を担い、
「多くの人の罪を負うためにただ一
度身を献げられた」（ヘブライ9,
28）のです。聖母は、罪以外わたし
たちと同じ人間性をお取りになった
方（ヘブライ4, 15参照）の奉献を全
く自由に受け入れ、真の同情をお示
しになりました。聖マリアは
Magníficatで「その憐れみは代々に
限りなく、（主を畏れる者に）及び
ます」（ルカ1, 50）と予言されまし
た。

6. 子どもたちよ、神のいつくしみを
讃えるこの世代にわたしたちも生き
ており、それを喜んでいます。創立
者は自分の生活において、またオプ
ス・デイにおいて、主の特別な愛を
間断なく発見しました。「オプス・
デイの全歴史は神のいつくしみの歴
史です。」と度々繰り返し話し、



1960年代には次のように強調しまし
た。「この手紙でも、これから記す
はずの多くの文書でも、神のいつく
しみ深い摂理を語りつくすことはで
きないでしょう。神のいつくしみが
わたしたちに先立ち、オプス・デイ
はそのおかげで歩むことができたの
です」[11]。この確信から「オプ
ス・デイの歴史はひざまずいて記す
べきだ」[12] と断言していました。
創立者は、オプス・デイがひとえに
神のイニシアティブによって創立さ
れ進展したことを強調し、自分の務
めは神のみ旨に忠実な道具になるこ
とだと自認していたのです。

事実、1928年以来、聖ホセマリアの
存在とオプス・デイは緊密に絡み
合っており、両者を区別したり切り
離したりすることはできません。あ
る説教で述べています。「オプス・
デイのことは全て神がしてください
ました。人間の目で見ると、そのと
き何がありましたか？ただ快活さと



イエス・キリストと教会への大きな
愛、そして不可能なことを前に堅忍
する熱意だけでした。主はありのま
まのわたしをお使いになりました。
子どもは、鉛の兵隊を思いのままに
動かし、時には首をはねたりして遊
びますが、主はわたしを同じように
扱われたのです。ご自分が望まれた
小道にわたしを導き、衝撃を受ける
ようなこともお許しになりました
が、それはわたしに役立つと神が思
われたからです」[13]。

そのような一つひとつのことは、創
立者の忠実と主の御手への委託をよ
り純粋なものにするため役立ちまし
た。教皇フランシスコが指摘してお
られます。「自分の人生は実を結ぶ
だろうと強く自覚していたとして
も、いつ、どこで、どのようにかを
知ることはできません。愛をもって
なされた働きは決して無にはなりま
せんし、他者のための真の心配り、
神に対する愛の行為、惜しみない努



力、痛みを伴う忍耐、どれもが決し
て無にはなりません」[14]。だか
ら、創立者は決して平和を失うこと
はなかったのです。「子どもたち
よ、痛悔には愛があります。いかな
る仕事や労苦でもgáudium cum
pace喜びと平和を失うことはありま
せんでした。というのも、神が愛す
ることお教えくださり、nullo enim
modo sunt onerósi labóres
amántium（聖アウグスティヌス
『De bono viduitátis』21, 26）愛す
る人にとって仕事は重荷ではないか
らです。それゆえ、愛することを学
ぶことが重要です。in eo quod
amátur, aut non laborátur, aut et
labor amátur（愛するならばもはや
労苦はなく、労苦すら愛に変わる）
（聖アウグスティヌス、同上）幸せ
は愛のあるところに存するからで
す。このわたしの生き様は、神のい
つくしみのおかげでした。神は、わ
たしの幼少時から愛することを教
え、青年期に達したころわたしの心



に燃えるような愛の種を植え付けて
くださいました。子どもたちよ、そ
の種が今、枝葉を生い茂らせる高い
木となり、多くの人たちがその木陰
で力を取り戻しています」[15]。

7. 聖ホセマリアはいつもこのように
振る舞いました。神のご保護がいか
に確実な避難所であるかという信念
を昔から身に付けていました。家庭
で両親から学んだこの信念は、司祭
職への準備のためログローニョの神
学校とサラゴサの聖カルロス神学校
時代に確固としたものになりまし
た。サラゴサでは、茨の冠で覆われ
た愛熱に燃えるイエスの聖心の絵に
深く感動しました。その後、スペイ
ン市民戦争の間、この信心を新たな
形で示し、イエスの聖心の祭日前夜
の念祷の中で次のように語りまし
た。

「わたしの神よ、わたしは御身の胸
の傷の傍らで自分を見つめ、わたし



の全ての子どもたち、今、御身のオ
プス・デイの生きた成員である皆の
ことを考えたいと思います。彼らの
名前を呼び、その資質や諸徳、欠点
を思い巡らし、その後、一人ひとり
を御身の方に向かわせ、お願いしま
しょう。深く入り込みますように！
御身の聖心に押し込みましょう。世
の終わりに至るまで、この超自然の
家族に加わる全ての人一人ひとりに
このようにしたいと思います。皆が
キリストの聖心において一致し、主
への愛において一つとなり、皆が、
犠牲の伴ったこの愛の力でこの世の
事柄から離脱しますように。初代信
者のようになりたいと思います。社
会の中で彼らの精神を再現しましょ
う。最初に、オプス・デイの中で、
congregavit nos in unum Christi
amor キリストの愛のうちに一つに
なることを実現させることから始め
ましょう」[16]。



ミサ聖祭の聖変化の後、聖ホセマリ
アは、若いころ習い覚えたいつくし
み深い神への祈りを心の中で唱えて
いました。あらゆる時代の子どもた
ちに及ぶオプス・デイにおける父と
しての思いは、愛深いイエスの聖心
への信心によって深まっていったの
でした。そして、ミサ聖祭において
は全人類を贖うキリストの熱望に満
たされていました。このことを考え
るとわたしたちも、世界の出来事や
個人の生活で遭遇する困難な状況
に、堅実で楽観的な態度で対処でき
るでしょう。神は、常に同じであ
り、全知全能でいつくしみそのもの
であられ、いつでも悪から善を引き
出される方です。主に信頼する者に
は、敗北を大勝利に変えてくださる
のです。

8. 1970年代に、信仰と規律の危機が
人々に害を与えていた時、聖ホセマ
リアは神からの新たな光を受け、神
の絶えることのない助けに対する確



信は揺るぎないものになりました。
1971年8月23日、ミサ聖祭の後、主
は、ヘブライ人への手紙の一節とほ
とんど同じadeámus cum fidúcia ad
thronum grátiæ, ut misericórdiam
consequámur （ヘブライ4, 16参
照。“grátiae”は『ヘブライ書簡』で
は “glóriae”：訳者注）いつくしみを
受けるように、大胆に恵みの座に近
づこう、という言葉を彼の心に焼き
付けられました。すぐに、そのころ
傍にいたわたしたちに伝え、数週間
後、ローマの子どもたちとの親密な
家族の集まりでそのことを話しまし
た。

「主なる神が皆にも知ってほしいと
お望みのことを話します。オプス・
デイの神の子どもたちは、ad
thronum glóriæ 栄光の座に、つまり
わたしたちが度々、上智の座として
お願いしている、神の御母でありわ
たしたちの御母、至聖なるおとめマ
リアに、adeámus cum fidúcia 強い



信仰をもって近づかなければならな
りません。ut misericórdiam
consequámur 神のいつくしみに与
るために。（…）

甘美なるマリアの御心を通して、イ
エスのいつくしみ深い聖心に近づ
き、教会に主のいつくしみの力を表
わし、わたしたちを強め、わたした
ちが多くの人々を主に導きながら、
前進できるようお願いしましょう」
[17]。

この確信に突き動かされた創立者
は、念祷で黙想するため、この喜び
と主のご保護についての最もふさわ
しい言葉を神のみことばの中に探し
続けました。こうして一年後、創立
者はある「発見」について語りまし
た。その「発見」は、創立者の心を
大きな楽観と信頼で満たし、教会へ
の愛ゆえに大きな苦しみの原因と
なっていた大変辛い事柄を耐え忍ぶ
支えとなったのでした。



「最近、神のいつくしみを語る聖書
の章句を熱心に黙想しています。聖
書記者はこの言葉を種々の意味で
使っていますが、いつくしみを単に
一般的な同情、あわれみの意味だけ
ではなく、被造物に対する神の忠誠
であると考えていたのは確かです。

これがいかに素晴らしいことである
かに目を凝らしましょう。主なる神
が人間のように同情されるのです。
いつくしみには同情の意味もあるの
ですから。神は忠誠をもってわたし
たち一人ひとりを父母の愛で見てく
ださいます」[18]。

創立者は、若いころに黙想した聖書
のことばを常により一層深めて行き
ました。神は、人の子らを喜びとし
た（箴言8, 31参照）のですから、確
信をもってオプス・デイを進展させ
るために歩んでいきました。万策尽
きたときも、この神の「喜び」に奮



い立ち、オプス・デイが前進するこ
とを確信していました。

正義といつくしみ

9. 師イエスが天の国の特徴を弟子た
ちに説明されたたとえ話のうち、カ
トリック教徒の大詩人が「キリスト
の柔和についての公証人」[19]と命
名した聖ルカは、神が人間に配慮し
てくださることを際立たせる三つの
教えを記載しています。それは、迷
える羊、なくしたドラクメ銀貨、放
蕩息子のたとえ話です。この中で
「イエスは神の本性を明らかにされ
ます。それは、あわれみといつくし
みによって、罪から解放し拒絶を砕
くまで、決して音を上げない父親の
本性です」[20]。

神のいつくしみ深い聖心を如実に表
わしているのが、放蕩息子の帰りを
来る日も来る日も忍耐強く待ち続
け、不肖の息子が戻ってくるならす
ぐにゆるそうと待ち構えている父親



の姿です。聖ヨハネ・パウロ二世は
回勅『いつくしみ深い神』の中で、
この教えは全ての人に当てはまるこ
とを強調し、こう明言されました。
「このたとえは愛の契りへのあらゆ
る不忠実、恵みの喪失、罪に間接に
触れています。（…）息子がお父さ
んからもらったのは、物的財の一定
量でしたが、これよりもはるかに重
要だったのは、〈父の家での息子と
してのあり方の尊さ〉、（…）捨て
られたてしまった、子としての自覚
だったのです」[21]。

創立者もこのたとえを同じようにコ
メントしています。「わたしたちに
示される神のいつくしみは、いつも
立ち戻るよう励まします。子どもた
ちよ、最も良いことは神の傍から離
れたり、神を放棄したりしないこと
ですが、人間的な弱さによって神か
ら離れてしまったなら急いで立戻り
なさい。神はいつでも放蕩息子の父



親のようにさらなる愛をこめて受け
入れてくださいます」[22]。

聖ヨハネ・パウロ二世が説明されて
いるように、このたとえ話には「正
義」や「いつくしみ」という言葉は
使われていません。「けれども『い
つくしみ』となって表われる正義と
愛との関係が、この福音のたとえの
内容によって大変正確にしるされて
います。正義が要求する、適格では
あるがしばしば狭量な規範を乗り越
えなければならないとき、愛はいつ
くしみとして現われるということが
より明らかになります」[23]。

聖ホセマリアは、正義の実行は愛に
基づいていることを母親の姿に見出
しました[24]。彼にとって、神の正
義は「いつくしみの深み」[25]とし
て記憶されていたのです。「権利が
あるかのように主に近づくことはで
きません。詩編にMiserére mei,
Deus, secúndum magnam



misericórdiam tuam（詩編50, 2）神
よ、わたしを憐れんでください、大
いなる御いつくしみをもって、とあ
るようにわたしたちを憐れんでくだ
さいと願うべきです。正義を盾に主
に要求してはなりません」[26]。

10. 正義といつくしみを対立させる
人々が必ずいるものです。教皇は聖
年を始められるに当たって、この
誤った考えに注意を呼び掛けてい
らっしゃいます。「それは相反する
二つの特徴なのではなく、愛の充満
という頂点に達するまで段階的に発
展していくただ一つの現実の、二つ
の側面なのです（…）。

正しい人と罪人とを分ける判断とし
ての律法の遵守だけを正義だとする
見方に対し、イエスは、罪人にゆる
しと救いをもたらすために彼らを探
し求めるという、いつくしみの偉大
なたまものを示そうとします。イエ
スがファリサイ派や律法学者から排



斥されたのは、そうした解放者とし
ての考え方や革新の源泉によるもの
だと理解することができます」
[27]。

神のいつくしみにより頼む

11. 先に思い起こしたことですが、
神の特別な恩恵の実りとして、創立
者は聖書に輝き出ている神のこの上
もないいつくしみを深く極めまし
た。例えば、ナインのやもめの息子
の蘇りの奇跡をコメントして、「た
ぶんわたしたちは気づかない聖なる
理由で、主はわたしたちをお愛しに
なりました。misericórdia motus
super eam（ルカ7, 13）主はこの母
親を見て、憐れに思い、奇跡を行わ
れます。聖ルカは、一人息子を亡く
した貧しい未亡人だったと人間の考
え得る理由を挙げています」[28]。

葬列に加わっていた大勢の人々がお
り、またイエスに付き従っている
人々もいました。しかし主だけがあ



の母親の嘆きに心を寄せ、近づかれ
たのです。いつくしみ深い聖心は、
わたしたちに先んじてわたしたちに
必要なことを察し、行動されること
に感嘆しませんか。贖い主のこの神
的人間的なお姿は、いつでも主に頼
りつつ励むべきことを示唆していま
す。主のいつくしみを頼りにしてい
た創立者が細かく解説しています。
「あなた方とわたしも主のいつくし
みに頼らなければなりません。わた
したちは神に対して何の権利も持っ
てないのです。個人的に神の子でる
と実感しているとしても、少なくと
も、主よ、わたしはこのことを要求
します、などと言えないことは明々
白々です。わたしは、痛悔の涙と共
に主に近づき、御憐れみをお願いし
ます」[29]。

聖ホセマリアは晩年になって、強い
信頼をもって頻繁に神のゆるしを求
める必要を感じ、Cor Iesu
Sacratíssimum et Miséricors, dona



nobis pacem! という射祷を唱え始め
ました。この射祷は、1952年、オプ
ス・デイと使徒職活動、教会と人類
の必要を奉献するにあたり、イエス
の聖心へ向けて唱えられたものでし
た。その頃から、教会と人々、世界
のために天のご保護を求めることが
創立者のさらなる日課になったので
した。

ここに、神のいつくしみに捧げられ
た今年、神に願い求める主要な実り
が浮かび上がります。それは、社会
の歩みが掟にそったものになり、
人々が神の愛熱の火で燃え立ち、教
会のどこにおいても明確な教義と真
の信心が再興されることです。教皇
の次の言葉でわたしの思いを伝えま
す。「神の優しさと温かさを届けつ
つ一人ひとりと出会えるよう、これ
からの年月がいつくしみに浸ること
を、わたしはどれほど願っているこ
とでしょう。信じる人にも信仰から
遠く離れた人にも、すべての人に、



すでにわたしたちの間にある神の国
のしるしとして、いつくしみの芳し
い香りが届きますように」[30]。

天の父のようにいつくしみ深くあり
なさい

12. 教会は、誰をも除外することな
く全ての人に神の愛を示そうと絶え
ず心を尽くしています。しかし、教
皇フランシスコは指摘されます。
「わたしたちは長い間、いつくしみ
の道を示し、それを生きることを忘
れていたかも知れません。一方で
は、ただ正義のみを要求したいとい
う欲求が、正義は第一歩であり必要
不可欠ではあるものの、教会はより
高くもっと意味のある目標に達する
ためにさらに進む必要があるという
ことを忘れさせていました」[31]。

自分と人々の罪のゆるしを神に願う
だけでは不十分です。この願いは何
事にも替え難いものですが、それに
は隣人に対するいつくしみの行為が



伴わなければなりません。「『神を
愛している』と言いながら兄弟を憎
む者がいれば、それは偽り者です。
目に見える兄弟を愛さない者は、目
に見えない神を愛することができま
せん。神を愛する人は、兄弟をも愛
すべきです。これが神から受けた掟
です」（1ヨハネ4, 20-21）。

慈善のわざは教会が繰り返し勧め実
践してきたことですが、これは善意
を具体化するのにふさわしい道で
す。『カトリック教会のカテキズ
ム』では、「慈善のわざとは、身体
的・精神的に困っている人々を助け
る愛の行為です」[32]と説明されて
います。これを熱心に実行すること
が教皇の聖年の勧めの一つです。
「イエスの教えは、わたしたちがそ
の弟子として生きているか否かを理
解するための、慈善のわざの数々を
しめしています」[33]。



イエスが福音書で、明確に確固とし
た基準を示しておられます。「人に
してもらいたいと思うことを人にも
しなさい。自分を愛してくれる人を
愛したところで、あなた方にどんな
恵みがあろうか。罪人でも愛してく
れる人を愛している。また自分によ
くしてくれる人に善いことをしたと
ころで、どんな恵みがあろうか。罪
人でも同じことをしている。返して
もらうことを当てにして貸したとこ
ろで、どんな恵みがあろうか。罪人
さえ、同じものを返してもらおうと
して、罪人に貸すのである。

しかし、あなた方は敵を愛しなさ
い。人に善いことをし、何も当てに
しないで貸しなさい。そうすれば、
たくさんの報いがあり、いと高き方
の子となる。いと高き方は、恩を知
らない者にも悪人にも、情け深いか
らである。あなた方の父が憐れみ深
いように、あなた方も憐れみ深いも



のになりなさい」（ルカ6,
31-36）。

身体的な慈善のわざ

13. カトリックの教えは身体的な慈
善のわざを「飢えている人に食べさ
せ、宿のない人に宿を提供し、着る
ものを持たない人に衣服を与え、病
人や受刑者を訪問し死者を埋葬する
ことなど、中でも、貧しい人への施
しは兄弟愛のあかしの代表的なもの
の一つで、神に喜ばれる正義の実践
でもある」[34] と要約しています。
つまりこれら全てのわざは、イエ
ス・キリストがお与えになった愛の
新しい掟mandátum novum（ヨハネ
13, 34）を実践することです。救い
主の勧めに従って教会はいつも貧し
い人、病人、悲しんでいる人、家庭
のない人たちなどに特別な愛を注い
でいます。また、最後の審判に関す
るあの主のみことばを考慮してきま
した。「はっきり言っておく。わた



しの兄弟であるこの最も小さい者の
一人にしたのは、わたしにしてくれ
たことなのである」（マタイ25,
40）。そしてイエスは、善きサマリ
ア人のたとえで、わたしたちの愛徳
は全ての人に及ぶことを明確にされ
ました。

14. 教会の生きた部分であるオプ
ス・デイにおいては、身体的な慈善
のわざを決しておろそかにしてはな
らないことが執拗に繰り返されてい
ます。創立者はオプス・デイ草創期
からそれを実行し、マドリードの
様々な病院を訪問し、悲惨な貧しい
人々や、見た目には普通の生活を
送っているように振る舞ってはいる
ものの、実際は必需品にも事欠く恥
辱を耐え忍んでいた人々を寛大に助
けていました。そして、使徒職に近
づいた人たちにも同じことをするよ
う教えました。これらの活動を聖母
に委ね、こうして、オプス・デイに
おける「聖母の貧しい人々」を訪問



する習慣が生まれ、属人区の信者が
働いている全ての所で、それを実践
し続けています。聖マリアの日であ
る土曜日には、若い人たちに貧しい
人を助けるための献金をするよう勧
めています。貧しい人々を助けて
「聖母に敬意を表し、愛徳を実行す
るのです」[35]。全てこれは形成の
手段です。若者に寛大さを促し、愛
徳において成長させるからです。

聖ホセマリアは、神は被造物をどの
ように世話なさるのかということ
に、いつも学び「この世の富が少数
の人々の間で分配され」ているのを
見て心から嘆いて言われました。
「文化財も一部の人が握っていま
す。そして、それ以外のところに
は、食べ物と知識への飢えがあるの
です。人間の生活は神から出たもの
で、聖なるはずですが、実際には、
統計表の項目とかその数字としてし
か扱われていないのです。このよう
に現状を眺めると、先に述べたもど



かしさが解り、それに共感を覚えま
す。すると、これが動機となって、
『新しい愛の掟』を実行するよう絶
えずわたしたちに誘いかけておられ
るキリストの方に視線を向けるよう
になるのです（…）。

兄弟である人々を見て、わたしたち
との出会いを求めて来られるキリス
トに気が付かねばなりません。だれ
の生活であっても、決して孤立した
ものではなく、周囲の人々の生活と
密接に結びついています。どんな人
もばらばらに分かれた一行の詩では
なく、皆が『神の詩』の一部を構成
しています。わたしたちの自由意志
にもとづいた協力を得て、神はそれ
を書き上げていかれるのです」
[36]。

何と多くの若者たち、つまり大勢の
少年や少女たち、さらに多くの大人
たちが、隣人の緊迫した窮乏に気づ
いて、兄弟・姉妹である彼らのうち



に貧しいキリストを見つけ出し、
人々への奉仕の心をより良く高めた
ことでしょう。主は、無限に、より
寛大に、彼らを特別な恩恵で満たし
ました。ただ主だけがご存知の人々
の深い回心、そして多くの人々が、
神と教会への全面的な献身を決意し
ました。それは、貧しい人や年老い
た人、病人や囚人などを温かく見
舞ったことで誘発されたのです。

15. オプス・デイの進展と共に、オ
プス・デイの信者や協力者の自発的
な使徒職を通して、時代の情勢や
様々な環境に合わせた、新たな形の
物的な援助活動が生まれました。農
村や大都市の近郊で、様々な環境の
人たちのための職業訓練学校が多数
設立されました。貧しい地区の低収
入の人たちのための診療所や病院を
作り、発展途上国の援助のための
NGOや先進国であると考えられてい
る国々でのフードバンクなどの福祉
活動も盛んになりました。経済危機



に見舞われている現今では、多くの
男女が自身と家族の物的な不足を助
けてもらわざるを得なくなっていま
す。

属人区の信者と協力者が連帯して推
進する活動が拡大していることを神
に感謝しています。しかし、わたし
たちはこれで満足していることはで
きません。神の恩恵によって、キリ
スト者であってもそうでなくても多
くの善意の人たちの助けに支えられ
て、このような企画の活動範囲を広
げるよう望んでいます。

16. もう一度繰り返しますが、病人
たちのお世話をより細やかにしてく
ださい。自宅や病院、その他どこで
あれ、身体的・精神的に苦しむ人々
の居る場所で。当然のことですが、
オプス・デイのセンターやアソシ
エート、スーパーヌメラリーの家庭
でも。一人ひとりの病人は特別な形



でイエス・キリストを表わしている
のです。

できる限りの医療を受けやすくする
ことはもちろんですが、より重要な
ことは霊的な配慮です。司祭にとっ
ては、ゆるしの秘跡とご聖体の授
与、信徒なら、病人が祈りの精神、
つまり観想と感謝、賞賛と感謝を維
持できるように相応しいやり方で、
模範を示し、助言することです。例
えば、彼らが、ロザリオの祈りを唱
えたり、キリスト教的信心業を果た
すことによって、苦痛の中でも喜び
に満たされ、病気や苦しみ、それに
伴う限界を神に捧げることができる
ならば、聖パウロが苦しみの救済的
価値を示して言っている「キリスト
の体である教会のために、キリスト
の苦しみの欠けたところを」（コロ
サイ1, 24）[37] 補いうることを知っ
て感謝するでしょう。



死の危険に陥ったら、可能な限りの
実りがもたらされるように、最善の
注意を払って病者の塗油を受けさせ
る準備をします。教会は、このいつ
くしみの秘跡は、罪を赦し、また、
それがふさわしいことなら、病を治
してくれると言っています[38]。教
会の何世紀にもわたる伝統は、臨終
の時を待たずに、よく準備してこの
秘跡に与った人が大きな平和と落ち
着きを与えられたと伝えています。
何と素晴らしい家庭内の使徒職で
しょう。というのも、無知のため
か、あるいは病人が不安がるのでは
という心配からか、愛する病人の意
識が失われるまで司祭を呼ばず、そ
の世話を頼まないことがしばしば起
こっているからです。

17. 時の流れの中で、いくつかの身
体的な慈善のわざに、その表現方法
や適用の仕方に変化が見られます。
巡礼者の世話は現代では“無宿者に宿
を提供する”と言われるようになって



います。今では、仕事や生活の向上
などを求めて自国を捨てた難民の援
助を含んでいます。師キリストの弟
子なら、このような人たち、ときに
はその全家族に、配慮することを誰
も疎かにしてはなりません。特に宗
教の理由で迫害を受け、追放の身で
あるキリスト者に思いを馳せ、聖徒
の交わりを活きいきとさせなければ
ならないと思います。

教皇フランシスコは、緊急なことと
して為政者たちに、そして全ての善
意の人たちに、具体的な援助法を考
えるよう促しておられます。すで
に、使徒的勧告『福音の喜び』で次
のように呼びかけておられます。
「わたしたちは、新たなかたちで現
れている貧困と弱さに密に接するた
めに、心を砕かなければなりませ
ん。見かけ上、それらは具体的な益
を直ちにもたらすものではありませ
んが、そこにおられる苦しむキリス
トに気づくよう、わたしたちは招か



れているのです。すなわち、家のな
い人、依存症の人、難民、先住民
族、孤独のうちに見捨てられてしま
う高齢者などのことです。移住者の
問題がわたしに特別な課題を突きつ
けています。わたしは、国境をもた
ない教会、すべての者の母である教
会の司牧者であるからです」[39]。
最近、いつくしみの聖年の準備のた
め、この招きが急務であると熱心に
説いていらっしゃいます[40]。

教皇のこの勧告を、親族、友人、知
人に伝え、一人ひとりの状況や可能
性に応じた応え方をするよう励ます
ことにしましょう。祈りに加えて、
個人的にどのように関わることでき
るかを考えましょう。難民について
の世論を盛り上げることから、宿泊
施設や仕事場の提供、経済援助など
に至るまでいろいろ考えられるで
しょう。思いついたことを実行する
のはあくまでも自分の責任ですが、
教区や小教区の取り組みに、また教



皇がこの活動で推奨しておられる特
定の方法に目を向けて行うことが効
果的です。協力者や友人たちと同じ
様に、あなたたちの多くが難民たち
を助けるための活動に取り組んでい
ることは聞いています。それを主の
み名において感謝します。それらの
兄弟姉妹に善を施すことは、イエ
ス・キリストご自身になすことだか
らです。

精神的な慈善のわざ

18. 聖ホセマリアが打ち明けまし
た。「わたしはあえて申しますが、
惨めさや貧しさ、苦しみが全く無い
かのように見受けられる社会環境に
おいてこそ、キリスト教的愛徳に基
づく鋭い洞察が何よりも急を要する
のです。この観点からのみ、問題が
ないように見える社会環境の中で、
慰めを必要としている人々を見抜く
ことができるのです」[41]。



隣人への愛の行為は、物的な援助が
必要であってもそれだけではないこ
とを考えましょう。教皇は「貧しい
人が苦しんでいるもっともひどい差
別とは、霊的配慮の欠如なのです」
[42] と述べておられます。教会の歴
史を特徴づけているのは精神的な慈
善のわざを推進したことで、それ
は、今もこれからも常にそうあるべ
きです。「疑いを抱いている人に助
言すること、無知な人を教えるこ
と、罪人を戒めること、悲嘆に打ち
ひしがれている人を慰めること、も
ろもろの侮辱をゆるすこと、煩わし
い人を辛抱強く耐え忍ぶこと、生者
と死者のために神に祈ること――、
これです」[43]。

このような霊的な愛徳は何と細やか
なものでしょう。また、多くの人が
孤独や無理解や迫害、陰口や中傷に
悩まされている昨今には何と不可欠
なことでしょう。それに天国への小
道を知らずに、疑いに取りつかれて



いる人も多いのです。「今日、かつ
ては想像すらできなかったほどの人
道的支援が可能になっていますが、
苦痛とか貧困とかの災難に対して社
会的救済策がいくら行き届いたとし
ても、そのような社会的救済策は別
のレベルのことなのです。それら
は、隣人と個人的、直接に係わる人
間味あふれた超自然的な愛の行為に
取って代わることは決してできない
でしょう。近くの貧しい人や大病院
で病に苦しんでいる人、また、お金
持ちかもしれませんが、愛情あふれ
る対話のひと時を求めている人、孤
独を癒し霊的な助けによって心の疑
いや迷いを取り去ってくれるキリス
ト者の友愛を求めている人たちがい
るのです」[44]。

あの物乞いの女性との出来事を思い
起こしましょう。聖ホセマリアはた
だ霊的に司祭として人間的な愛情を
与えることしかできなかったので
す。その女性は、お礼としてオプ



ス・デイのために自分のいのちを捧
げる決心をしました。後日、ある病
院で彼女に再会し、あの物乞いの女
性が主へ捧げたものを知った創立者
は、彼女を未来の娘たちの中での最
初の召し出しとみなしました。

19. キリスト教的連帯や兄弟愛の活
動は数多くありますが、その中の幾
つかだけを取り上げたいと思いま
す。無知な人に教える、必要な人に
助言する、侮辱をゆるすことです。
いずれも、全ての人に対するときに
示すべき洗練された愛徳を表わす事
柄です。特に、わたしたちの家族、
友人や同僚、知人などもっとも近し
い人々に対して持つべき態度です。

信仰の真理を知らない人に教えるこ
とは精神的な慈善の中でも基本的な
ものだと言えます。そのことを創立
者はわずかな言葉で、「わたしたち
の大きな使命は教理を教えることで
す」と要約していました。神と人々



の大敵は宗教的な無知だと強調し、
オプス・デイの仕事は、教会の救い
のメッセージを全ての人々に届け、
実行するよう教える「広大なカテ
ケージス」だと明言していました。
「確信してほしいことがある。使徒
職とは、善、光、熱意、物惜しみし
ない心、犠牲の精神、仕事に対する
粘り強さ、勉学における深さ、まこ
とに寛大な献身、進歩に後れを取ら
ないこと、教会への絶対で喜びに満
ちた従順、完全な愛徳…を広めるこ
とである」[45]。このことは全て、
わたしたちが関わっている人たちを
教理的、霊的そして使徒職的形成に
与らせるためのもので、努力を要す
ることです。わたしたちの職場や社
会、文化が、福音の真理で照らしだ
されるとしたら何と嬉しいことで
しょう。

このいつくしみの聖年に、多くの人
がイエス・キリストの花嫁であり、
わたしたちの母である教会のぬくも



りを感じ取るよう、熱心に努めま
しょう。それは、一人ひとりが「個
人的に」友だちや同僚、知り合いを
形成の手段に近づかせるよう懸命に
努めるなら、神の助けによって達成
できるでしょう。

20. 勧めを必要としている人が様々
であるように、相応しい勧めをする
方法も様々です。まずはわたしたち
の振る舞いによる証です。聖ホセマ
リアがしつこく繰り返したように、
それが地上におけるキリストの歩み
でした。創立者は、使徒言行録の
「イエスが行い、また教え始めた」
（使徒言行録1, 1）という言葉を注
視し、イエスの模範を好んで熟考し
ていました。自己の証に続いて、説
明するときになったら、明白で愛情
深い適切な言葉で、傷つけることな
く、友人・知人の耳元で話すことで
す。つまり、創立者が繰り返してい
た「友情と打ち明け話の使徒職」で
す。



言行一致は何と実り多いことでしょ
う。ときには、福音書が教えるよう
に（マタイ18, 15-17参照）、兄弟的
説諭の形をとることがあるでしょ
う。それは、愛徳から、その友人に
関心を持っているから生まれた勇気
ある高貴な、実り豊かな慈善の行為
です。

ベネディクト16世がこう述べてい
らっしゃいます。「現在、わたした
ちは概して、愛という概念と、他者
の身体的、物的福利への配慮に関し
ては非常に敏感です。しかし、兄弟
姉妹に対する霊的な責任に関して
は、ほとんど言及しません。しか
し、初期教会や真に信仰が成熟した
共同体はそうではありません。彼ら
は、兄弟姉妹の身体的健康だけでな
く、霊的な健全さと究極的な運命に
も心を配っているのです。（…）キ
リスト者の愛のわざにおけるこの側
面を再発見することが重要です」
[46]。そして、続けておられます。



「悪を前にして沈黙してはなりませ
ん。真理に逆らい、いつくしみの道
に沿わない考え方や行動をしている
兄弟姉妹を戒めずに、対人関係や単
なる個人的な都合から世間一般の考
え方に迎合しているキリスト者すべ
てを憂慮しています」[47]。

隣人を助けるための通常の素晴らし
い最上の方法であるこの福音の教え
の実行が、いかに実り豊かであるか
を教え続けた聖ホセマリアに感謝し
ましょう。これは愛徳から生まれ、
真の謙遜と超自然的な賢明さをもっ
て実行されるべきです。

「キリスト教的な忠告は、責めたり
非難し合ったりといった考え方のも
とに行われるのではありません。そ
れはつねに、愛といつくしみによっ
て動かされ、他者の善を真に配慮す
ることから生じます。使徒パウロが
いうとおりです。『万一だれかが不
注意にも何かの罪に陥ったなら、霊



に導かれて生きているあなたがた
は、そういう人を柔和な心で正しい
道に立ち帰らせなさい。あなた自身
も誘惑されないように、自分に気を
つけなさい』（ガラテヤ6, 1）。個
人主義が蔓延する世界で、わたした
ちがともに聖性に向けて旅するため
には、兄弟間で忠告し合うことの重
要性を再発見することが不可欠で
す」[48]。

21. 侮辱されたことをゆるすこと
は、愛徳を実行する素晴らしい方法
です。「ゆるしなさい。そうすれ
ば、あなた方もゆるされる。与えな
さい。そうすれば、あなたがたにも
与えられる。押し入れ、揺すり入
れ、あふれるほどに量りをよくし
て、ふところに入れてもらえる。あ
なたがたは自分の量る秤で量り返さ
れる」（ルカ6, 37-38）。莫大な負
債を主人に帳消しにしてもらった後
で、自分に僅かの負債を持っていた
仲間をゆるさなかった人のたとえを



黙想しましょう。主人はそれにどう
報いましたか。「『不届きな家来
だ。お前が頼んだから、借金を全部
帳消しにしてやったのだ。わたしが
お前を憐れんだように、お前も自分
の仲間を憐れんでやるべきではな
かったのか』。そして主君は怒っ
て、借金をすっかり返済するまで
と、家来を牢役人に渡した。あなた
方の一人ひとりが、心から兄弟をゆ
るさないなら、わたしの天の父もあ
なたがたに同じようになさるであろ
う」（マタイ18, 32-35）。

侮辱をゆるすことは、わたしたちが
神の子であり、神の子として振る
舞っていることの明らかなしるしで
す。「受けた侮辱や辱めがたとえ不
当で無礼で粗野であったとしても、
それを記憶にとどめておくことは、
わたしたちにはおよそふさわしくあ
りません。侮辱の数々を記憶にとど
めておくなど神の子にあるまじき態
度です。キリストの模範を忘れては



なりません」[49]。聖ルカは主のご
受難を語るに当たってはっきりと記
しています。「されこうべと呼ばれ
ている所に来ると、そこで人々はイ
エスを十字架につけた。犯罪人も、
一人は右に一人は左に、十字架につ
けた。そのとき、イエスは言われ
た。『父よ、彼らをおゆるしくださ
い。自分が何をしているのか知らな
いのです』」（ルカ23, 33-34）。

このような振る舞いが容易でないこ
とは明白です。しかし、神の恩恵で
出来るようになります。教会の初期
から現代にいたるまでの多くのキリ
スト者の振る舞いがそれを実証して
います。彼らは慈悲深くあったばか
りでなく、迫害者を心から愛しまし
た。この線で聖ホセマリアは、常に
どんな時もゆるすことを決意し、さ
らにそれを模範と言葉で確かなもの
にしたのでした。



「敵を憎むな、悪に悪を返すな、復
讐を捨てよ、恨みなしでゆるせ、こ
の教えは当時も今も、異常で英雄
的、度を越した行為であると考えら
れています。人間はそれほど『けち
な』考え方をするようになっている
と言わねばなりません。全人類を救
うためにこの世に生まれ、信者をご
自身の贖いのみ業に協力させようと
思召されるイエス・キリストは、ご
自分の弟子たち、あなたとわたしに
大きな愛、誠実、高潔で勇気あふれ
る愛の必要を教えたいとお望みで
す。キリストが一人ひとりを愛して
くださるように、わたしたちは互い
に愛し合わねばなりません。このよ
うにしてのみ、つまり粗野なわたし
たちではあるが、神の愛し方をまね
ることによってのみ、すべての人々
に心を開き、新たな心で深く愛する
ことができるのですから」[50]。

わたしたちは自分の行った慈善のわ
ざによって裁きを受けることになり



ます。「飢えた人に食べさせ、渇く
人に飲ませたか。よそからの人を迎
え、裸の人に着せたか。病人や囚人
とともに過ごす時間を持ったか（マ
タイ25, 31-45参照）。同じように、
以下についても問われます。不安や
孤独の原因になりがちな疑いの心を
持つ人が、そこから抜け出すために
力を貸したか。貧困から抜け出すの
に欠かせない援助が受けられない何
百万もの人、とくに子どもたちが味
わう、教育を受けられない状態を打
ち破ることができたか。一人ぼっち
で苦しむ人に寄り添ったか。自分を
傷つける人をゆるし、暴力を招く恨
みと敵意のすべてを捨てたか。わた
したちに対してこれほど忍耐強い神
に倣い忍耐したか。最後に、兄弟姉
妹のことを祈りの中で主にゆだねた
か。これらの『もっとも小さなも
の』それぞれの中にこそキリストが
おられるのです。キリストの体は、
拷問を受け、傷つき、鞭打たれ、飢
え、追われた姿として、再び新たに



見えるようになります。それは、わ
たしたちが、それらがキリストの体
だと気づき、心を込めてそれに触
れ、その体を支えるためです。十字
架の聖ヨハネの言葉を心に刻みま
しょう。『夕べに、あなたは愛につ
いて裁かれるだろう』」[51]。

ゆるしの秘跡の使徒職

22. 特に重要なもう一つの精神的な
慈善は、罪によって神から離れた人
が神との友情を取り戻すよう手伝う
ことです。聖ホセマリアは「ゆるし
の秘跡の使徒職」をどれほど強調し
たことでしょう。福者アルバロ・デ
ル・ポルティーリョも同じでした。
同様にわたしも度々この点に言及し
ました。それは、霊魂の清さを心掛
けず、しばしばゆるしの秘跡に与ら
ないなら、イエス・キリストを知
り、愛することにおいて進歩するこ
とが不可能だからです。



教皇は、この秘跡について度々述べ
ておられます。聖年の大勅書で「確
信をもって、もう一度ゆるしの秘跡
を中心に据えましょう。ゆるしの秘
跡は、いつくしみの偉大さに触れさ
せてくれるからです。すべての痛悔
者にとって、それは真の内的平和の
泉となるでしょう」[52]。

同時に、オプス・デイ創立者が司祭
である息子たちに勧められ、心から
頼んでおられたことを黙想しましょ
う。すべての司祭に当てはまること
でもあります。「オプス・デイの司
祭が情熱を傾けるべきことは
（…）、教義を教え人々を導くこ
と、すなわち、説教し、ゆるしの秘
跡を授けることです。疲れを厭わず
に、また反対されることを気にせず
に、この務めに邁進しなさい。qui
séminant in lácrimis, in
exsultatióne metent（詩編126, 5）
涙と共に種をまく人は、喜びの歌と
共に刈り入れるのです。信徒である



子どもたちの使命は、多くの人をこ
の秘跡に招いて司祭である兄弟の仕
事を増やすことです。それは彼らを
喜びで満たすのですから」[53]。

23. 教皇が、聴罪司祭の存在自体が
「御父のいつくしみの真のしるしで
ある」と述べておられます。「聴罪
司祭であることは、イエスと同じ使
命に参与すること、そして、ゆるし
を与え、救いをもたらす神の愛が、
途切れることなく続いていることを
示す具体的なしるしとなることで
す。それを決して忘れてはなりませ
ん。（…）だれもゆるしの秘跡の主
人ではなく、神のゆるしに仕える忠
実なしもべなのです。それぞれの聴
罪司祭が、放蕩息子のたとえのあの
父親のように、信者を迎え入れなけ
ればなりません。自分の財産を使い
果たしてしまった息子にもかかわら
ず、その子に駆け寄る父親のようで
す。聴罪司祭は、回心して家に帰っ
てきた息子を抱き締め、再会の喜び



を表わすよう求められています。聴
罪司祭はまた、外にとどまり喜べず
にいるもう一人の息子のもとに行く
のも嫌がってはなりません。その息
子の下す厳しい判断は不当なもの
で、それは分け隔てない御父のいつ
くしみを前にしては意味がないと理
解させるべく説くためです」[54]。

子どもたちよ、主に、わたしたちを
そのいつくしみの忠実な道具にして
下さるようお願いしましょう。司祭
たちは神のみ名においてゆるすた
め、できるかぎり長時間を割くこ
と、信徒たちは、友人・知人が、喜
びと平和の秘跡に与ってその豊かな
実りを満喫できるよう、損得なしの
誠実な愛徳を通して常に熱意を持っ
て、その人たちの心を準備しましょ
う。

24. 大勅書『いつくしみのみ顔』を
よく読み黙想して、自分なりの結論
を引き出すようお願いして結びにし



たいと思います。大勅書には、教会
の与える免償のたまものを頂くため
の巡礼についても述べられていま
す。それは、これからの数ヵ月間
に、聖母への子どもとしての細やか
な信心を大いに豊かにすることにな
ります。「この特別聖年の間、その
優しいまなざしをもって、わたした
ちに寄り添ってくださいますよう
に。そうしてわたしたち皆が、神が
柔和でおられることの喜びを新たに
見いだせますように。マリアほど、
人となられた神の深い神秘を知って
いる人はいません。その全生涯は、
受肉した慈しみの存在で形作られま
した。十字架につけられ復活したか
たの母は、神の愛の神秘に深くあず
かることで、神のいつくしみの聖域
に入られたのです」[55]。

心からの愛を込めて祝福を送りま
す。

皆さんのパドレ



ハビエル

ローマ、2015年11月4日

[1] 第二バチカン公会議、『現代世
界憲章』40番。

[2] 教皇フランシスコ、回勅
『Laudato Si』77番、参照。

[3] オプス・デイのプレチェス、祈
願。

[4] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』2番。

[5] 聖ヨハネ・パウロ二世、回勅
『いつくしみ深い神』1番。

[6] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』5番。



[7] 聖ホセマリア、手紙1930年3月24
日、1番。

 [8] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』7番。

 [9] 聖ヨハネ・パウロ二世、回勅
『いつくしみ深い神』8番。

[10] 福者パウロ六世、一般謁見の講
話、1976年4月14日。

[11] 聖ホセマリア、手紙1961年1月
25日、1番。

[12] 聖ホセマリア、説教のメモ、
1952年4月11日。

[13] 同上。

[14] 教皇フランシスコ、使徒的勧告
『福音の喜び』279番。

[15] 聖ホセマリア、手紙1961年1月
25日、3番。



[16] 聖ホセマリア、説教のメモ、
1937年6月4日。

[17] 聖ホセマリア、家族の集いでの
メモ、1971年9月9日。

[18] 聖ホセマリア、家族の集いでの
メモ、1972年6月14日。

[19] ダンテ『帝政論』1参照。

[20] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』9番。

[21] 聖ヨハネ・パウロ二世、回勅
『いつくしみ深い神』5番。

[22] 聖ホセマリア、家族の集いでの
メモ、1972年3月27日。

[23] 聖ヨハネ・パウロ二世、回勅
『いつくしみ深い神』5番。

[24] 聖ホセマリア、『神の朋友』
173番参照。



[25] 聖ホセマリア、『道』309番。

[26] 聖ホセマリア、家族の集いでの
メモ、1971年9月11日。

[27] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』20番。

[28] 聖ホセマリア、家族の集いでの
メモ、1971年9月25日。

[29] 聖ホセマリア、家族の集いでの
メモ、1971年9月9日。

[30] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみの顔』5番。

[31] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみの顔』10番。

[32] 『カトリック教会のカテキズ
ム』2447番。

[33] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみの顔』15番。



[34] 『カトリック教会のカテキズ
ム』2447番。

[35] 聖ホセマリア、『指針』1935年
1月9日、196番。

[36] 聖ホセマリア、『知識の香』
111番。

[37] 聖ヨハネ・パウロ二世、使徒的
書簡『サルヴィフィチ・ドローリ
ス：苦しみのキリスト教的意味』
1984年2月11日、参照。

[38] 『カトリック教会のカテキズ
ム』1520番参照。

[39] 教皇フランシスコ、使徒的勧告
『福音の喜び』210番。

[40] 教皇フランシスコ、2015年9月6
日「お告げの祈り」でのことば参
照。

[41] 聖ホセマリア、手紙、1942年10
月24日44番。



[42] 教皇フランシスコ、使徒的勧告
『福音の喜び』200番。

[43] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』15番。

[44] 聖ホセマリア、手紙、1942年10
月24日44番。

[45] 聖ホセマリア、『拓』927番。

[46] ベネディクト16世、「2012年の
四旬節のメッセージ」2011年11月3
日1番。

[47] 同上

[48] ベネディクト16世、「2012年の
四旬節のメッセージ」2011年11月3
日1番。

[49] 聖ホセマリア、『神の朋友』
309番。

[50] 聖ホセマリア、『神の朋友』
225番。



[51] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』15番。十字架の聖
ヨハネの引用は『光と愛の言葉』
57。

[52] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』17番。

[53] 聖ホセマリア、手紙、1956年8
月8日35番。

[54] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』17番。

[55] 教皇フランシスコ、大勅書『い
つくしみのみ顔』24番。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

itsukushiminoseinen-tegami/
(2026/02/04)

https://opusdei.org/ja-jp/article/itsukushiminoseinen-tegami/
https://opusdei.org/ja-jp/article/itsukushiminoseinen-tegami/

	いつくしみの特別聖年に関する属人区長の書簡（2015年11月4日）

