
opusdei.org

イエス・キリストと
教会

数年前、ナバラ大学（スペイ
ン）の神学部教授フランシス
コ・バロをディレクターとす
る数名の歴史と神学を専門と
する教授たちがイエス・キリ
ストに関して寄せられた多く
の質問に答えて簡単で分かり
やすい説明を準備しました。

2009/12/24

1. イエスについて実際には何が分
かっているのですか。



イエス・キリストについては、同時
代の大部分の人物よりも遥かに多く
の確かな情報があります。イエス・
キリストの生涯とその死去の証人た
ちが伝えた資料、すなわちイエスに
関する口頭の伝承と文書、中でも四
福音書です。イエス・キリストが設
立し、今なお存続する信仰共同体の
中で伝達されてきたものです。その
共同体こそ、歴史を通してイエスに
従った無数の人々、最初の弟子たち
が絶え間なく述べ伝えた資料を通し
てイエスを知った人々からなる教会
です。偽(ぎ)福音書や聖書以外の文
書に記述されていることがらには、
忠実に教会の中で伝えられてきた福
音書の正典に新たな資料を加えるも
のはありません。

啓蒙主義の時代までは、イエスにつ
いて知りうることは福音書に書かれ
てあると誰もが信じていました。し
かし、福音書は信仰の観点から書か
れた書であるという理由で、その内



容の客観性に疑問を投げかける歴史
家が19世紀になって出てきました。
この人たちによると、福音書の著述
はイエスの行動と言葉ではなく、イ
エス復活後数年を経てから主に従う
人たちが信じたことであるというの
です。それ以後、20世紀の半ばま
で、福音書の真実性を疑問視する傾
向が現れ、ついにはイエスについて
は「ほとんど何も知ることができな
い」（ブルトマン）と主張するに至
りました。

今日では、歴史学の発展と考古学の
進展、古代の資料に関するより多く
より深い知識獲のおかげで、一世紀
のユダヤ世界に関する専門家の言葉
を引用すれば、「イエスについて多
くを知ることができる」（サンダー
ス）と言えます。たとえば、同じ著
者は歴史の観点からイエスの生涯と
キリスト教の起源に関して「疑問の
余地のない八つの事実」があると主
張しています。１）イエスは洗礼者



ヨハネの洗礼を受けた。２）イエス
は人々に教えを述べ、また治癒を
行った人物である。３）弟子たちを
呼び、十二人について話した。４）
イエスは自らの活動範囲をイスラエ
ルに限った。５）神殿の役割につい
て論争を続けた。６）ローマ当局の
手によってエルサレムの外で磔刑
(たっけい)に処された。７）イエス
の死後、彼につき従った人々が同じ
運動を続けた。８）少なくともユダ
ヤ人のある者たちが新しい運動のグ
ループを迫害した（ガラタ 1、13.22
とフィリポ 3,6）。さらに、この迫
害はパウロの宣教の終わり頃まで続

いた（コリント� 11,24とガラタ
5,11、また、マタイ23,34や10,17参
照）。

歴史家たちが一致して認める以上の
点を最低限の基準とすれば、福音書
に含まれている他の資料が歴史的な
観点からどれほどの信憑性を持つか
について決定することができます。



資料に関する歴史的な諸基準を適用
すれば、福音書に述べられているこ
とがらがどの程度の一貫性と蓋然性
を有するか、またその著述が本質的
に確実であるか否かを確定できるの
です。

最後に、次の点を思い出す必要があ
ります。すなわち、イエスに関する
私たちの知識は、イエスの証人たち
が信じるに値すること、また伝承自
体が伝承を批判するという理由か
ら、信用できるもの・信じるに値す
るものであるということです。それ
だけではなく、伝承が伝えることが
らは歴史批判の分析に耐えうるもの
です。確かに、伝達された多くのこ
とがらのうち、歴史家が援用する方
法によって証明できるものは多くあ
りません。しかし、これらの方法に
よって証明できないから実際には起
こらなかったという結論を引き出す
ことはできません。伝えられたこと
がらの蓋然性(がいぜんせい)を示す



資料を提供するに過ぎないのです。
しかも、蓋然性は決定的なものでは
ありません。蓋然性から見れば起こ
りえないと考えられる事柄が、歴史
的に起こっているからです。福音書
の資料が理性にかなっており、また
証明可能なことがらとの一貫性があ
るという点、これこそ疑う余地なく
真であると言えます。いずれにせ
よ、教会の中で生まれた福音書の信
憑性を保証し、それをどう解釈すべ
きかを教えるのは、教会の伝承（聖
伝）なのです。

2. 東方の星とは何のことでしょう
か。

東方の星については聖マタイが福音
書の中で述べています。エルサレム
で博士たちが尋(たず)ねます。「お
生まれになったユダヤの王はどこに
おられますか」（マタイ2,2）。聖マ
タイと聖ルカによる福音の最初の二
章はイエスの幼年時代のいくつかの



出来事を記しています。「幼年期の
福音」と呼ばれる由縁(ゆえん)で
す。星は聖マタイの「幼年期の福
音」に現れます。幼年時代を語る福
音はいずれも他の福音書と多少異な
る特徴を備えています。旧約聖書を
呼び起こすことが多く、各々の出来
事に深い意味が読み取れます。とい
うわけで、幼年期の福音書の歴史性
を、福音書に現われる他の出来事と
同じように検討するわけにはいきま
せん。また、同じ幼年期に関する記
述であっても違いがあります。聖ル
カの場合、幼年期は福音書の第一章
に書かれてあり、聖マタイの場合
は、テキスト全体の要約と言えま
す。博士たちに関する箇所では（マ
タイ2,1−12）、イスラエルに属して
いない異邦人が数人現れます。彼ら
は研究と人間的な知識（星）を通し
て、神の啓示を発見します。しか
し、イスラエルの聖書の助けを得な
ければ、真理を十全に知ることがで
きません。



福音書が書かれた頃は、重要な人物
の誕生や重大な出来事が生じる時、
それを告げる不思議な出来事が天に
起こると信じられていました。異邦
人の世界でも（スエトニオやキケロ
の著作参照）ユダヤ人の間でも（フ
ラビオ・ジョセホ）同じでした。さ
らに、民数記の22章から24ではひと
つの御告げを記しています。「ひと
つの星がヤコブから進み出る。ひと
つの笏(しゃく)がイスラエルから立
ち上がる」（民数記24,17）。この章
句はメシア（救い主）に関する救い
の御告げであると解釈されていまし
た。このような点が星の印を適切に
解釈するための背景になります。

近代の聖書解釈学では、当時の人々
が特別な出来事と解釈した自然現象
とは何であったかについて問いかけ
ました。仮説は主に三つあります。
１）すでに、12世紀、ケプラーは新
しい星・超新星について書いていま
す。それは非常に遠いところにある



星で、爆発が起こり、その星の光は
数週間持続するので地上からも見る
ことができる。２）彗星(すいせい)
である。彗星は規則正しい軌道では
あるが楕円軌(だえんき)線(せん)に
従って太陽の周りを運行する。最も
遠い軌道は地球から見ることができ
ないが、ある一定の期間近づいたと
きには観察できる。これはマタイが
記述するしるしと一致するようで
す。しかし、地球で観察できる彗星
の出現は聖書のいう星の時期と一致
しません。３）木星と土星の出会
い。ケプラーはこれについても注意
を呼び起こしています。この現象は
定期的に発生します。計算が正確で
あるとすれば、紀元後６〜７年に起
こったと考えられます。これは研究
によってイエスの誕生のときである
と言われています。

3. なぜ12月25日にイエスの誕生を祝
うのですか。



初代のキリスト信者は誕生日の祝い
をしなかったようです（オリゲネス
参照）。ディエス・ナタリス（dies
natalis＝誕生の日）、つまり永遠の
祖国に入った日（帰天日）を、イエ
スが栄光に輝く受難によって死に打
ち勝ってもたらせた救いにあずかる
日として祝っていたのです（ポリカ
ルポの殉教録参照）。ニサンの
14/15日に当たるイエスの栄光（復
活）は、正確に記憶していました
が、福音書が沈黙するイエスの誕生
の日付は祝っていなかったのです。
イエスの誕生日については三世紀に
至るまで情報がありません。教父た
ちと教会著作者たちの最初の証言に
は食い違いが見られます。キリスト
の誕生を12月25日とする間接的な証
言は、221年、アフリカの人セクス
ト・ジュリオによりものです。イエ
スの誕生を直接に証言するのは、
354年のフィロカリノといわれる典
礼暦で、「12月25日、ユダヤのベト
レヘムでキリスト誕生」と書いてあ



ります。4世紀になると、この日を
キリストの誕生日とすることが西方
教会の伝統となりますが、東方教会
では1月6日であるとされていまし
た。

かなり広く受け入れられていた説明
によると、キリスト者たちが、274
年以来、12月25日をイエスの誕生と
定めたのは、ローマで、太陽が一年
のうちで最も長い夜に打ち勝つ日を
祝っていたからであるという意見で
す。この説明の根拠は、降誕祭の典
礼と当時の教父たちが、イエス･キリ
ストの誕生と聖書の「正義の光」
（マラキア4,2）や「世の光」（ヨハ
ネ1,4他）双方の間に、平行関係を確
立させたことにあります。しかし、
これを証明するのは難しい上に、当
時のキリスト者が異邦人の祝日をキ
リスト教典礼暦に採用したと考える
ことは、特に迫害が終ったばかりの
頃ですから、難しいと思われます。
勿論、時が経つに連れてキリスト教



の祝日が異教の祝いを吸収したと考
えることはできます。

もう一つ、納得しやすい説明があり
ます。それは、イエスの誕生日はイ
エスの託身（受肉）の日付からくる
という考えです。受肉の日はまた、
イエスの死去の日と関係がありま
す。夏至と春分・秋分に関する作者
不詳の書は次のように書いていま
す。私たちの主は3月25日に懐胎さ
れた。その日は主の受難と懐胎の日
である。つまりイエスは死去した日
に懐胎された（B. ボッテ「降誕と公
現の起源」）。東方教会の伝統によ
ると、他の暦に基づいて、主の受難
と受肉を1月6日に祝っていました。
1月6日の降誕祭と一致するわけで
す。

受難と受肉の間の関係は古代並びに
中世の考え方と一致しています。古
代と中世においては、神の偉大な介
入が互いに関連している全体として



の宇宙の完全性に感嘆の目を向けて
いました。これはユダヤ教にも根を
下ろした考えで、創造と救いがニサ
ンの月に結びついていました。これ
と同じ考えが歴史を通してキリスト
教芸術に反映されています。マリア
の御告げの場面に、天から下ってく
る幼子イエスを描いていたのです。
というわけで、キリスト信者たちは
キリストが実現された贖いをその懐
胎に結び付けていました。そして、
これが降誕の日を決めることになっ
たというわけです。「決定的な要因
になったのは、創造と十字架、創造
とキリストの懐胎の間にある関係で
あった」（J．ラツインガー『典礼の
精神』）。

4．マリアの処女性とはどんな意味
ですか？

マリアが男性の関与無しに受胎した
ことは、聖マタイと聖ルカによる福
音書の最初の2章にはっきりと書か



れている。「このように考えている
と、主の天使が夢に現れて言った。
『マリアの胎の子は聖霊によって
宿ったのである。』（マテオ
1.20）」「マリアは天使に言った。
『どうして、そのようなことがあり
えましょうか。わたしは男の人を知
りませんのに。』天使は答えた。
『聖霊があなたに降り、いと高き方
の力があなたを包む。だから、生ま
れる子は聖なる者、神の子と呼ばれ
る。』（ルカ1.34-35）」他方、イエ
スが十字架上から御母を聖ヨハネに
委ねたことは、他に子どもがいな
かったということを意味する。福音
書でしばしば「イエスの兄弟」と言
われることには、以下のような説明
の可能性がある。つまり、ヘブライ
語で「兄弟」という単語が近い親戚
の意味で使われていたこと（創世記
13，8など参照）、あるいは聖ヨゼ
フが以前に結婚していて子どもを
持っていた可能性、あるいは新約で
使われるような信者のグループの意



味で用いられた可能性（使徒
1.15）。教会は一貫してマリアの処
女性を信じており、マリアを「終生
処女」（教会憲章52）と呼んでき
た。つまり、伝統的に言われるよう
に、出産前も出産中も出産後も処女
であった。

イエスの処女懐胎は、人間の理解と
能力を超える神の力の業として理解
しなければならない。「神にできな
いことは何一つない。」（ルカ
1.37）それは、異教の神話にあるよ
うな、神が男性の代わりをして女性
と結ばれるというものとはまったく
違う。イエスの処女懐胎において
は、マリアの胎内で創造に似た神の
業が行われたのである。これは信者
でない者にとっては受け入れがたい
ことであり、ユダヤ人や異教徒たち
の間でイエスの懐胎について、ロー
マ軍兵士パンテラス（Pantheras）
によって懐胎したというような粗野
な歴史が作り出された。実際には、



この人物はキリスト教徒を愚弄する
ために作られた伝説に登場する架空
の人物である。歴史学的、文献学的
に、パンテラスという名前はギリ
シャ語で処女を意味するパルテノス
（Parthénos）をもじったものであ
る。東ローマ帝国の大部分でギリ
シャ語が広く使われていたため、彼
らはキリスト教徒たちがイエスのこ
とを処女の子（huiós parthénou）と
話すのを聞いていた。キリスト教徒
を愚弄するときに、イエスを「パン
テラスの子」と呼ぶようになった。
そのような歴史は、マリアの処女性
を堅持し続けて来たことの証拠であ
る。

イエスの処女懐胎は、イエスが本性
上真の神の子であり人間の父を持た
ないこと、と同時に女から生まれた
真の人間であることを示す（ガラチ
ア4.4）。福音書の場面では、救いの
到来のために人間の歴史における神
の絶対的な主導権が示され、イエス



の系図に示されるとおり歴史に入っ
てこられた。

聖霊によって、男性の協力なしに
宿ったイエスは、新たな被造界を創
始する新しいアダムとした方が理解
しやすい（１コリント15.47、ヨハネ
3.34）。その被造界に、キリストに
よって贖われた新しい人間が属す
る。マリアの処女性は、彼女の一点
の曇りもない信仰、神の御旨への完
全な依託の印でもある。その信仰に
よって、胎内におけるより先に心に
キリストを宿したとさえ言われてき
た。「キリストの体を胎内に宿した
ときよりも、信仰によってキリスト
を受けたときの方がより幸せであ
る。」（聖アウグスチヌス）処女で
あり母であるマリアは、教会の表象
であり、その最も完全な実現であ
る。

5．聖ヨセフは2度結婚したのです
か？



聖マタイによると、「母マリアはヨ
セフと婚約していたが、二人が一緒
になる前に、聖霊によって身ごもっ
ていることが明らかになった。」
（マタイ1.18）結婚式を挙げる前で
あるが、ユダヤ人にとってそれは非
常に強く真実な約束であるので、婚
約した二人はすでに夫婦と呼ぶこと
ができ、その解消には離縁状が必要
であった。聖マタイの福音書によれ
ば、マリアは聖霊によって身ごもっ
たのだ（マタイ 1.20）というヨセフ
に対する天使のお告げの後、結婚し
同居し始めたということになる。エ
ジプトへの逃避とエジプトからの帰
還、ナザレへの定住（マタイ
2.13-23）、12歳時の両親に伴われ
た神殿でのエピソードは、そのこと
を理解させる。聖ルカはさらに、マ
リアへのお告げの記述で、「ダビデ
家のヨセフという人の許嫁であるお
とめ」とマリアを紹介した。従っ
て、これらの福音書によれば、聖ヨ
セフは聖母と結婚していたことにな



る。これが福音書に残された確かな
歴史的伝統の情報である。

ここで、もしこれが聖ヨセフにとっ
て二度目の結婚であったか、すでに
年老いて男やもめであった聖ヨセフ
が聖マリアとの結婚に至らず、単に
聖マリアをおとめとして世話をして
いたに過ぎないとする説は、伝説の
範疇に属するものであって、なんら
歴史的に確たる根拠はない。

この伝説についての最初の言及は、
2世紀の「ヤコブの偽福音書」の中
に見出される。マリアは3歳から神
殿に留まっており、12歳になった時
司祭たちが世話をする誰かを捜した
というのである。民のすべての男や
もめを集めた。ヨセフの杖から鳩が
一羽出てくるという不思議な印が起
こり、聖母の守護者としてヨセフが
任せられた。しかしながら、この伝
説によればヨセフはマリアを妻とし
て迎え入れなかったことになる。実



際、天使が夢でヨセフに告げた時に
マタイ1.20のように「恐れず妻マリ
アを迎え入れなさい」とは言わず、
「この乙女を恐れるな」(XIV,2)と
言った。約6世紀にできたさらに新
しい、「マタイによる偽福音書」と
呼ばれる外典ではこの歴史が再構成
され、マリアは聖ヨセフと結婚した
と理解しているようである。「他の
誰とも結婚してはならない」(VIII,4)
と司祭はヨセフに言った。しかし、
一般に聖ヨセフのことを聖母の守護
者として描いている。一方、マタイ
による偽福音書の一種の要約である
「マリア誕生の書」や「大工ヨセフ
の歴史」にははっきりとヨセフはマ
リアと結婚したと書かれている(IV,
4-5)。

従って、聖ヨセフが以前に結婚して
いたと認めるだけの歴史的データは
存在しない。聖母と結婚したとき若
い青年であり、一度だけ結婚したと
考えるのが最も論理的である。



6．十二使徒たちは誰ですか？

イエスの生涯における最も確かな情
報の一つは、12人の弟子からなるグ
ループを作り、「十二使徒」と名付
けたことである。このグループはイ
エスが個人的に呼んだ男たちであ
り、神の国設立という彼の使命に協
力し、イエスの言葉、行い、復活の
証人である。

新約聖書には、この12人のグループ
は不変ないし固定したグループとし
て登場する。その名前は以下の通
り。「シモンにはペトロという名を
付けられた。ゼベダイの子ヤコブと
ヤコブの兄弟ヨハネ、この二人には
ボアネルゲス、すなわち、『雷の子
ら』という名を付けられた。アンデ
レ、フィリポ、バルトロマイ、マタ
イ、トマス、アルファイの子ヤコ
ブ、タダイ、熱心党のシモン、それ
に、イスカリオテのユダ。このユダ
がイエスを裏切ったのである。」



（マルコ 3.16-19）他の福音書や使
徒行録に出てくるリストにも、ほと
んど違いはない。タダイがユダと呼
ばれるが、それは重要ではない。つ
まり、同名の人物がいるため（シモ
ン、ヤコブ）、父の名に由来する名
や2番目の名前で区別しているので
ある。つまり、ユダ･タダイである。
彼らの大多数の福音宣教について、
使徒言行録に書かれていないという
事実は意義深い。それは早期に散り
散りになったことを示しているが、
にもかかわらず使徒たちの名前につ
いての言い伝えは非常に安定してい
るのである。

「イエスが山に登って、これと思う
人々を呼び寄せられると、彼らはそ
ばに集まって来た。そこで、十二人
を任命し、使徒と名付けられた。彼
らを自分のそばに置くため、また、
派遣して宣教させ、悪霊を追い出す
権能を持たせるためであった。」
（マルコ 3.13-15）と聖マルコは



言った。そうして、イエスのイニシ
アティブと十二使徒の役割を示し
た。つまり、彼らはイエスと共にい
て、イエスと同じ権能で宣教するた
め遣わされた。他の福音史家−聖マ
タイ(10.1)と聖ルカ(6.12-13)−も同
様の表現をしている。福音書の中
で、彼らがどのようにイエスにお供
し、イエスの使命に参与し、特別な
教えを受け取ったかを見ることがで
きる。福音史家たちは、使徒たちが
しばしば主の言葉が理解できなかっ
たことや試みの時に主を見捨てたこ
とを隠さない。しかし、イエスが彼
らに与えた新たな信頼も同時に示
す。

選ばれたものの数が12であることは
意味深長である。この数字はイスラ
エルの12部族を示しており（マタイ
19.28, ルカ 22.30など参照）、当時
一般的だった他の数字ではない（衆
議会議員数は71名、クムランの委員
は15ないし16名、会堂での儀式に必



要な人数は10名であった）。ここか
ら、イエスの望んでいたことは土
地、儀式、民族に基盤をもつイスラ
エルの再興ではなく（使徒言行録
1.6）、地上に神の国を創設すること
であったことが明らかとなる。聖霊
降臨の前にマティアがイスカリオテ
のユダの代わりとなり、12人とした
こともそのことを伺わせる。

7．幼児虐殺とは何ですか？それは
歴史的事実ですか？

幼児虐殺は、占星術博士の星に関す
るエピソードの中で、聖マタイ福音
書の幼年期の部分に書かれている。
博士たちはユダヤ人の王を訪ねてき
た（マタイ2.1）。ユダヤ人の王で
あったヘロデは、自分を脅かしうる
者が誰なのかを調べるために策略を
練り、帰りに立ち寄り知らせるよう
博士たちに頼んだ。博士たちが他の
道を通って帰ったことを知ると、
「大いに怒った。そして、人を送



り、学者たちに確かめておいた時期
に基づいて、ベツレヘムとその周辺
一帯にいた二歳以下の男の子を、一
人残らず殺させた。（マタイ
2.16）」この場面はいくつかの旧約
のエピソードを思い出させる。出エ
ジプト記によれば、ファラオは生ま
れたばかりのヘブライ人の子を皆殺
しにするよう命じたが、モーゼだけ
は助かり、後にこのモーゼによって
民は解放された（出エジプト
1.8−2.10）。聖マタイはまた、幼児
の殉教によってエレミヤの預言が実
現したことを語る（エレミヤ
31.15）。イスラエルの民は追放され
たが、新たな出エジプトとして主は
新たな地へ導き、新しい契約を約束
した（エレミヤ31.31）。従ってこの
場面の意味は明白である。この世の
力がどれほどであろうとも、人間を
救う神の計画に逆らうことはできな
いということである。



ここで、聖マタイの記述以外に情報
のない、幼児虐殺の歴史性について
調べなければならない。現代の歴史
研究においては、”testis unus testis
nullus” 一つの証言は役に立たないと
いわれる。しかしながら、人口の少
ない小さな村であったベツレヘムで
の幼児虐殺はそれほど大量ではな
く、記録に残らなかったとした方が
考えやすい。また、その残虐性がヘ
ロデについてフラビオ・ヨセフォの
語る野蛮さと一致していることは確
かである。義兄弟アリストブロが人
気を博したとき絞め殺し
（Antiguedades Judías,
15&54−56）、義父ヒルカノII世
（15&174-178）、他の義兄弟であ
るコストバル（15&247-251）、妻
のマリアンヌ（15&222-239）を暗
殺した。晩年には、息子のアレクサ
ンダーとアリストブロを暗殺し
（16&130-135）、自身の死の5日前
にもう一人の息子アンティパトロを
殺した（17&145）。最後には、王国



の何人かの有力者を処刑し、好むと
好まざるとによらず、ヘロデの死を
泣き悲しむようにした。
（17&173-175）

8．イエスが生まれたのはベツレヘ
ムですか、それともナザレですか？

聖マタイは「イエスは、ヘロデ王の
時代にユダヤのベツレヘムでお生ま
れになった。」（マタイ2.1）と明記
した。聖ルカも同様である（ルカ
2.4、15）。第四福音書は間接的な言
及をしている。イエスの正体につい
て論争が起こった。「群衆の中に
は、『この人は、本当にあの預言者
だ』と言う者や、『この人はメシア
だ』と言う者がいたが、このように
言う者もいた。『メシアはガリラヤ
から出るだろうか。メシアはダビデ
の子孫で、ダビデのいた村ベツレヘ
ムから出ると、聖書に書いてあるで
はないか。』（ヨハネ7.40−42）」
第四福音記者はある種の皮肉を利用



している。彼も読者もイエスがメシ
アであり、ベツレヘムで生まれたこ
とを知っている。イエスに反対する
ものたちはイエスがメシアでないこ
とを証明するために、メシアである
ためにはベツレヘムで生まれなくて
はならないが、イエスの場合はナザ
レで生まれたことを知っている（と
思っている）。これは第四福音書で
よく使われる書き方である（ヨハネ
3.12、6.42、9.40−41）。例えば、
サマリアの女は質問した。「あなた
は、わたしたちの父ヤコブよりも偉
いのですか。(ヨハネ4.12)」ヨハネ
の言葉を聞くものはイエスがメシ
ア、神の子で、ヤコブより偉いこと
を知っており、この女の質問はその
優越性の肯定となる。それ故、この
福音記者は反対者の肯定までも利用
してイエスがメシアであることを証
明する。

以上が、1900年以上にわたって、信
者と学者の間で一致していた見解で



あった。しかし、前世紀に何人かの
学者が以下のように言った。全新約
聖書にわたってイエスが『ナザレ
人』と見なされており、ベツレヘム
が誕生地であるとの言及は、ダビデ
の子孫がベツレヘムで生まれるとい
う、当時来るべきメシアが備えるべ
きであると当時見なされていた特徴
の一つを、聖マタイと聖ルカがイエ
スに当てはめた作り事である、と。
一つ確かなことは、そのような議論
によっては何も証明されないという
ことだ。1世紀には、イエスにおい
て実現しなかった、来るべきメシア
についての話が沢山出ていた。我々
が知るところでは、ベツレヘム誕生
の件は最も証明が試みられたものの
一つではなかったようである。むし
ろ、逆に考えるべきである。という
のは、ナザレ人であるイエス（つま
りそこで育ったということ）はベツ
レヘムで生まれたが、福音記者が旧
約聖書の中に見出し、メシアとして
の特徴が彼において実現した。伝統



的な証言は皆、福音書のデータを裏
付ける。100年頃パレスティナで生
まれた聖ユスティノは、約50年後に
イエスはベツレヘム近くの洞窟で生
まれたと述べた（Diálogo 78）。オ
リゲネスも同じ証言をしている
（Contra Celso I, 51）。偽福音書も
同じことを述べている（偽マタイ13;
偽ヤコブ17ss; Evangelio de
infancia, 2-4）。

まとめると、福音記者の既述や伝統
的に言われてきたことに反対する十
分な論拠はないということが、今日
の研究者共通の意見である。イエス
は、ヘロデ王の時代にベツレヘムで
生まれた。

9．イエスは独身だったのですか、
それとも結婚していたのですか、あ
るいは男やもめだったのですか？

福音記者が書き残したデータによれ
ば、イエスはナザレで大工の仕事に
従事して後（マルコ6.3）、30歳の時



に公の職務を始めた（ルカ3.23）。
公生活の間、イエスに従う女性や
（ルカ8.2−3）、親しく接する女性
がいた（ルカ10.38−40）。イエス
が独身であったか、結婚していた
か、男やもめであったかについて、
まったく何も書かれていない。しか
し、福音記者は、彼の家族、母、“兄
弟姉妹”について言及するもの
の、“妻”について一度も触れたこと
はない。この沈黙は多くを語る。イ
エスは“ヨセフの子”として知られて
おり（ルカ4.22、ヨハネ6.42）、ナ
ザレの村人が彼の教えに驚いた時、
「この人は、大工ではないか。マリ
アの息子で、ヤコブ、ヨセ、ユダ、
シモンの兄弟ではないか。姉妹たち
は、ここで我々と一緒に住んでいる
ではないか。」（マルコ6.3）と感嘆
した。イエスが妻帯者であったと思
わせるような記述はどこにもない。
長い伝統の中でイエスの結婚の可能
性について語られたことは決してな
かった。そうしなかったのは、イエ



スの結婚はイエスを中傷すると考え
たからでも（イエスは結婚の尊厳を
回復した、ルカ19.1−12）、イエス
の神性の信仰と両立しないと考えた
からでもなく、単に歴史的事実に
従っただけである。教会の信仰を危
険にさらす恐れのあることを黙って
おきたいのであれば、なぜ罪のゆる
しのための洗礼を授けていた洗者ヨ
ハネから洗礼を受けたことを伝えた
のであろうか。初代教会がイエスの
結婚について沈黙したかったのな
ら、なぜイエスと交際のあった人々
のなかで、特定の女性の存在につい
て沈黙しなかったのだろうか。

にもかかわらず、イエスが結婚して
いたと主張するいくつかの説が広
まってきている。基本的にイエスが
結婚していた証拠として、1世紀の
ラビたちの実践と教えを提示する
（マグダラのマリアと結婚していた
という推測については、「イエスは
マグダラのマリアとどのような関係



を持っていたのですか？」を参
照）。ラビであるイエスが独身でい
ることは、当時のラビたちにとって
考えられないことであり、結婚して
いたに違いない（ラビ・シメオン・
ベン・アザイのような例外はある。
彼は独身でいることをとがめられた
時に言った、「私の魂はトラに恋し
ている。他の人たちが子孫を残せば
よい。」Talmud de Babilonia, b,
Yeb. 63b）。それゆえ、イエスは他
の敬虔なユダヤ人のように20歳ごろ
結婚し、使命を果たすために妻と子
どもを見捨てたのだろうと主張する
ものがいる。

それらの反論に対する答えは以下の
通り。

1) 1世紀のユダヤ教に独身生活が
あったというデータがある。フラビ
オ･ヨセフォ（Guerra Judía
2.8.2&120-21; Antiguedades judías
18.1.5&18-20）やフィロン（エウセ



ビオによって残された一場面で、
Prep. evang. 8,11.14）や老プリニオ
（Historia natural 5.73,1-3）はエッ
セネ派が独身生活をしていたと伝え
ているし、クムランの中に独身生活
をする者がいたことを我々は知って
いる。フィロン（De vita
contemplativa）は “テラペウタ” と
よばれるエジプトの禁欲主義のグ
ループが独身生活をしていたと述べ
ている。さらに、イスラエルの伝統
では、エレミアのように、何人かの
有名な人物が独身であった。ラビの
伝統によれば、モーゼも神との親し
い交わりを保つために、禁欲生活を
送ったとされる。洗者ヨハネも結婚
しなかった。従って、独身生活は、
一般的ではないものの、前代未聞と
いうものでもなかった。

2) 仮にイスラエルにおいて誰も独身
生活を送ったことがなかったとして
も、それでイエスが結婚していたと
推定すべきではない。既述したよう



にデータはイエスが独身を保ちた
かったことを示しており、そうした
方が都合がよい多くの理由がある。
それはまさに、独身であることが当
時のユダヤ教との関係におけるイエ
スの独自性を強調し、彼の使命に合
致したものであるからである。結婚
の価値を落とすことも、従うものに
独身を強要することもなく、神の国
の理想、彼が具現する人間と神への
愛はすべてを超越している。この愛
をよりよく表すために、イエスは独
身を望んだのである。

10．イエスはどこでどのようにして
生まれたのですか？

福音記者のうちマタイとルカが、イ
エスがベツレヘムで生まれたと書い
ている（「イエスが生まれたのはベ
ツレヘムですか、それともナザレで
すか？」を参照）。マタイは場所を
特定しなかったが、ルカは、子ども
を産んだ後マリアは「布にくるんで



飼い葉桶に寝かせた。宿屋には彼ら
の泊まる場所がなかったからであ
る。」（ルカ2.7）と述べた。「飼い
葉桶」という言葉はイエスが生まれ
た場所に家畜がいたことを示す。ル
カはまた、飼い葉桶に寝かされてい
る乳飲み子が羊飼いたちにとって、
生まれた救い主の印であるとのべて
いる。「泊まる場所」を表すために
使われたギリシャ語はkatálymaであ
る。それは応接室として使うことも
できる広い部屋を表す単語である。
新約聖書ではこのほかに、イエスが
弟子たちと最後の晩餐を祝うために
使った高間を表すために2回使われ
ている（ルカ22.11、マルコ
14.14）。おそらく、福音記者はこの
言葉によって、出来事の秘密を守れ
ないような場所であったということ
を示したかったのだろう。ユスティ
ノ（トリフォンとの対話 78）は洞窟
で生まれたと言い、オリゲネス
(Contra Celso 1,51)や偽福音書も同
様に言っている（偽ヤコブ20、



Evangelio árabe de la infancia 2、
偽マタイ13）。

ごく初期から、教会の聖伝はイエス
誕生の超自然性を伝えて来た。アン
ティオキアの聖イグナチオは西暦
100年頃、「この世の王子（悪魔）
にはマリアの処女性も、その出産
も、主の御死去も隠された。3つの
驚くべき神秘は神の沈黙のうちにな
された。」（Ad Ephesios 19.1）2世
紀の終わり頃、聖イレネオは、マリ
アの出産は無痛であったとのべ
（Demonstratio Evangelica 54）と
述べ、アレクサンドリアのクレメン
スは2つの偽福音書に則って、イエ
スの誕生は処女性を保ったと述べた
(Stromata 7.16)。4世紀の聖グレゴ
リオ・タウマトゥルゴの作とされる
文書の中にははっきりと述べてい
る。「キリストが生まれる時、無原
罪の胎と処女性は保たれた。それ
は、前代未聞のこの出産が私たちに
とって偉大な神秘の印となるためで



あった。」（Pitra, “Analecta
Sacra”, IV, 391）最も古い偽福音書
は、突拍子さはあるものの、上記の
証言と一致した伝統を残している。
ソロモンの頌歌(Oda 19)、イザヤの
昇天(cap 13)、ヤコブの偽福音書
(cap. 20-21)においては、イエスの
誕生は奇跡的な様相を帯びている。

これらすべての証言は、教会によっ
て承認されてきた信仰のある伝統を
反映しているが、それは、マリアが
出産前も、出産中も出産後も処女で
あったという信仰である。「教会
は、処女である母への信仰を深める
につれ、マリアは人となられた神の
御子を産んだ時も含めて（DS＝カト
リック教会公文書資料集 291; 294;
442; 503; 571; 1880）、真に終生の
処女性を保たれたと公言するに至り
ました（DS 427参照）。事実、キリ
ストの誕生は、『母の完全な処女性
を傷つけることなくかえって聖化し
ました。』（教会憲章57）教会の典



礼は、マリアを終生の処女
“Aeiparthenos”としてたたえます
（教会憲章52）。」（カトリック教
会のカテキズム499）

11. 歴史におけるイエス・キリスト
の研究の現状

歴史学の近代的な研究手法が１９世
紀以降、福音書の研究に用いられて
から、イエス・キリストの歴史学的
研究は幾つかの時代を推移した。当
初は合理主義による偏見、また２０
世紀には酷評的な研究手法を経た現
代では、イエス・キリストに関する
研究はより肯定的で寛容と言える。
前世紀中頃、懐疑主義にみまわれた
イエス・キリストの研究はその懐疑
主義を脱したと言える。（Que
sabemos realmente sobre Jesus?参
照）

現代では、イエス・キリストが実在
した歴史学的及び文学的背景につい
てより多くの知見が得られている。



これは、福音書関連文学、すなわち
イエス・キリストと同時期のユダヤ
文学及び福音記者（聖書の解説書
物、聖書のアラム語訳、クムラン書
物、ユダヤ法律関連文学）の研究に
より、福音書の記載及びユダヤ時代
におけるイエス・キリストという人
物についてより詳細に知り、理解を
深めることが可能となったからであ
る。

他方で、古代ギリシャ・ローマに関
する研究からは、古代ギリシャ思想
がイエス・キリストのガリラヤ地方
へ及ぼした影響、すなわちガリラヤ
地方と古代ギリシャ文化の接点につ
いてより深く知ることができる。ま
た、恐らく正典福音書より後に記載
されたであろう外典福音書の内容、
並びに２世紀の他のキリスト教及び
ユダヤ教書物は、イエス・キリスト
の時代の慣習を分析し、福音書の記
載をより適切な背景に位置づけるこ
とを可能とした。更に、最近の考古



学的発掘も、歴史におけるイエス・
キリストの研究に貢献している。特
にガリラヤ地方における発掘は、古
代ギリシャ文化を承継している１世
紀のパレスチナ地方の文化を明示す
るうえで興味深い。最後に、これら
の史料をより深く理解するために、
歴史学並びに聖書注釈に関する近代
的な研究手法が適応され、従前の研
究手法の限界や厳格さを乗り越えて
いる。

以上の研究により、イエス・キリス
トについての歴史学的な知見は確固
なものであり、福音書は信仰の対象
として相応しい。キリスト教に対し
て中立的な立場をとる歴史学者で
あっても、福音書を通してイエス・
キリストの人柄や振る舞いとその使
命について知ることができる。

12. 償いの習慣に対するイエス・キ
リストの姿勢



他の宗教と同様、償いに関する習慣
はイスラエルの民に深く根付いてい
た。彼らは生活を改め、神への回心
を望む証として、祈り、献金、断
食、灰の儀式、亜麻布の被服などの
多くの習慣を執り行っていた。

歴史学者や聖書の研究家が一致して
唱える通り、イエス・キリストの教
えは「神の御国」を中心とするもの
である。また、イエス・キリストは
その「神の御国」の実現に不可欠な
ものとして回心が必要と教えておら
れる。「時は満ちた、神の国は近づ
いた。悔い改めて福音を信ぜよ」
（マルコ１章、１５節）。イエスが
言う償い、すなわち回心とは深い心
の回心を意味する。しかし同時に、
その心の回心に応じて生活をも回心
し、償いと言えるような実りをもた
らすものでなければならない。つま
り償いは、行いや振る舞いに表れて
初めて意味のある真の償いと言えよ
う。実際、イエスは償いに従じたそ



の生涯において、「神の御国」と償
いは切り離すことができないことを
示してくれた。イエスは断食し（マ
タイ４章、２節）、快適な場所での
休憩を捧げ（マタイ８章、２０
節）、祈りに夜を徹し（ルカ６章、
１２節）、そして何より十字架で自
らの命を捧げた。

イエスの初代の弟子達はその教えを
受け、イエスについていくというこ
とは彼の通り生きるということと
悟った。この点において聖ルカは、
キリスト者はキリストが生きた通
り、日々の十字架を背負って生活す
る必要があると最も強調している福
音記者である。すなわち、イエスが
弟子達に示した通りである。「だれ
でも私についてきたいと思うなら、
自分を捨て、日々自分の十字架を負
うて、私に従ってきなさい」（ルカ
９章、２３節）。この様に、初代キ
リスト者は後も神殿で祈りを捧げ
（使徒行伝３章、１節）、断食など



の償いを続けた（使徒行伝１３章２
−３節）。また、断食の際はイエス
の教えに従った「また断食をする時
には、偽善者がするように陰気な顔
つきをするな。彼らは断食をしてい
ることを人に見せようとして、自分
の顔を見苦しくするのである。よく
言っておくが、彼らはその報いを受
けてしまっている。あなたが断食を
する時には、自分の頭に油を塗り、
顔を洗いなさい。それは断食をして
いることが人に知られないで、隠れ
たところにおいでになるあなたの父
に知られるためである。すると、隠
れた事を見ておられるあなたの父
は、報いてくださるであろう」（マ
タイ６章、１６−１８節）。

更に、キリストは十字架での死によ
り人類を罪から救われた。このキリ
ストの十字架の死の値打ちから、初
代キリスト者は、償い（特に断食、
祈り及び献金）や苦しみを捧げるこ
とは回心のみならず、キリストの十



字架での犠牲にともに参加し、人類
の救いに貢献できる方法と認識し
た。これは、聖パウロの記述「キリ
ストの体となる教会のために、キリ
ストの苦しみのなお足りないところ
を、私の肉体をもって補っている」
（コロサイ人への手紙１章、２４
節）に記されている通りであり、現
代の教会において行われている通り
である。

13. 福音記者とはどのような人物
だったか

福音書の重要なのは、十二使徒が述
べ伝えた内容をわれわれに伝えてく
れ、また十二使徒若しくはこれらの
弟子によって書き記されたことであ
る(Cfr dei Verbum, n.19)。これは、
福音記者はマタイ、ヨハネ、ルカ及
びマルコであるという、聖伝によっ
て伝えられた通りである。すなわち
これら四人のうち、最初の二人は十
二使徒（マタイ１０章、２−４節）



であり、他の二人はそれぞれ聖パウ
ロ及び聖ペトロの弟子とされてい
る。近代の研究では、これらの聖伝
を批評的に分析され、マルコ及びル
カをそれぞれの福音の作者とするこ
とに支障は生じていない。しかしマ
タイ及びヨハネをそれぞれの福音の
作者とすることの妥当性についてよ
り厳格な姿勢を示している。この場
合、福音の作者とは由来する使徒の
伝承を示すのであり、作者自身が福
音を書き記したのではないとされて
いる。

つまり肝心なのは福音を記した具体
的人物ではなく、福音の裏づけとな
る使徒的な権威である。２世紀半
ば、聖Justinoは典礼会議で朗読され
ていた「使徒又は福音の記録」
（Apologia, 1,66,3）について述べて
いる。これらの記録はその使徒的な
由来、そして公な場で読まれるよう
集められていたことを示している。
後に同じ２世紀に、使徒的由来の福



音は４つでありそれ以外には存在し
ないと他の著者らは唱える。すなわ
ちOrigenesは以下のように述べてい
る「教会には４つの福音があり、他
には異端による福音も多数存在す
る。中にはエジプト人によるもの、
または十二使徒によるもの。また
Basilidesは大胆にも自ら福音を書き
記し、自らの名のものとした
（...）。トマやマティアによる福音
を始め、他にも多数存在している」
（Hom. 1 in Luc., PG 13, 1802）。
似たような証言は聖Ireneoの著作で
も見られある箇所ではこう主張する
「万物を支え、ケルビムを元に座し
ておられる、万物の創造主である神
の御言葉（キリスト）は、一旦御自
身を人類に示されたあとは、４つの
形を有する福音をわれわれに残して
くださった。この福音は４つの形を
有しているにもかかわらず一つの聖
霊によって支えられている」(Contra
las herejias, 3,2,8-9)。



「４つの形を有した」という表現は
ある重要な事柄を示す。すなわち、
福音は唯一でありながら４つの形を
有していることである。この概念は
福音書の題にも示されている。福音
書には当時の他の著作のように具体
的な作者は記されていなく、「〜に
よる福音」のように表現されてい
る。これにより、福音書はキリスト
の唯一の福音であるが使徒らに由来
する４つの形で記されていることが
言える。これは同時に、複数のもの
が唯一のものの中に見い出されるこ
とを示してくれる。

１４．福音書の中に何が書かれてい
ますか？

教会は、正典の4福音書は「神の子
イエスが人々の間に生き、活動し、
教えを説いたことを忠実に伝えてい
る」（第二バチカン公会議、『啓示
憲章』19番）とはっきりと断定しま
す。これらの4福音書は使徒に由来



します。従って、イエスの命により
聖霊の霊感を受けて12使徒が説いた
教えは、彼ら自身とその弟子たちに
より書かれたものであり、信仰の土
台として（参照、『啓示憲章』18
番）伝えられてきたものです。古代
のキリスト教の著述家たちは宣教者
たちがどのようにその仕事をしたか
ということに興味を持っていまし
た。たとえば、聖イレネオは「マタ
イはヘブライ人の中では福音書をヘ
ブライ語にして出版しました。一
方、ペトロとパウロはローマで福音
を宣べ伝え、教会を建てました。弟
子でありペトロの通訳でもあったマ
ルコが、ペトロが行った教えを書面
にして伝えたのは、ペトロが旅立っ
た後でした。パウロの同僚のルカも
またペトロにより行われた説教を書
籍によって入手した。後に主の弟子
であるヨハネは主の胸元によりか
かっていましたが（ヨハネ13,23）エ
フェソスに滞在中に福音書を発行し

ました」（『異端論駁』�,1,1）。



非常に良く似た説明がヒエラポリス
のパピアスやアレキサンドリアのク
レメンスも残しています（カイサリ
アのエウセビウス『教会史』
3,39,15; 6,14,5-7参照）。福音書は
使徒たち（マタイとヨハネ）もしく
は使徒の弟子たち（マルコとルカ）
により書かれましたが、常に使徒た
ちによる福音書の方が取り上げられ
ました。

福音書の文献の詳細な研究を伴った
現代の解釈により、福音書が構成さ
れた過程がより詳細に分かります。
主イエスは使徒たちに福音書を書く
ことではなく、福音を説くことを命
じました。12使徒とその共同体は自
分たちの宣教活動の便宜のために、
教えのある部分を書面にしました。
最終的に、使徒たちやその世代の人
たちがいなくなり始めた時、「聖書
の著者たちはすでに言葉や書面で伝
えられた多くの事柄の中から抽出
し、また教会の条件に注意を払いな



がら他の事柄を統合し展開しながら
4福音書を書きました（『啓示憲
章』19番）。

従って、4福音書はイエスに関する
使徒たちの教えに忠実であり、また
使徒たちの教えはイエスが行動し
語ったことに対して忠実であると結
論づけることができます。これによ
り福音書がイエスに忠実であるとい
うことができます。実際、古代のキ
リスト教の文書が、福音書を「使徒
たちの回想」、「主の言葉に関する
解説」（聖ユスティヌス『護教』
1,66；『トゥリフォンとの対話』
100参照）と呼んでいたことは、こ
のことを表しています。福音書を通
して私たちは使徒たちがイエス・キ
リストに関して説いているところに
近づくことができるのです。

１５．いかに福音書は伝えられまし
たか？



現在、福音書の原本も古い本も残っ
ていないことははっきりしていま
す。文書は最初パピルスに書かれ、
後に羊皮紙に書かれた手書きの写本
のかたちで伝えられました。福音書
と初期のキリスト教の著作はだいた
いこれと同じかたちで伝えられまし
た。新約聖書の記述から、聖パウロ
の手紙のあるものはコピーされ伝え
られていたことが分かります（2ペ
トロ3,15-16参照）。同じことが福音
書でも起こりました。前の質問（14.
福音書を書いたのは誰ですか）で引
用されている聖ユスティヌス、聖イ
レネオ、オリゲネスの残した記録か
ら福音書の正典はただちに書き写さ
れされ、同時に伝えられたものと理
解できます。

最初の数世紀に使われた材料はパピ
ルスで、3世紀からより耐久性があ
り長持ちのする羊皮紙が使われ始め
ました。14世紀になって初めて紙が
使われました。現存している福音書



の古い写本を厳密に分析することに
よって、現在私たちが使っている福
音書の信憑性が極めて高いことが分
かっています。まずもって、その写
本の量が多いことです。例えば、
『イリヤッド』の場合700足らずの
写本が現存していますが、タキトゥ
スの『年代記』では、数える程しか
残っておらず、その最初の6巻に関
しては僅か1つの写本しか現存して
いません。一方、新約聖書に関して
は、ギリシャ語の写本が約5,400あ
り、これは他の言語に訳された古い
写本や、古代の著者により引用され
ているものを除いた数です。また、
文書が編纂された日付と最も古い写
本との間の時間的な隔たりが問題と
なります。古代の多くの作品は、10
世紀の隔たりがありますが、新約聖
書の最も古い写本〈ライランド・パ
ピルス〉は聖ヨハネの福音書が編纂
されてから30〜40年後のものです。
3世紀の写本（ボドマー・パピルス
とチェスター・ビーティー・パピル



ス）では、福音書は正典として収録
されており、4世紀以降の証言は無
数に残っています。

多くの写本を比較してみると、明ら
かな間違いや読み違いなどが見つか
ります。福音書および古い写本の批
判研究により、重要な変更箇所を調
べ、原典の姿が明らかにされていま
す。写本家の中には、ときには福音
書の他の箇所との調和を取ろうとし
たり、矛盾する表現に見えるものを
敢えて説明しようとする者もいまし
た。これらを究明することで、福音
書の最初の姿に迫ろうとしているの
です。福音書が昔からもっとも良く
知られている文書ある点で、専門家
たちの意見は一致しています。それ
は前段で述べた証拠や、この書物を
伝えてきた共同体の中で徹底的に読
み込まれてきたことや、また、多く
の人が、書物に書かれたことに自分
の生命を捧げてきたことからも理解
できます。もし、創作されたもので



あったなら、命を懸ける人などいな
かったでしょう。

１６．イエスはいかなる言語を話し
ましたか？

1世紀には、イエスが生きた土地に
おいて、アラム語、ヘブライ語、ギ
リシャ語、ラテン語の４つの言語が
使われていたことが分かっていま
す。

これらの言語の中で、最も使われて
いなかったのは公用語であるラテン
語でした。当時ラテン語を使ってい
たのは、ほぼ例外なくローマ帝国の
行政官たちで、また、一部の教養人
もラテン語の知識がありました。イ
エスがラテン語を勉強したとは考え
にくく、日常の会話や説教にも使用
したとは思えません。

ギリシャ語に関しては、イエスが
時々使っていたとしても驚くに値し
ないでしょう。なぜなら、ガリラヤ



地方の農民や職人の多くがこの言語
を知っており、少なくともギリシャ
語は単純な商業活動を行う上で、ま
たギリシャ系の住民が多数を占める
周辺の諸都市で働くために、必要な
基礎知識だったからです。ギリシャ
語はユダヤでも用いられていまし
た。エルサレムの住民の8〜15パー
セントがギリシャ語を話していたと
考えられています。しかしながら、
イエスが時にギリシャ語を使ってい
たのかは明らかではく、また、それ
を裏付ける確かな資料も見出されて
いませんが、その可能性を否定する
こともできません。たとえば、イエ
スがピラトとギリシャ語で話をした
ということはありうることです。

一方、福音書の中で繰り返し言及さ
れているイエスのシナゴーグにおけ
る説教や、ファリサイ人との聖書を
巡る議論の記述から、イエスはヘブ
ライ語の知識があり、時々それを



使っていたという可能性は十分に考
えられることです。

しかしながら、イエスはヘブライ語
を知っており時にはそれを使ってい
ましたが、日常の会話や説教におい
ては、通常、アラム語を話していた
と思われます。というのもガリラヤ
地方のユダヤ人は、日常生活でアラ
ム語を話していたからです。実際、
ギリシャ語の福音書の所々で、イエ
スが口にした言葉や文章がアラム語
のままになっています。それらは、
talitha qum（マルコ5,41）、corbán
（マルコ7,11）、effetha（マルコ
7,34）、geenna（マルコ9,43）、
abbá（マルコ14,36）、Eloí, Eloí,
lemá sabacthaní?（マルコ
15,34）、他にも話し相手の言葉とし
て、rabbuni（マルコ10,51）などで
す。



福音書の言語的背景に関する研究に
よると、福音書の文体は、もともと
セム系の言語

―ヘブライ語もしくは、恐らくはア
ラム語― で発音されたものであると
指摘されています。

福音書の中で用いられているギリ
シャ語は、アラム語を母体とした特
殊な構成になっています。そして、
福音書のイエスの言葉をアラム語に
翻訳すると、その力強さはより明瞭
になり、当時のギリシャ語にはない
アラム語特有の言葉遣いも見出され
るのです。さらに、福音書をセム系
の言語に翻訳すると、ギリシャ語で
は表現できない言葉遊びも見出すこ
とができるのです。

１７．イエスはローマ帝国に対し
て、どのような態度をとりました
か？



イエスが生きた世界が社会的にも政
治的にも複雑な様相を呈して、しば
しば緊張があった中で、イエスが最
初にローマ帝国を公に拒否する表明
をせず、また無批判に受け入れもし
なかったことは注目に値します。

三つの共観福音書の中には、あの意
味深長なエピソード記録されていま
す。ファリサイ派の人々はヘロデ派
の人々と示し合わせて、イエスに狡
猾な質問をし、言葉じりをとらえて
罠にかけようとしました。「『先
生、わたしたちは、あなたが真実の
方で、真理に基づいて神の道を教
え、だれにもはばからない方である
ことを知っています。人々を分け隔
てなさらないからです。ところで、
どうお思いでしょうか、お教えくだ
さい。皇帝に税金を納めるのは、律
法に適っているでしょうか、適って
いないでしょうか』。イエスは彼ら
の悪意に気づいて言われた。『偽善
者たち、なぜわたしを試そうとする



のか。税金に納めるお金を見せなさ
い。』かれらがデナリオン銀貨を
もってくると、イエスは、『これ
は、だれの肖像と銘か』と言われ
た。彼らは、『皇帝のものです』と
いった。すると、イエスは言われ
た。『では、皇帝のものは皇帝に、
神のものは神に返しなさい』」（マ
タイ22,16-21）。

イエスの答えは、試みようとした者
たちの次元を超えていました。彼ら
がイエスに迫った、「はい」か「い
いえ」という判断を凌駕していまし
た。この巧妙な質問は、イエスの宗
教的かつ超越的な姿勢を世俗のレベ
ルへおとしめようとするものでし
た。その質問は、提示された文脈の
中で解釈すると、当時パレスチナを
支配していた統治者の協力者になる
のか、それとも、革命者になるの
か、いずれかを迫るものでした。



かかる挑発に直面して、イエスは神
の国と地上の国家とを混同されるこ
とはありませんでした。イエスは、
地上の国家は共通善を秩序付ける組
織として認められるものであり、そ
のために税金を徴収することなども
認めていたのです。しかし、国家の
権力は絶対的なものではありませ
ん。当時のローマ世界では、皇帝に
対して神的な崇拝がささげられてい
ましたが、イエスは、国家にこの権
威を認めませんでした。皇帝にでは
なく神に帰すべき事柄があるので
す。世俗的機関と宗教的機関はお互
いに混じり合ってはならず、自ら責
任のない事柄には口をはさむべきで
はなく、お互いの分野を尊重し調和
を図るべきであるとイエスは教えま
した。

初期の多くのキリスト教徒は、彼ら
が生活している社会の建設のために
普通の市民として生活していまし
た。しかし、不当な法律が彼らに神



を尊重しないことを強いる場合に
は、殉教をもって信仰を証したｔの
です。これこそ、イエスの言葉の正
しい解釈と言えます。

１８．イエスの歴史的な存在を否定
できますか？

イエスが歴史的に存在していたかど
うかについて、懐疑的な人々の批判
を避けるために信仰にたよらず、ま
た、キリスト教の立場からの文献を
除いても、厳密な歴史的研究によっ
て、次の事柄が確かなことであると
分かっています。すなわち、ナザレ
のイエスは１世紀の前半に実際に存
在し、生涯の大半をガリラヤで過ご
したユダヤ人であること。そして、
彼に従う弟子たちの一団を形成し、
弟子たちはイエスの語る言葉や実際
に行った立派な行動によりイエスを
強く信奉し希望を抱いたこと。イエ
スは過越祭のために少なくとも一度
はユダヤとエルサレムに滞在したこ



と。最高法院の幾人かのメンバーか
らは疑念の目で見られ、ローマ帝国
の行政府からは警戒視されていたこ
と。また、これらが原因となって、
ローマ帝国のユダヤ総督であったポ
ンティオ・ピラトにより死刑の宣告
を受け、十字架に磔にされ死去した
こと。イエスの遺体は墓に葬られた
ものの、数日後に、彼の遺体は無く
なっていたことなどです。

現代の歴史的研究の進展により、こ
れらの出来事を史実として認めるこ
とが可能となっています。20世紀も
昔の人物について、これほどの資料
が残っていることは極めて稀なこと
であると言わねばなりません。イエ
スの存在を証明する資料の数に比較
すると、歴史上良く知られた人物、
たとえばホメロス、ソクラテス、ペ
リクレス等が歴史的に存在していた
ことを合理的に示す資料の数は、は
るかに少ないのです。



さらにイエスについて歴史的な資料
が提供する情報は、イエスが残した
深い足跡とその人物像を描きだすだ
けでなく、人の想像をはるかに超え
る事実や、疑い深い人にとって受け
入れがたいような出来事までもが記
されているのです。これらの歴史的
資料は、イエスは新しいダビデとし
てその民を統治するために現われる
メシアであり、さらにイエスは人と
なった神の子であるという考えに、
私たちを導きます。

この導きを誠実に受け入れるために
は、神からの無償の助けに頼る必要
があります。この神の助けは、求め
る人の知性を照らし、現実の世界の
深淵な真理に目を開かせてくれま
す。そして、この照らしは、現実を
歪めて見せるのではなく、むしろ、
日常生活において見失っている、現
実の持つ豊かな色彩を知覚できるよ
うにしてくれるのです。これこそ信
仰の光なのです。



19. 福音書の正典と外典は何です
か？ それはどれでいくつあります
か？

正典の福音書とは使徒の語ったこと
を真に伝え、神の霊感を受けたもの
として教会が認めたものです。それ
らは４書で、マタイ、マルコ、ルカ
そしてヨハネの４書のみです。これ
は、２世紀の終わりにリヨンの聖イ
レーネが明確に提唱し、教会も常に
同じ立場を採りトレントの公会議
（1545-1563）で聖書の正典を決定
するにあたり信仰の教義として提唱
しました。

この福音書の著作は使徒たちがイエ
スと行動をともにして見聞きしたこ
とや、イエスが死から復活した後に
出現したことに根ざしています。た
だちに同じ使徒たちは、主の命によ
り主に関する良い知らせ〈福音〉を
説き、そしてパレスチナやそれ以外
の土地〈アンティオキァ、小アジア



の都市、ローマ等〉に行きキリスト
教の共同体をつくりました。共同体
の中で、伝承はイエスに関する物語
や教えという形をとり、それは常に
証人であった使徒たちの指導のもと
に行われました。そのうちに、伝承
は主の伝記を語るかたちでまとめら
れ文書化されました。このように、
福音書は共同体内部での使用を目的
として生まれました。最初にできた
のは現在のものよりも簡略な、ヘブ
ライ語もしくはアラム語によるマル
コの福音書か多分マタイの福音書の
一部と思われます。他の３福音書も
これと同じかたちをとりました。こ
の編纂に際し、それぞれの福音書著
者は伝えるべき多くの事柄の中から
いくつかのものを選び、他のものと
統合し、身近な読者の条件を考慮し
て仕上げました。４福音書は４人の
使徒や、聖ペトロのマルコ、聖パウ
ロのルカといった直接の弟子たちか
ら文書で受け継がれ伝えられた事実



を反映しているという使徒による保
証がありました。

福音書の外典は使徒の正しい伝承と
して教会が受け入れていないものだ
が、通常使徒の誰かの名前の下に書
かれたものです。それは早い時期に
広がり始め、２世紀の後半にはすで
に引用されていました。しかしなが
ら、認知された４福音書のような使
徒による保証はなく、加えてその多
くは使徒による教えとは異なった考
え方が含まれていました。”外典“と
はまず“秘密”を意味し、それはそれ
を発議した特別の団体のために書か
れ彼らにより大切に維持されてきま
した、そして後に偽りのものおよび
異端を意味するようになりました。
時間がたつに従い、これら外典の数
が非常に増え正典にはないイエスの
生活の詳細が書かれたものもの（た
とえば、イエスの幼少時の外典）や
教会とは異なった教えをする使徒の
の名前を冠したもの（たとえば、ト



マスの福音書〉などが出てきまし
た。アレクサンドリアのOrigenes
は”教会には４正典、異端のもの、そ
の他多くのものがありました”と書い
ています〈西暦２４５年〉。

教父たちの情報によるもの、キリス
ト教徒の信仰心により維持されてき
たもの、そしてパピルス他により確
かな裏付けのあるもの等を入れる
と、”外典の福音書”は５０を少し超
えた数あると知られている。

20. 正典と外典の福音書の違いは何
ですか？

正典の福音書が神の霊感によるもの
であることは確認できませんが、確
認できる違いの第一は福音書の外見
上のものです。正典は聖書ですが、
外典は聖書ではありません。正典は
使徒たちのすぐ後の世代以降東方お
よび西方の教会により使徒たちの真
の伝承として受け入れられてきたも
ので、外典は共同体のどこかで時た



ま用いられたが教会全体で認められ
までには至らなかったものです。こ
の選定にあたり重要な根拠の一つ
は、歴史学上確認できることとし
て、正典は広い意味合いで使徒の時
代に書かれたものです。それは使徒
たちおよびその直接の弟子たちが生
きた時代です。次の世代のキリスト
教の著者たちが引用する事柄はこの
時代に生まれ、西暦１４０年ごろに
正典（タシアノ）用に４福音書の資
料が集められ整理の上編集されまし
た。反対に、外典は後の時代の２世
紀の終わりごろに初めて言及されま
した。一方、福音書と同様の文献と
してで見つかっているパピルスは、
あるものは２世紀の中ごろのもです
が、断片的で次の世代に注意深く伝
える程重要なものとは見なされませ
んでした。

保存されてきたものとか最近発見さ
れた外典について、その内容と同様
に形式は正典とは著しい違いがある



ことを述べなければなりません。初
期の教父の時代や中世から長い間保
存されてきた外典は伝説的な物語で
多くの作り話があります。正典では
語られていなかったり、簡潔な形で
は示されていないあの瞬間に関して
念入りに語ることによって大衆の信
仰心を満たすようになりました。外
典は総じて教会の教義に沿ってお
り、聖ザカリアと聖アンナの処女
（マリアの生誕）の誕生に関する物
語や、助産婦がマリアの処女性を確
認したもの（ヤコブの原福音書）、
神の子イエスが引き起こした奇跡
（偽トマスの福音書）に関するもの
等があります。非常に異なっている
のはナグ・ハマディ（エジプト）に
由来する外典で、これはグノーシス
派の異端の性格をもっています。こ
れらには、イエスの秘密という形式
をとったもの（トマスのコプト語の
福音書）とか、物質的な現世の起源
を説明した復活したイエスの啓示
（ヨハネの外典）、霊魂の昇天（マ



リア〈マグダラ〉の福音書）や、後
の説教や公教要理などから拾った考
えを多く取り集めたもの（フィリポ
の福音書）等があります。外典の中
にはかなり古い、おそらく２世紀、
のものもあるが、正典との違いは
明々白々です。

21. 福音書の外典は何を伝えていま
すか？

２世紀以降の教会の中で大量に作ら
れた福音書の外典には本質的に３種
類あります。その１は、パピルスに
書かれた部分的に残っているもので
す。その２は、正典に極めて類似の
もので、完全な形で残っておりイエ
スや聖母マリアに関することを信仰
心をもって書かれたものです。もう
ひとつは、使徒の名前を冠している
が教会が真に使徒の伝承と考えるも
のとは無関係で異なった教義を有す
るものです。



上述の１番目のものは数が少なく目
新しい事柄はほとんどありません。
多分これは内容についてあまり知ら
れていなためと思われます。これに
あたるのは、キリストの受難につい
て語っている「ペトロの福音書」の
部分的なものです。

２番目のもので、最も古いのは「ヤ
コブの原福音書」で、そこでは聖母
マリアの３歳の時からの神殿の中に
住んでいて１２歳になった時、当時
男やもめであった聖ヨセフが彼女の
世話係として選ばれたと語っていま
す。神殿の祭司たちはすべての男や
もめを集め、ヨセフの杖から鳩が出
現した奇跡によりヨセフが選ばれま
した。同じ物語を取り上げている、
後期の外典である「偽マタイ」によ
るとヨセフの杖から奇跡的に花が咲
いたと語られています。その外典で
は、さらに聖ヨセフが聖母マリアと
一緒にベツレヘムに行ったときにイ
エスが誕生したと語っています。ま



た、大祭司はその出産に際しマリア
の処女性を確認することができる助
産婦を探したと語っています。同様
の種類の他の外典である「マリアの
生誕」では聖母マリアは年老いたザ
カリアとアンナから生まれたことが
語られています。「偽トマス」では
幼少のイエスと幼少のイエスが引き
起こした奇跡について語っていま
す。聖ヨセフの死は「大工ヨセフの
物語」の主テーマとなっています。
初期のアラブの外典では、そしてそ
の後も東方の三博士に焦点が当てら
れており、エチオピアの外典ではそ
の後非常に有名になったその三博士
の名前も含まれています。他の外
典、たとえば「安息の書」や「偽メ
リトン」で好まれた主題は聖母マリ
アの死と被昇天で、使徒たちに囲ま
れて死にそして主がその体を天国ま
で運んだと語られています。これら
の全ての信心深い伝説は中世に大量
に広まり多くの芸術家のインスピ
レーションを掻きたてました。



もう一つの外典のタイプは異端の教
義を提起するものです。教父たちは
それらの外典を論駁するために、し
ばしばマルキオン、バシレイデース
またはウァレンティノス等と構成す
る異端者の名前で呼んだり、または
ヘブライとかエジプト等向けられた
対象者の名前で呼びました。別のと
ころで、教父たちはその異端者たち
が教義にヤコブやトマスといった幾
人かの使徒の名前を好んで冠したこ
とを非難しました。教父たちの情報
は、１９４５年にナグ・ハマディ
（エジプト）で約４０のグノーシス
派の文献が発見されたことにより確
認されました。通常これらの外典は
確かな根拠のないイエスの秘密の啓
示と名乗るものを提示しています。
彼らは神である創造主は下位にある
邪悪な神の一つであると考えてお
り、人の救済は自分がどこの神から
来たかその起源を知ることにより初
めて得られるとしています。



22. グノーシス主義とは何ですか？

「グノーシス主義」の名前はギリ
シャ語の知識を意味する「グノーシ
ス」に語源があります。従って、グ
ノーシス主義者とは特別な知識を有
しそれに従って生きている人を指し
ます。よって、専門用語の「グノー
シス」には軽蔑的な意味合いはあり
ません。アレキサンドリアのクレメ
ンテや聖エレナイオス等の何人かの
教父たちはグノーシスを信仰により
イエス・キリストの知識を得たもの
という意味合いで語っています「真
のグノーシスとは使徒たちによる教
義であると聖エレナイオスは書いて

います」（AdvHaer�33）。

専門用語の「グノーシス主義」が軽
蔑的な意味合いを有するようになっ
たのは、西暦２世紀から４世紀の間
に、ある種の異端者が急増し同じ教
父たちが彼らをそのように呼んだか
らです。最初にそのように命名した



のは聖エレナイオスで、サマリアの
シモンの異端（使徒言行録8,9-24）
にその起源を見つけ、その追随者た
ちがアレキサンドリア、小アジアや
ローマで「あたかも木の子が地中か
ら現れるごとく大量のグノーシス主

義者」（AdvHaer�33）が広がって
いると語っています。聖エレナイオ
スが引きつづき語るところによる
と、このグノーシス主義者から聖エ
レナイオスが直接争っているウアレ
ンティノス派が由来するとのことで
す。また、その多さや異端の多様さ
を次のごとく語り説明しています
「その共犯者の多くは、実際はすべ
てが、指導者になりたがっている。
今まで信奉していた異端派から立ち
去り他の教義に基づく教えを企て、
そしてその教義に基づき更に新たな
教義をつくり、さらには全ては自分
たちが正統であり実際お互いに相容
れないような教義を自ら見出したと
主張しています」（AｄｖHaer.
1.28.1）。



あの異端者たち（特にローマの聖
ヒッポリュトスとサラミスの聖エピ
ファニオス）と争わねばならなかっ
た聖エレナイオスや他の教父たちが
伝えるところによると、「グノーシ
ス主義」と呼ばれるものの中に非常
に多くの分派があり指導者がいたの
でこの総称的な形容詞でまとめられ
ました。この中には次のものがあり
ます、分派としてシモン派
nicolaitas,オフィス派,ナース派セツ
派,peratas,バシリデース
派,carpocratianos,ウァレンティノス
派,marcosianos等があり指導者とし
てはシモン,ケリントス,バシレイデー
ス,カルポクラテース,ケルドーン,ウ
アレンティノス,Tolomeo,テオドト
ス,ヘラクレオン,バルダイサン等で
す。１９４５年にナグ・ハマディ
（高エジプト）で発見された「グ
ノーシス主義」の異端書は、約４０
あるが皆同じような印象を受けま
す。すなわち、それぞれは独自の異
端教義の傾向があります。



これらの多様な中で最も知られてい
るのはウヮレンティノス派のグノー
シス主義で、同時に最も大きな影響
を及ぼしました。彼らは教会の中で
「身を隠した猛獣」の役割を演じた
と聖エレナイオスは語っています。
かれらは教会と同じ聖書を持ってい
たが、反対の意味に解釈しました。
彼らによると、真の神は旧約の創造
主ではありません。天上の世界
（eones）の存在の中で種々のキリ
ストを区別し、救済は物質の中に閉
じ込められた神の火花のようなも知
識を通して得られると考え、キリス
トの贖罪はこの知識を呼び覚ますこ
とからなり、霊的〈pneeumatikol〉
な人間のみが救済されることになっ
ていると考えています。エリート的
な性格と創造された世界に対する軽
視は、特にその異端者の考え方と
「グノーシス主義」の最も代表的な
ものを形成しています。



23.ローマとユダヤの情報源からはイ
エスについて何が得られますか？

文献の中で最初にイエスについて言
及があるのはおそらくキリスト教の

文献で、�世紀後半から２世紀前半
に生きたギリシャやローマの歴史家
の文献の中に見出せます、これはキ
リストの出来事からかなり近い時期
です。

キリストが言及されている最も古い
文献は、暗示的ではあるがマーラ
バー・セラピオーンという西暦７３
年ごろのシリアのサモサタ出身のス
トア派哲学者により書かれたもので
す。そこにおいてイエスをユダヤ人
の「賢明な王」と述べ、「新たな律
法」を広めたと語っています。新た
な律法とは多分山上の説教（マタイ
5,21-48）のアンチテーゼのことであ
り、イエスを死なせたことはユダヤ
人にとって無駄なことであったと
語っています。



最も古くかつ有名なイエスの明確な

言及は�世紀終わりごろの歴史家の
フラウィウス・ヨセフス（ユダヤ古
代誌XVlll,63-64）によるもので、こ
れはまた「フラウィウス証言」とし
て知られています。全てギリシャ語
の手書きで残っているヨセフスの著
作はイエスはメシアではないかと暗
示しています。このことにより、多
くの作者はこの著作は中世の複写家
によって加筆されたとの見解をとっ
ています。今日、学者たちはヨセフ
スの原文は１０世紀にヒエラポリス
の司教のアガぺが引用しているアラ
ビア語で残っているものにより近い
のではないかと考えており、そこに
は加筆したと思われるところがあり
ません。それは次のように語ってい
ます「その頃、イエスという賢明な
人が善徳を行い高潔さで知られてい
ました。イエスには弟子として多く
のユダヤ人とその他の市民がいまし
た。かれはピラトにより十字架上の
磔刑に処されて死にました。しかし



ながら、その弟子たちはイエスの死
後も弟子であることをやめず、イエ
スは十字架につるされて３日後に現
われて生きており、イエスは預言者
たちが素晴らしいことを話していた
そのメシアに違いないと語っていま
す。

２世紀のローマの著者たちの作品の
中で（小プリニウス、書簡集XV44、
スエトニウス クラウディウスの生涯
25,4）イエスの人物およびその追随
者についていくつかの言及がなされ
ています。

ユダヤの情報源からは、特にタル
ムードのなかで、イエスおよびイエ
スについて語っているある種の事柄
について種々の言及があります。こ
のある種の事柄はキリスト教徒によ
る操作の疑いのない情報源から歴史
的詳細に実証可能なものです。ユダ
ヤの学者の一人であるジョセフ・ク
ラウスナーはイエスに関してタル



ムードが述べるところから導き出せ
る結論を次のように要約していま
す。「信頼できる言述によると彼の
名前はナザレのヨシュアで、”魔術を
行い“（すなわち、当時はやりの奇跡
を起こし）、人々を扇動しそして悪
路をイスラエルに導きました。律法
学者の言葉を愚弄しファリサイ派の
律法書に対し同様の見解を述べまし
た。５人の弟子を連れており、律法
を廃止したりそれに付け加えるため
に来たのではないと語りました。そ
して過越祭の前夜に偽りの指導者で
扇動者として十字架につるされまし
た（土曜日に下ろされました）。彼
の弟子たちは彼の名のもとに病人の
治療にあたりました」。〈ジョセ
フ・クラウスナー、ナザレのイエス
P44〉つまるところ、歴史的な視点
に立つと正確さが要求されようが、
これで全てではないが少なくもな
い、これらの情報源から推定できる
ことは十分に明示的であるというこ
とです。これらの情報をローマの著



者のものと対比させると、イエスが
存在してその生涯に関する重要な情
報が含まれていることを歴史的な確
かさで確認することが可能です。

24. ファリサイ派、サドカイ派、
エッセネ派、熱心党とは誰ですか？

西暦�世紀のパレスチナにおいて、
ユダヤ住民の間で、イスラエルの宗
教のよりどころとその宗教生活の仕
方に対する理解の多様性から種々の
グループが生まれました。

イエスの時代多くの住民から最も高
く評価されていたのはファリサイ派
でした。その名前はヘブライ語でパ
ルーシームで「分離者」を意味しま
す。彼らの大きな関心は神殿の内外
での清浄習慣に関する律法をいかに
守るかという問題に向けられまし
た。祭司の清浄習慣は信仰のために
確立されたもので、ファリサイ派の
人々の日常生活のあらゆる行動の中



での生活の理想を示すために伝えら
れ、彼らの生活は習慣化され神聖な
ものとなっていました。文書化され
た律法（トーラーや五書）のほか
に、一連の伝承や律法の規定を実践
するための方法を要約したものがあ
ります。これらの重要性が徐々に高
まり、これらもまた神からの口頭の
トーラーと受け入れられるようにな
りました。彼らの信仰によると、こ
れらの口頭のトーラーも文書のトー
ラーと共にシナイで神よりモーゼに
伝えられ、従って両方は結びついて
同等の効力を持ちました。

ファリサイ派の一部の人々にとっ
て、政治的な大きさはその重要さを
位置づけする時には決定的な役割を
果たし、国家の独立に向けての目的
と結び付いており、従っていかなる
外部的な力も住民の中における神の
支配力に影響を与えてはならないも
のです。この様な一派は熱心党の名
前で知られており、これは多分自分



たち自らを名付けたもので、神と律
法の順守に対する熱意を述べていま
す。彼らは神より与えられた救済を
考えていましたが、この救済をもた
らすためには神は人間の協力をあて
にしていることを確信していまし
た。そのような協力は最初に純粋に
宗教的な面で、そして律法の厳密な
順守による熱意によって動きまし
た。後の西暦５０年代以降は、軍事
面でも示す必要があると考えるよう
になりました。軍事面では勝利する
ためには必要な暴力の使用を拒否す
ることはできないが、戦闘中に命を
失う恐怖はありませんでした。それ
は神の名における聖者になるための
殉教でした。

サドカイ派は、上流社会の人々で、
祭司、教育のある、金持ちそして貴
族の家族に属する人々でした。彼ら
の内の、一部はローマ帝国での職業
が最初は大祭司であったものいまし
たが、大祭司はその当時ローマ帝国



権力に対してユダヤの代表者でし
た。彼らはトーラーをファリサイ派
のような多くの詭弁的な問題に陥る
ことなく非常にまじめに解釈し、
従ってファリサイ派が口頭のトー
ラーと考えるものを軽視しました。
ファリサイ派との違いは、サドカイ
派は死後の世界を信じず、終末論の
死後の世界に対する信仰もありませ
んでした。サドカイ派は人気がなく
ファリサイ派が享受した大衆の支持
がありませんでしたが、宗教と政治
の力があり、従って非常に影響力が
ありました。

近年最も研究されているグループは
エッセネ派です。フラウィフス・ヨ
セフスを通して彼らが如何に生活し
その信仰はどのようなものであった
かについて多くの情報があります。
また、彼らの一部の人々が定住した
と思われるクムランで発見された、
特にパピルスや羊皮紙に書かれた文
書による情報もあります。エッセネ



派の特筆すべき特徴は、ハスモン朝
時代から堕落した祭司により行われ
ていた、エルサレムの神殿での礼拝
の否定にありました。結果として、
エッセネ派は住民の神聖さを維持し
回復する考えの下に共同の礼拝の実
践をより絞った範囲、すなわち独自
の共同体に分離する方法を選択しま
した。砂漠に設けられた隠遁の場所
の多くは他の人たちとの接触による
伝染を避けるのが目的です。経済的
な関係を保ったり献金を受けるのを
やめるのは、清貧の理想を追うため
ではなく清浄習慣を守るために外部
世界からの伝染を避けるための方法
です。神殿すなわち公式な信仰との
決別が実現した時、エッセネ派の共
同体は経過的にエルサレムの神殿に
替わるあたかも実体のない神殿と理
解される一方でエルサレムの神殿に
おいては適切でないと考えられる習
慣が引きつづき行われていました。



31．イエスはいつも多くの女性に囲
まれていましたか？

使徒言行録や新約聖書にある書簡に
見られるような初期のキリスト教共
同体に引き継がれたイエスの振る舞
いや教えは、当時の習慣とは対照的
に、女性に対して尊厳を与えていま
した。

上流階級と大衆との間には隔たりが
ありましたが、共通している点は公
共生活の場において女性の場がない
ということでした。女性の世界は家
庭であり、そこでは夫に従いまし
た。ほとんど家から出ることはな
く、出るときは顔をベールで覆い、
男性と立ち止まって話をすることは
ありません。夫は妻に離縁状を与え
て離別することができました。確か
に、このことは農作業で夫の手助け
をする女性のような場合には厳密に
はあてはまりませんでした。しかし
ながら、それでも一人で一人の男性



の前に立ち止まることはできません
でした。男性との最も顕著な違いは
宗教的な面です。女性は戒律の禁止
事項に従わなければなりませんでし
たが、いくつかの戒律(エルサレムに
巡礼する、毎日シェマアという祈り
を唱えること等)からは解放されてい
ました。律法を勉強する義務は負わ
されておらず、学校は男の子だけの
ものでした。同様に、シナゴーグで
女性は子供たちと同じ席で、男性と
は格子で隔てられていて、過越し祭
りの正餐には参加することなく、食
事後の祝福を述べる人とは見なされ
ていませんでした。 

このような状況に対して、福音書の
中には、イエスの寛容な態度の多く
の事例を見ます。イエスが多くの女
性の治癒を行ったことに加えて、
失ったお金が見つかるくらい家の中
をよく掃除した女性（ルカ15,8）の
ようにしばしば説教の中で取り上げ
られています。他の例としては、辛



抱強く祈りを続ける未亡人（ルカ
18,3）, 貧しいが寛大な未亡人（ルカ
21,2）の例があります。離婚の解釈
を訂正し（ルカ16,18）、そしてイエ
スは女性が付き従うのを認めまし
た。イエスやその弟子たちにつき従
う人々に対してもまた、イエスの態
度はより寛大なものでした。イエス
にはラザロ（ヨハネ11,1;参照ルカ
10,38-39）やアリマテヤのヨセフ
（マタイ27,57）のような自宅住まい
の弟子たちがいました。同様にマル
タやマリヤ（ルカ10,38-41）のよう
な女性の追随者がいました。マリヤ
については｢イエスの足元に座ってそ
の生の言葉を聞いた｣(ルカ10,39)と
言われています、それはイエスの弟
子が取るような態度でした（参照；
ルカ8,15,21）。また、福音書にはイ
エスおよびその弟子達の巡回による
伝道について語られています。この
ような観点からルカ8,2-3(参照；マ
タイ 27,55-56:マルコ15,40-41)を理
解しなければなりません。そこには



次の記述があります、イエスは｢町や
村を訪れ神の王国の福音を説き伝え
歩きました。イエスに１２人と幾人
かの女性たちが付き従い、彼らは悪
霊や病気から解放されました。その
女性たちとは、７つの悪魔が体から
出てきたマグダラのマリヤ、ヘロデ
の執事であるクサの妻のジョアンナ
そしてスザンナで，他に多くが財産
をもって参加しました｣。女性の中に
は、イエスや使徒が神の国の福音を
説くのに付き従うグループがあり、
また奉仕の仕事をするグループもあ
りました。 

32．洗礼者聖ヨハネはイエスにどの
ような影響を与えましたか？

洗礼者聖ヨハネという人物は新約聖
書および具体的に福音書の中で重要
な位置をしめています。それは、
もっとも古いキリスト教の伝統の中
で説明がなされており、またかなり
古い時代よりその誕生を特別の厳粛



さで祝うという大衆の信心の中に深
く浸透していました。近年それは新
約聖書及びキリスト教の原点の研究
の中で特に注目を集めるようになり
ましたが、それは歴史批評家の視点
で洗礼者聖ヨハネとナザレのイエス
の関係について何を知りうるかとい
うものです。

二つの出所から洗礼者ヨハネについ
て語られていますが、その一つはキ
リスト教でもう一つは非キリスト教
のものです。キリスト教のものは正
典の４福音書とグノーシス派による
聖トマの福音書です。非キリスト教
の出所で最も重要なものはフラウィ
ウス・ヨセフスで、彼はその著書ユ
ダヤ古代誌(18,116-119)の中で、ぺ
レアのマケロンテ要塞でのヘロデ王
の手による洗礼者ヨハネの殉教の解
説をしています。最終的な影響を評
価するためには、それぞれの出所が
洗礼者ヨハネの生き方、行動、残し



た言葉について知りうるところに注
目する必要があります。 

1．誕生と死

洗礼者ヨハネの生きた時期はイエス
と一致します。確かに、イエスより
少し早く生まれ、公の生活も少し早
く開始しました。彼は祭司の家族出
身ですが祭司の仕事はしていません
でした。神殿から離れた所での独立
した行動や滞在を見ると，公の祭司
職の執行の仕方に反対の態度をとっ
ていた事が窺がわれますが、聖職者
としての最初です(ルカ1)。ユダヤの
砂漠で過ごしましたがクムランの
人々とは関係を持たなかったようで
す、なぜならば法的な規範
（halakhot）に従う上でさほど急進
的ではなかったからです。ヘロデ王
により処刑され死にました。(フラ
ウィウス・ヨセフス古代ユダヤ誌
18，118)。一方、イエスは幼少期を
ガリレアで過ごしヨハネによりヨル



ダン川で洗礼をうけました。ヨハネ
の死を知っており、常にヨハネの人
物、その教え、そしてその予言的伝
道を称えました。 

2．行動

ヨハネの生き方と行動から、ヨセフ
スは、ヨハネを「善良な人」で多く
の人がヨハネのもとに集まり話を聞
いて熱狂したと語っています。福音
書の著者はより明確に語っていま
す。ヨハネが公的な生活を送った場
所のユダヤとヨルダン川地域、衣食
面におけるやり方の厳格さ、弟子た
ちの前でのリーダーシップ、先駆者
としての役割、真の救世主としての
ナザレのイエスを見出したことなど
を具体的に語っています。一方、イ
エスのほうは、同郷の人々と特に区
別されることなく、伝道する場所を
特に決めることなく、家族との食事
に加わり、普通の服装をして、そし
てファリサイ人が法律を文字通りの



解釈することに反対しながらも、す
べての法的な規範に従い神殿には足
繁く通いました。

3．教えと洗礼

洗礼者ヨハネは、フラウィウス・ヨ
セフスによると、ユダヤ人に対して
お互いに善徳と正義を実践し、神を
敬いそしてその後洗礼を受けるよう
熱心に勧めていました。福音書はヨ
ハネの教えは悔悛、終末論、そして
メシア思想に関するものであること
を付け加えています。すなわち、改
心を強く説き、神の審判が差し迫っ
ていることを教え、自分よりもっと
強い者がやって来て聖霊と火による
洗礼を行うだろうと語っています。
ヨハネの洗礼は、フラウィウス・ヨ
セフスにとっては、「体を洗うこ
と」で義に備えて心を清めることの
証です。福音書の著者にとっては、
それは「罪の許しを得るための悔い
改めの洗礼（マルコ1,5）」でした。



イエスはヨハネの教えを否定しませ
んでした。それどころ洗礼者の教え
を出発点とし（マルコ1,15））神の
国と世界の救いを告げるためヨハネ
の役割を否定することなく、自分が
洗礼者ヨハネが告げたメシアである
と明らかにして終末論への道を開け
ました。そして、特にその洗礼が救
済の源(マルコ16,16)となり弟子たち
に与えられた神の恵みを受けるため
の入り口であると語っています。

つまり、ヨハネとイエスの間には多
くの接点がありましたが。しかし今
日まで知られている資料ではナザレ
のイエスは、洗礼者ヨハネの旧約の
枠組み(改心、倫理姿勢、救世主に対
する待望)を超えて救済の無限の広が
り(神の国、万民の贖罪、最終的な啓
示)を明らかにしています。 

33．イエスは洗礼者聖ヨハネの弟子
でしたか？ 



洗礼者聖ヨハネとイエスの間の関係
が直接的で緊密であるとすれば、そ
れは師匠と弟子の関係であったので
はないかと疑問を挟む余地がありま
す。この質問に対して適切に答える
ためには、学者たちの間で議論され
た３つの資料について説明する必要
があります。それは、ヨハネの弟
子、ヨルダン川での洗礼の意義そし
てイエスが洗礼者ヨハネを称賛して
いる点についてです。 

1． ヨハネの弟子

福音書はヨハネが弟子を持っていた
ことをしばしば語っていますが、そ
の内のあるものはヨハネのもとを
去ってイエスについて行きました
（ヨハネ1,35-37）。 弟子たちは単
に追随者でした、行動をともにする
もの、つき従うもので、きっと生活
(マルコ2,18)と考え方(ヨハネ3,22)を
共有するものもいました。フラウィ
ウス・ヨセフスは支持者を２種類に



分けています。その一つは善徳、正
義、信心について熱心に話を聴き洗
礼を受ける人たちで、もう一方は
「ヨハネの周りに集まりその話を聞
いて非常に高揚する人たち（フラ
ウィウス・ヨセフス、ユダヤ古代誌
18,116-117）」でした。ヨハネの追
随者の中には、イエスがヨハネのラ
イバルのような行動をとっているの
で（ヨハネ3,25-27）、同じ弟子とは
みなせないとヨハネに言い出す者も
いました。

2． イエスの洗礼

専門家たちはこれらの事柄の歴史性
を疑いませんが、いろいろとある中
で福音書の中に加えられてあるとい
うこと自体、いくつかの困難を見る
ことが出来ます。その一つは洗礼者
ヨハネがイエスに洗礼を行ったこと
によりヨハネがイエスより上位にあ
るという解釈の可能性、他には悔悛
の洗礼を受けたことによりイエスが



罪の意識を持っていたと考えうる点
です。共観福音書はヨハネが低い立
場にあることを認識していた事を明
確に語っており、イエスに洗礼を行
うことを拒否し（マタイ3,13-17）、
天の声はイエスの神としての威厳を
明らかにしました（マルコ
1,9-11）。そして洗礼について何も
触れていない第四の福音書はヨハネ
がイエスの頭の上に鳩が止まるのを
見て（ヨハネ1,29-34）自分がイエス
より低い立場にあること認めた（ヨ
ハネ3,28）ことを示しています。と
はいえ、このことからただちにイエ
スが洗礼者ヨハネの弟子であったと
は結論づけられません。もし福音書
の著者たちがイエスはヨハネの弟子
であったと詳しく語らなかったとす
れば、弟子でなかったということで
す。 

3． イエスの称賛



洗礼者ヨハネに対する尊敬を表すイ
エスの二つの文章があります。一つ
はマタイ（マタイ11,11）とルカ（ル
カ7,28）が記しています。「女から
生まれた者で洗礼者ヨハネより偉大
な者は現われることがない」。もう
一つはマルコ（マルコ9,13）にあ
り、マラキアの予言（マラキア
3,23-24）をヨハネに当てはめていま
す「エリアスが最初に来てすべての
事を回復するでしょう」。それにも
かかわらず、私はあなた方に言いま
す、とイエスは確信を持って言いま
した、エリアスはもう既にきてヨハ
ネと彼らの望むことを、ヨハネによ
り書かれたとおり行いました。ヨハ
ネの人間性、彼の行った洗礼(参照；
マタイ21,13-27)と彼の教えは、イエ
スの生活の中で生かされていること
は疑いの余地はありません。それに
も拘わらず、イエスは全く異なった
道を進みました。その行動に関して
は、国の全土、首都エルサレム及び
神殿の周辺を歩き巡ったこと、教え



に関しては万民の救いの御国を説い
たということ、弟子に関しては律法
の掟と修徳方法にまさる愛の掟を教
えたことです。しかし、最も目につ
く点はイエスがあらゆる時代とあら
ゆる民族の人々の救済の道を拓いた
ことです。 

結論として、イエスがヨハネの追随
者としてある時期過ごしたことは、
わずかに考えられるものの確認は出
来ておらず、決定的な影響を受けた
とは言えないでしょう。イエスは弟
子どころか最後で偉大な預言者であ
る洗礼者ヨハネにより告げられたメ
シア・救済者でした。

34．ペトロとマグダラのマリアはど
のような関係にあったのでしょう？

聖ヨハネの福音書は次のように語っ
ています、土曜日の次の日にマグダ
ラのマリアはイエスの墓に向かい、
そして墓を覆っていた石が動かされ
ているのを見てそれをシモン・ぺト



ロと、主に愛された弟子に伝えるべ
く走りだしました。その知らせを聞
いて二人は墓に向かって駆け出しま
した、その墓では後ほど戻ったマリ
アが復活したイエスに会います（ヨ
ハネ20,1-18）。これは福音書がペト
ロとマリアの関係について語った全
てです。歴史的な視点からはこれ以
上付け加えることはありません。ト
マスの偽福音書は、多分西暦２世紀
に書かれたもので正典ではありませ
んが、受難の最後の場面やよみが
えったイエスの復活や出現について
語り、マリアをイエスの弟子として
います。 

グノーシス派の人々を源とする２次
的な文献ではペトロとマリアの対立
に関係するいくつかの記述がありま
す。前提として、その文献は歴史的
な根拠はなくグノーシス派の教義を
伝えるための手段として種々の人物
の間の虚構の対話という手段に頼っ
ていることをまず念頭に置いて頂き



たいです。マリアの福音書はこのよ
うな文献の一つで、そこにおいてマ
リアが受けた秘密の啓示に対するペ
トロの無理解について述べられてい
ます(参照「マグダラのマリアの福音
書は何を語っているか？」)。もっと
古いと思われる他の記述はトマスに
よる偽福音書です。ここでは、シモ
ン・ぺトロの話したことが最後に語
られています「マリアを我々から遠
ざけろ、女は生きるに値しないのだ
から」。それに対しイエスは答えて
います「見よ、私は彼女を男に変え
て見せよう、同時に生きる聖霊に変
えて見せよう、こうすればあなたた
ち男と同じになる。このように全て
の女は男になり天の王国に入ること
になろう」。またPistis Sophia( グ
ノーシス派の重要文献)によると、ぺ
トロは我慢できなくなり、何故マリ
アはみんなよりグノーシス派の意味
での奥義を理解しイエスにより称賛
されるのかとの抗議をしました。｢主
よ、あの女に話をすることを許可し



ないでください、なぜなら我々の地
位を奪い我々に話をさせなくなるか
らです｣(54b)。(ここでは、しかしな
がら、ここではマルタと一緒に居る
のは、マグダラのマリアではなく、
マルタとラザロの姉妹のマリアであ
る可能性があります。ただし二人の
マリアを同一人物と考える、可能性
もあります)。これらの文献の中で
は、ラビの考え方の受け継いできた
性格がわかりますが、それによると
女性は宗教上の教義（ヨハネ4,27参
照）を理解できません。同時にグ
ノーシス派の固有の人間観が現われ
ており、これによると女性たちは｢秘
教の秘儀｣の啓示の伝達手段として卓
越した場を占めています。 

ペトロとマグダラのマリアの関係
は、ぺトロとヨハネ、ぺトロとパウ
ロ、ぺトロとサロメ等の関係と同じ
ものであったに違いありません。す
なわち、それは教会の前面にいた者
とイエスの弟子でその復活後生き返



りの証人となり福音書を宣べ伝えた
者との関係です。その他の関係は想
像上のものです。 

35．最後の晩餐で何があったか？

イエスの受難と死に先立つ時間は、
イエスと共に過ごした人々の記憶に
非常に強く刻み込まれました。従っ
て、新約聖書では最後の晩餐におけ
るイエスの言動が事細かに記述され
ています。ヨアキム・イエレミア(プ
ロテスタントの聖書学者)によると、
この記述はイエスの人生の生涯に関
するエピソードの中で最良のかたち
で立証されているもののひとつで
す。その場面に居るのはイエスと１
２人の弟子たちだけで（マタイ
26,20；マルコ14,17と20;ルカ
22,14）、母であるマリアも聖なる婦
人たちも同席していませんでした。 

聖ヨハネによると、最初にイエスは
意味深長なジェスチャーで仕えると
いう謙虚の模範を示すために弟子た



ちの足を洗いました（ヨハネ
13,1-20）。それに続いてこの集りの
劇的な出来事が起こります。弟子た
ちの一人はイエスを裏切るであろう
とイエスが告げると、聞いていた弟
子たちは驚愕し、互いに顔を見合わ
せます。そこでイエスは細やかな仕
草で暗にユダの裏切りを示しました
（マタイ26,20-25;マルコ14,17-21;
ルカ22,21-23;ヨハネ13,21-22）。

晩餐の中で、最も驚くべきことはエ
ウカリスチア（聖体）の秘跡が制定
されたことです。その時に起こった
ことは四つの物語として書き残され
ています。その内の三つは共観福音
書(マタイ26,26-29;マルコ14,22-25;
ルカ22,14-20)とパウロ(1コリント
11,23-26)のものです。いずれもよく
似ています。四つ共に簡潔な記述で
すが、ミサ聖祭を執り行い、新たな
儀式を定める、イエスの行為と言葉
を思い起こしています。｢イエスはパ
ンを取り、感謝の祈りを唱えて、そ



れを裂き、使徒たちに与えて言われ
た。〈これは、あなたがたのために
渡される私の体である。私の記念と
してこのように行いなさい〉｣（ルカ
22,19以下）。 

この言葉はイエスが弟子たちと共に
した晩餐が、いつもの晩餐と違い、
根本的に新しい出来事であったこと
を示しています。イエスは食卓を囲
んでいた人たちにパンではなく、パ
ンの外観のもとに全く異なるものを
与えました。「これは、私の体であ
る」。そして、その場にいた使徒た
ちに、自ら行ったことを彼らが行う
ための力を与えました。「これを私
の記念として行いなさい」（ルカ
22.20以下） 

晩餐の終わりにはもう一つ特別なこ
とが起こります。「食事を終えてか
ら、杯についても同じように言われ
ました、「この杯はあなたがたのた



めに流される、私の血による新しい
契約である」。

使徒たちは、その前にパンの外観の
もとにイエスの体を受けたので、今
度は御血の杯を飲むよう与えられて
いると理解しました。こうしてキリ
スト教の伝統は、イエスの御体と御
血が別々に与えられたという記憶の
うちに、やがて十字架上で完成され
るいけにえの効果的なしるしを見た
のでした。

最後の晩餐の間、イエスは愛情を
もって語り、その言葉は使徒たちの
心に深く根を下ろしました。聖ヨハ
ネによる福音には、この最後の話し
の記憶が書き残されてあります。そ
のとき、新しい掟が与えられ、それ
を実行することがキリスト教と他の
宗教との違いを示す特徴となること
でしょう。「私はあなたがたに新し
い掟を与える。互いに愛し合いなさ
い。私があなたがたを愛したよう



に、あなたがたも互いに愛し合いな
さい。互いに愛し合うならば、それ
によってあなたがたが私の弟子であ
ることを、皆がしるようになる」
（ヨハネ13,34-35）。 

36．何故イエスは死刑に処せられた
のですか？

ナザレのイエスという人物はその宣
教が広がるにつれて非常に議論の的
になってきました。

エルサレムの宗教権力者たちはイエ
スが過越しの祭りにガリレアにやっ
てきた時に民衆たちに引き起こした
動揺に不安感を示しました。ローマ
帝国の支配者たちも同様に不安感を
示しました。というのも、ユダヤ人
の独自性を訴えてきた地元の指導者
の指導のもとに引き起こされたロー
マ帝国の占領に対する反乱が時々発
生したため、〈神の王国〉の到来に
備えよと語るこの宗教指導者の到着
の知らせを耳にした人々は、心穏や



かではありませんでした。それぞれ
の動機は違ってもいずれの人たちも
イエスに対して警戒していました。

拘束されたイエスのケースは衆議所
に於いて取り調べられました。それ
は、後にミシュナー(サンヘドリン
�,1)で取り上げられることになる、
出頭命令書を伴った正式の手続きを
踏まずに取り扱われました。その手
続きで要求されていた事は、とりわ
け一日の手続きで済むものです。し
かしながら、それは教えに関して受
け取った訴えや疑惑を検証するため
に私宅での尋問でした。具体的に
は、ユダヤ教神殿に対するイエスの
批判的な姿勢に対して、言葉と態度
で挑発するその人物を覆っている救
世主のオーラ、そしてなかんずく、
自分は神の権威を持っていると主張
している点についてでした。教義自
体が問題である以上に、多分、宗教
権力者を真に心配させたのはローマ
帝国の支配に対する扇動を恐れで



しょう。それはローマ人が堪えるこ
とが出来ない大衆の動乱を引き起こ
すのではないか、またその時点で維
持されていた政治的な状況が悪化す
るのではないかとの動揺でした。 

この様な事態であったので訴訟は
ローマの総督であるピラトのところ
に上申され、イエスに対する法的な
取り扱いはローマ帝国の権限に委ね
られることとなりました。ピラトの
前でもユダヤ人たちはイエスが〈神
の国〉を語ることはローマ帝国に
とっても脅威となろうとの恐れが表
明された。ローマの総督は事態に対
処するために二つの方法を考えまし
た。

その一つは懲罰（強制的なやり方で
の罰）で、これは公の秩序を維持す
るために総督に与えられていた権限
です。その権限の下に見せしめの刑
罰を科することが出来、それは処罰
として死刑も含まれていました。も



う一つの方法は、審問を行うことで
した。これは正式の訴訟手続きでこ
れに従うと、告訴状が作成され尋問
があり、そして法律に従って判決が
言い渡されます。

ピラトはどのように処理するか迷っ
た時がありましたが、最終的には当
時のローマの属州に於いて慣行的に
行われていた方法に従いました。そ
れはcognitio extra ordinemと呼ばれ
る審問のことで、これに従うと総督
自らが審理の手順を決め自ら判決を
下します。この様に、個々の記述の
中に反映されている一見偶然に起
こったと思われる事柄の詳細が理解
できます。ピラトは告訴状を受け取
り、尋問し、そして判決を言い渡す
ために法廷に座りました(ヨハネ
19,13;マタイ27,19）。それから、正
式の有罪として十字架上での死刑の
判決を下しました。Titulus crucisの
中で明らかなように〈ユダヤ人の
王〉として処刑されました。 



イエスへの死刑判決をめぐる歴史的
な評価については非常に慎重に行う
必要があり、公正さを欠く評価につ
ながる性急な一般化を行ってはなり
ません。具体的には、イエスの死に
関してユダヤ人全てに責任があるの
ではないことは明白ではあります
が、この点を強調しておくことは重
要です〈我々の罪がキリスト自身に
届くことを考慮に入れて〉(参照；マ
タイ25,45;使徒言行録9,4-5)。教会は
イエスの刑罰における最も重い責任
をキリスト教徒に負わせることに躊
躇しませんが、その責任はあまりに
もしばしば公の犯罪の咎をユダヤ人
に負わせることになったからです。 

37．カイアファは誰ですか？

カイアファ（ヨセフ・カイファス）
はイエスと同時代の大祭司でした。
これは新約聖書(マタイ26,3;26,57;ル
カ3,2;11,49;18,13-14;ヨハネ
18,24.28;使徒言行録4,6)の中でいく



度か引用されています。ユダヤ人の
歴史家のフラウィウス・ヨセフスが
語るところによれば、カイアファは
紀元１８年ごろヴァレリオ・グラト
に任命され大祭司に昇りつめ、３６
年ごろヴィテロにより解任されまし
た(ユダヤ古代誌18.2.2&18.4.3)。ア
ンナスの娘の一人と結婚していまし
た。また、フラウィウス・ヨセフス
によると、アンナスは紀元６年から
１６年の間大祭司でした(ユダヤ古代
誌18.2.1&18.2.2)。その年代記及び
福音書が示すところによると、カイ
アファはイエスが十字架上での死刑
を宣告された時の大祭司です。 

彼が大祭司としての長く在任したこ
とは、カイアファがローマ帝国の行
政機関及びピラトが総督の間、非常
に友好的な関係を維持してきたこと
を意味する以上の証拠です。フラ
ウィウス・ヨセフスの記述の中で、
ユダヤ人の宗教及び国民としてのア
イデンティティーに対するピラトの



軽蔑及びピラトに対して抗議に立ち
上がった人々の具体的な声が書かれ
ています。ピラトの横暴に対して抗
議した人々の中に、まさにその当時
大祭司であったカイアファの名前が
無いことは両者の間の良好な関係を
はっきりと示しています。ローマ帝
国の行政官たちとのその親密で協力
的な姿勢は、イエスの裁き及び十字
架での死刑の宣告に関する福音書の
中で語られてところにも反映されて
います。全ての福音書の記述は、イ
エスの尋問に際して、大祭司たちが
イエスをピラトに引き渡すことに合
意したということで一致します(マタ
イ27,1-2;マルコ15,1;ルカ23,1;ヨハ
ネ18,28)。 

初期のキリスト教徒がイエスの死を
どのように理解したかを知るため
に、イエスの有罪判決に先立つ審議
に関して福音書で語られていること
は重要です。｢彼らの一人でその年の
大祭司であったカイアファが言っ



た。あなた方は何も分かっていな
い。一人の人間が民の代わりに死
に、国民全体が滅びないで済む方が
あなた方に好都合だと考えないの
か。これはカイアファが自分の考え
から話したのではない。その年の大
祭司だったので予言してイエスが国
民のために死ぬ、と言ったのであ
る。国民のためばかりでなく、散ら
されている神の子たちを一つに集め
るために死ぬ、と言ったのである｣
(ヨハネ11,49-52)。 

１９９０年、エルサレムにあるタル
ピオット墓地の中で１２の納骨棺が
見つかりました、その内の一つには
ヨセフ・バル・カイアファと刻印さ
れており、これはフラウィウス・ヨ
セフスがカイアファと判断したもの
です。中には西暦一世紀のもので、
その容器に入っていた遺骨は福音書
の中で書かれているものと同じ人物
のものと考えられます。



38．サンヘドリンは何ですか？

サンへドリンはユダヤ法の最高法院
で、口頭と書面の両面でのトーラー
を解釈し適用して正義を確保するこ
とを使命としていました。同時に、
それはローマ帝国権力に対するユダ
ヤ人民の代表という性質を誇示しま
した。

昔からの伝統に従い７１人のメン
バーがいて、想像するとこでは、
モーゼ自身に加えモーゼを支える７
０人の長老が正義を確保する上で
行った役目を引き継ぎました。それ
は聖職者の貴族や名門の家族などの
代表者を含めて発展しましたが、そ
の時期は多分紀元前５−６世紀のペ
ルシャの時代です。それについて初
めて言及されたのはシリアの王、
Antioco３世(紀元前223-187年)の時
でGerousia(長老委員会)という名前
です。Hiracano２世(紀元前63-40
年)の時からSynedrion という名前に



なったことが確認されています。当
時それを主宰していたのは君主のア
スモネオで、彼もまた大祭司でし
た。 

ヘロデ大王はその支配の最初にメン
バーの多くを処刑するよう命じまし
た、その数はフラウィウス・ヨセフ
スによると４５人でした(ユダヤ古代
誌15,6)。なぜならば長老委員会は敢
えてヘロデ大王の権限が及ぶ範囲を
明確にしようとしたからです。その
委員たちは大王に従順な人に変えら
れました。ヘロデ大王そしてその後
のアルケラオの時代にはサンヘドリ
ンはほとんど重要性を持たなくなっ
ていました。 

ローマ帝国の行政官による支配の時
代、そしてポンテｲオ・ピラトの時、
サンヘドリンは再びユダヤの領土内
に於いて民事及び刑事での司法の機
能を果たしていました。その時代の
ローマ帝国の行政官との関係は流動



的で、委ねられた自治の相対的な範
囲は、支配地に対するローマ帝国の
政策と調和させられました。それに
もかかわらず、その当時gladiiと呼ば
れていた死刑を宣告する権限は、皇
帝から広範な法的な権限が与えられ
ていたローマ帝国の総督
(praefectus)に留保されており、た
ぶんそれはその権限の一つであった
でしょう。従って、サンヘドリンは
自分たちに権利があると考えても、
誰に対してもも死刑を宣告すること
はできませんでした。 

イエスを尋問するために夜中に開か
れたサンヘドリンのメンバーによる
会合は、死罪に値する告発状を推敲
するための調査に外ならず、翌朝
ローマ帝国の総督に対してイエスを
告発するために提出するものでし
た。

39．イエスの死はどのようなもので
あったか？



イエスはNisan（ニサン）の月の１
４日目、西暦３０年４月７日に十字
架上に釘で打ち付けられて死にまし
た。福音書の記述への批判的な分析
からこのように結論づけられます
が、これはタルムードで伝えられて
いる死に関する言及とは異なるもの
です。 

十字架に張り付けるというのはロー
マ帝国が奴隷と反逆者に科した死刑
の一つです。それは、不名誉という
意味合いがありローマ市民には適用
されず、外国人のみに適用されまし
た。ローマ帝国の行政官がそれをイ
スラエルの土地に導入して以来、比
較的しばしば行われたことを示す多
数の証拠があります。シリアの
Quintilio Varo総督は反乱に対する報
復として紀元前４年に２０００人の
ユダヤ人を十字架にかけました。 

イエスがどのような形で十字架に架
けられたかということについて言及



する上で、エルサレムの郊外にある
Givat ha-Mivtar の墳墓で行われた発
掘は間違いなく興味深いものです。
そこで、西暦１世紀の前半に十字架
に架けられた人の埋葬が発見されま
した。すなわち、イエスと同時代の
ものです。墓碑銘からHaggolの息子
のヨハネという名前が判ります。身
長は１７０センチで、死んだ時はお
よそ２５歳であったと推測されま
す。十字架に架けられた者であるこ
とは疑う余地がありません。という
のも墓掘り人は足を留めていた釘を
取り除くことが出来ず釘を付けたま
ま埋葬しています。同時に十字架の
木の一部分も残っていました。これ
からその若者の十字架はオリーブの
木でできていた事が判りました。両
脚の間に木の小さな出っ張りがあ
り、それが体を少し支え、椅子とし
て使えたように見えます。そのよう
にして罪人は少し力を回復すること
が出来たわけで、その支えが無かっ
たら腕から吊り下げられた全体重で



窒息による即死につながったでしょ
うが、それを避けるために呼吸が出
来るようにし、苦痛を引き延ばした
のでしょう。両脚は僅かに開き、た
わませてあったようです。その墓の
中で発見された遺骨の手の骨は釘が
貫通しておらず、砕けた形跡もあり
ません。従って、多分その人の両腕
は単に十字架の横木に強く縛りつけ
られていたのであろうと考えられま
す（これはイエスが釘を打たれてい
たのとは異なります）。一方、両足
は釘で貫かれていました。その片足
には大きくて十分に長い釘が打たれ
たまま残っていました。その置かれ
ていた位置から、同じ釘が両足を貫
通していたと考えられます。すなわ
ち両脚を少し開き、支柱が両脚の間
にくるようにし、右くるぶしの左側
と左くるぶしの右側を横木の側面で
支え、長い釘を最初に足のくるぶし
からくるぶしに打ち、その後に木の
支柱に、続いてもう一方の足に打ち
こんだと考えられます。キケロがよ



ると、その十字架への磔の刑は〈最
も重い罪〉、〈最も残酷かつ残
虐〉、〈最悪かつ極悪、奴隷に対す

る拷問〉です(キケロVerrem �、
�、60-61)。 

それにもかかわらず、イエスの十字
架上での死を想像して、真実に近づ
くためには歴史が例証できる悲劇的
な痛ましい詳細にとどまっていては
十分ではありません。最も深い真実
は｢キリストは聖書に書いてあった通
り我々の罪のために死んでくださっ
たのである｣(１コリント15,3)と告白
することです。十字架上の死に寛大
に身をゆだねたということは全人類
に対する神の愛情の大きさを明らか
にしています。｢私たちがまだ罪人で
あった時、私たちの為に死んでくだ
さったことによって、神は私たちに
対するご自分の愛を示されているの
です｣(ローマ5,8)。 



40．イエスの復活をどのように説明
すればよいか？

キリストの復活は歴史的に確認され
た本当の出来事です。使徒たちは見
こと、聞いたことについて証言して
います。西暦５７年ごろ、聖パウロ
はコリントへの書簡の中で次のよう
に書いています。｢私がまず最も大事
なこととしてあなた方に伝えたの
は、私も受け継いだものです。それ
はキリストが、聖書に書いてあった
通りに三日目に復活したこと、そし
てケファに現われ、次いで、十二人
に現われたということです｣（１コリ
ント15,3-5）。 

起こったことの真実を、現在、可能
な限り客観的に探ろうとすれば、次
の疑問が出てくるでしょう。イエス
が生き返ったという言明はどこから
出てきたのか？人類史に於いて異常
な反響を呼んだことを操作した結果
なのか。もしくは弟子たちを唖然と



させたように、今も驚くべきまた予
想も出かない事実なのか。

これらの疑問点に対する合理的な答
えを探しだすには、死後の世界に関
してそれらの人々が何を考えていた
のかを調べ、復活の物語が人々の考
え方に合っていたかどうかを評価し
なければなりません。

まず、ギリシャ人の世界では死後の
世界に関する言及があるとはいえ、
それは特異なものです。ホメロスの
詩以降繰り返し語られたモチーフで
ある、「ハーデス」とは、死のすみ
かであり、生きる人々の住居のあい
まいな記憶のごとき陰の世界です。
しかしホメロスはハーデスからの帰
還が実際に可能であるとは想像した
こともありませんでした。プラトン
は異なった視点から生まれ変わりに
ついて思索しましたが、ひとたび死
んだ肉体が再生するということにつ
いては考えませんでした。つまり、



死後の世界についてはしばしば語ら
れましたが、ある人が現世の肉体に
戻るという復活の考え方には一度も
思いつくことはなかったのです。

ユダヤ教ではこれと一部は異なって
いるが一部は共通の考え方がありま
した。旧約聖書や古代のユダヤ教の
経典が語る「シェオール」はホメロ
スの「ハーデス」と大きく異なった
ものではありません。その世界に於
いて人は眠りについていました。し
かし、ギリシャ人の考え方との違い
は、そこには希望に向けて開けられ
た門があったという点です。主は唯
一の神で、それは生きている人と同
様に死者に対しても、「シェオー
ル」と同様に天上の世界でも、力を
持っていました。死に対して勝利す
ることは可能です。ユダヤの伝統で
は、しかしながらある種の復活を信
じていました、少なくとも一部の
人々は。また、メシアの到来に対す
る待望がありましたが、それらの出



来事はお互いに関係がありませんで
した。イエスと同時代のどのユダヤ
人にとっても、最初は、非常に異
なった環境の下で動く二つの神学的
な疑問が問題となりました。メシア
が主の敵たちを打ち負かし、ユダヤ
の神殿崇拝を再度全盛にして純粋に
し、そして主が世界を支配すること
を信じていましたが、死後に復活す
るということは考えてもいませんで
した。それは敬虔で教育を受けたユ
ダヤ人の想像の常識を超えるもので
した。

イエスがメシアであることを示す証
拠とするために、イエスの遺体を奪
い去り、その復活をでっち上げて言
いふらしたという話は考えられませ
ん。使徒言行録によると、聖霊降臨
の日、ペトロは断言しました。｢神は
このイエスを死の苦しみから解放し
て復活させられました｣。そしてこう
結んでいます。｢だから、イスラエル
の全家は、はっきり知らなくてはな



りません。あなた方が十字架にかけ
て殺したイエスを、神は主とし、ま
たメシアとなさったのです｣（使徒言
行録2,36）。使徒たちが今まで想像
したこともないことが起こり、困難
と嘲笑に晒されて当然と思えたにも
かかわらず、証言しないわけにはい
かなかったのです。 

41．イエスの体を盗むことができた
のですか？ 

イエスが生き返り、彼が埋葬されて
いた墓が空であったとの主張に対し
て、その知らせを不快に感じた人々
がまず最初に考えたことは、イエス
の遺体は盗まれたということでした
（マタイ28,11-15参照）。 

ナザレで発見された「チェザルの命
令書」と題する碑文では、墓をあば
いたり死体を持ち出したりすること
を厳しく禁じています。西暦30年ご
ろナザレに生まれたある人物の死体
が消えうせたことが、エルサレムで



大きな波紋を引き起こし、ローマ皇
帝自ら対処に乗り出したことが伺え
ます。 

それでも、死体は盗まれたのではな
いかという疑いは残ります。しか
し、イエスの墓が空であったという
出来事は、墓に近づいた婦人たちや
イエスの弟子たちには非常に強い衝
撃を与えたのです。彼らが、再び生
き返ったイエスを見る前であったに
もかかわらず、空の墓はイエスの復
活を認めるための第一歩となりまし
た。 

聖ヨハネの福音書の中に事の次第に
関する詳細な記述があります。ペト
ロとヨハネがマグダラのマリアから
話を聞くや否や、ペトロは他の弟子
と墓に飛んで行きました。「二人は
一緒に走ったが、もう一人の弟子の
方が、ペトロより速く走って、先に
墓に着いた。身をかがめて中をのぞ
くと、亜麻布が置いてあった。しか



し、彼は中には入らなかった。続い
て、シモン・ペトロも着いた。彼は
墓に入り、亜麻布が置いてあるのを
見た。イエスの頭を包んでいた覆い
は、亜麻布と同じ所には置いてな
く、離れた所に丸めてあった。それ
から、先に墓に着いたもう一人の弟
子も入って来て、見て、信じた」
（ヨハネ20,4-8）のです。

ペトロともうこの福音書の著者自身
であるヨハネが、空になった墓の中
で見たことを描写するために使った
言葉は、彼らがあのとき受けた印象
を生き生きとリアルに表現していま
す。まず、墓の中に遺体を包んでい
た亜麻布を見つけたことの驚きで
す。もし誰かが遺体を運び出すため
に墓に入ったとすれば、わざわざ布
を脱がせたでしょうか？理屈に合う
とは思えません。更に頭を包んでい
た覆いが、離れた所にイエスの頭を
包んでいたときと同じ状態で「丸め
てあった」のです。亜麻布はあたか



も遺体を包むような形で残されてい
ましたが、今や平らになって中身も
なく、あたかもイエスの体が布を剥
がすこともなく、そのまま抜け出て
消滅したかの様でした。ヨハネの叙
述は、イエスを覆っていた布は、元
の状態のままで残されていたことを
証言しています。

福音書の描写はその二人の弟子が仰
天して見たことを異常な正確さで記
しています。イエスの体がそこから
無くなっていたことは、人間の常識
では説明できないことでした。誰か
がそれを盗んだことは物理的にあり
得ないことです。というのも亜麻布
を取り除くには、頭を包んでいた覆
いなども解かなければならないから
です。しかし、それらは弟子たちの
目には金曜日の午後に主の体が置か
れていた時と同じ状態でした。唯一
の違いはイエスの体がもはや無かっ
たということです。他の全てのもの
は元の状態にありました。墓の中で



見つけた他のものは主の復活を直観
させるほど意味があったので、「見
て信じた」ということです。 

42. アリマタヤのヨセフとはどのよ
うな人でしたか？ 

アリマタヤのヨセフはイエスの受難
と死に関して4つの福音書の中で登
場します。彼はユダヤの町アリマタ
ヤ（ヘブライ語でArmathajim）の出
身でした。この町は、リッダの北東
10kｍにある現在のレンティスで、
旧約時代の預言者サムエルが生まれ
た所です（1サムエル1,1）。金持ち
で（マテオ27,57）、サンヘドリン
（最高法院）の身分の高い議員（マ
ルコ15,43; ルカ23,50）であったヨ
セフは、エルサレムのゴルゴタの近
くに、岩に掘られた新しい墓を持っ
ていました。彼はイエスの弟子でし
たが、ユダヤの権力者を恐れてその
ことを隠していました（ヨハネ
19,38）。ルカは、ヨセフが神の国を



待ち望んでいてサンヘドリンでのイ
エスの非難決議には同意しなかった
と書いています（ルカ23,51）。残忍
な十字架刑が執行される際、彼は恐
れずローマ総督ピラトの所に行きイ
エスの遺体の引き渡しを願い出まし
た（2世紀の外典『ペトロの福音
書』2,1; 6,23-24によると、ヨセフは
イエスが十字架につけられる前に願
い出たとあります）。ヨセフは総督
の許可を得て、イエスの体を十字架
から取り外して清潔なシーツに包
み、ニコデモの手を借りて、まだ誰
も使ったことのない自分の墓に安置
しました。そして大きな岩でその墓
を閉じてその場を立ち去りました
（マテオ27,57-60, マルコ15,42-46,
ルカ23,50-53, ヨハネ19,38-42）。
ここまでは歴史的資料に基づきま
す。

4世紀以降にヨセフという人物を称
賛する空想の伝説が生まれました。
5世紀の外典『ピラト言行録』（別



名は『ニコデモの福音書』）が語る
ところによるとユダヤ人はヨセフと
ニコデモがイエスのために取った行
動を非難し、それによりヨセフは投
獄されました。ヨセフは奇跡的に自
由の身となりアリマタヤに現われま
した。そこからエルサレムに戻りイ
エスのおかげで自由の身にされたと
語っています。ヨセフについて、よ
り大きく語っている伝説は、イング
ランドとアクイタニナ（古代ローマ
のガリア四属州の1つ）で広く読ま
れた、4世紀に書かれたと思われる
『救世主の復讐（Vindicta
Salvatoris）』という文学作品で
す。その作品のなかで、テトスがイ
エスの死の復讐をするために軍隊の
先頭に立って行進している姿が語ら
れています。彼はエルサレムを征服
する時に、塔に閉じ込められていた
ヨセフに遭遇しました。反対者たち
はヨセフを餓死させようとしていた
のでした。しかし、ヨセフは天の食



事を与えられて生き延びていたとい
う話です。

11〜13世紀ごろ、アリマタヤのヨセ
フの伝説はブリテン島やフランスで
聖杯伝説やアーサー王物語に挿入さ
れる形で再び詳しく彩られました。
それらの伝説の一つによると、ヨセ
フはイエスの体を洗い、容器の中に
その水と血を集めました。その後、
ヨセフとニコデモはその水と血を二
人で分けました（質問48.「聖杯とは
何か」を参照）。もう一つの伝説が
語るところによれば、ヨセフはこの
遺品を携えてフランス（いくつかの
伝説ではマルタ、マリア、そしてラ
ザロと一緒にマルセーユで船を降り
たと語られています）、スペイン
（そこではヤコブにより司教に叙階
されたと記されています）、ポルト
ガル、そしてイギリスで布教をしま
した。この最後の土地では、ヨセフ
という人物は非常に人気を博しまし
た。伝説では、彼はブリテン、具体



的にはグラストンベリー・トールで
の最初の教会の創設者になりまし
た。そこでは彼が寝ている間に彼の
杖から根が生えて花が咲いたと伝え
られています。グラストンベリー修
道院は宗教改革のあおりで、1539年
に解散されるまで、重要な巡礼地に
なっていました。フランスの伝説に
よると、シャルル・マーニュの時
代、エルサレムの総大司教フォル
トゥナトはアリマタヤのヨセフの遺
骨を持って西方に逃げ、モワヤンム
ティエの修道院にたどり着き、そこ
で修道院長になったということで
す。

これらの伝説には歴史的根拠はあり
ませんが、イエスの最初の弟子たち
が重視されていたことを示していま
す。これらの物語の展開は、イギリ
スやフランスといった特定の地域の
人々が、ローマに対してライバル意
識を持っていたことと関係するので
はないかと思われています。これら



の地域では、ローマから派遣された
宣教師によってではなくイエスの弟
子たちにより布教されたことを示し
たかったのであろうと言うわけで
す。しかしながら、アリマタヤのヨ
セフをめぐる記述は歴史的事実とは
関係ありません。

43.キリスト教のメッセージとは何で
すか？ 

キリスト教のメッセージは、イエ
ス・キリストの宣教によって成り
立っています。それは、使徒たちが
最初から宣言した良い知らせ（福
音）のことです。聖パウロは次のよ
うに書いています。「兄弟たち、わ
たしがあなたがたに告げ知らせた福
音を、ここでもう一度知らせます。
これは、あなたがたが受け入れ、生
活のよりどころとしている福音にほ
かなりません。どんな言葉でわたし
が福音を告げ知らせたか、しっかり
覚えていれば、あなたがたはこの福



音によって救われます。（･･･）最も
大切なこととしてわたしがあなたが
たに伝えたのは、わたしも受けたも
のです。すなわち、キリストが、聖
書に書いてあるとおりわたしたちの
罪のために死んだこと、葬られたこ
と、また、聖書に書いてあるとおり
三日目に復活したこと、ケファに現
れ、その後十二人に現れたことで
す」（1コリント15,1-5）。この言葉
は、イエスがわたしたちの救いのた
めに死去し、そして復活したこと、
及びイエスは、神がイスラエルに約
束され神よりつかわされたメシア
〈キリスト〉であることを直接言及
しています。イエス・キリストの
メッセージは、従って、世界と人間
の創造主および救いの歴史の主役で
ある唯一の神を信じることを含みま
す。 

キリスト教のメッセージは、神から
人類に対する啓示がイエス・キリス
トによって満たされ完結したことを



教えています。「時が満ちると、神
は、その御子を女から、しかも律法
のもとに生まれた者としてお遣わし
になりました。それは、律法の支配
下にある者を購い出して、わたした
ちを神の子となさるためでした」
（ガラテヤ4,4-5）。イエスは神がい
かなるお方であるかをまったく新し
方法で、それまでのイスラエル人の
理解をより深く掘り下げて示したの
です。イエスは神を自分の父として
示しました。それは、「わたしと父
は一つである」とまで言える唯一で
特異な関係なのです。使徒たちの教
えに基づき、教会は、イエス・キリ
ストは神の御子であり、父なる神と
同じ本性を有する神であると宣言し
ます。

イエスはこの地上で過ごされた間、
神の力と彼の内に現存する神の霊の
力でもって活動し（ルカ4,18-21）、
更に、復活し御父の傍らで栄光を受
けた後に聖霊を遣わすことを約束し



ました（ヨハネ14,16;他）。五旬祭
の日に聖霊を受けたとき、使徒たち
はイエスが約束を果たしたことを理
解し、自分たちが変革的な力を得た
とことを実感しました。聖霊は、あ
たかも肉体に命を与える霊魂のよう
に、教会に活力を与え続けます。
従ってキリストの教えは真の神・三
位一体の第三のペルソナである聖霊
を含んでいます。 

キリスト教のメッセージはイエス・
キリストが宣教した教えを伝えてい
ます。それは、「神の国」の教えで
す（マルコ1,15）。イエスはこの象
徴的な表現を豊かな内容で満たしま
した。「神の国」は、人間の歴史の
中に、そして歴史の終りにおいても
神が現存なさることを教えていま
す。また、「神の国」は、神が人間
と一つになってくださることも教え
ています。イエスは、自らが人々と
共にいることによって、また、悪魔
の力と悪から人間を解放することに



よって、すでに神の国が始まってい
ることを宣言しました（マタイ
12,28）。

イエス・キリストのこの現存と行動
は、聖霊の力により教会の中で引き
継がれています。教会は、人間の歴
史において、神の国の芽生えであり
種子というべきもので、歴史の終焉
におけるキリストの再臨をもって栄
光ある完成を迎えるのです。その完
成を待つ間、人は教会において洗礼
を受け、神との新たな関係を獲得す
るのです。つまり、イエス・キリス
トと一致し、神との父子関係を獲得
するのです。この関係は、死後の最
終的な復活によって完成されるので
す。キリストは現実に教会に現存し
ています。また、ミサにおいて現存
しています。また、神の恩恵の効果
的なしるしである秘跡において働き
続けています。キリスト者が愛徳に
生きるならば、その行動を通して全
ての人に対する神の愛が明らかにさ



れます。以上全てがキリストのメッ
セージに含まれているものです。

44. 聖パウロとはどのような人でし
たか？イエスの教えをどのように伝
えましたか？ 

パウロはヘブライ人のユダヤ教徒
で、パウロとはサウロのギリシャ名
です。現在のトルコ南東に位置する
キリキア州のタルソス出身のパウロ
は西暦1世紀の人物です。パウロは
キリストと同時代に生きていました
が、実際に出遭ったことはなかった
ようです。

タルソのサウロは、1世紀のユダヤ
教の一派であるファイリサイ派の教
育を受けました。サウロ自身が書い
た書簡の1つであるガラテアの教会
への手紙によると、サウロのユダヤ
教に対する情熱が新興グループであ
るキリスト教徒への迫害に向かわせ
たようです（ガラテア1,13-14）。サ
ウロはダマスコ途上でイエスに出遭



うまで、キリスト教徒はユダヤ教の
純粋さに反するものと考えていまし
た。その時イエスは、他の使徒たち
の場合と同じく、自らをサウロに示
し、付き従うよう招きました。サウ
ロはその呼びかけに応えて洗礼を受
け、生涯をかけてイエス・キリスト
の福音を告げ知らせることになりま
す（使徒言行録26,4-18）。

パウロの回心はその生涯の鍵の一つ
です。正にその時から、教会がキリ
ストの体であるという点を理解し始
めたからです。すなわち、一人のキ
リスト者を迫害することはイエスを
迫害することであると悟ったので
す。同じメッセージの中で、イエス
は自らを「復活した者」として示し
ました。イエスの足跡を歩むすべて
の人が死後迎える状態です。さらに
イエスは自らを「主」（ギリシャ語
では「キリエ」）として示しまし
た。この言葉はギリシャ語聖書にお
いて、神ご自身を表すために使われ



ます。これによって、イエスは自ら
が神であることを明らかにしたので
す。こうして、パウロは宣べ伝える
べき福音を、イエス自身を宣べ伝え
ることとして受け取ったと言うこと
ができます。ただしその後、恩恵の
助けと、また自らの考察を通して、
福音に含まれている主な真理を最初
に受けた光から引き出して行きまし
た。それは神の神秘をより深く理解
するためであり、またキリストに対
する信仰をもつ人々と持たない人々
の状態を示し、各々が取るべき行動
を導き出すためでした。

回心したときのパウロは、非常に具
体的な使命が与えられた預言者の姿
で描かれています。新約聖書の書で
ある使徒言行録によると、パウロに
洗礼を授けるはずのアナニアに主は
こう言われました。「行け。あの者
は、異邦人や王たち、またイスラエ
ルの子らにわたしの名を伝えるため
に、私が選んだ器である。わたしの



名のためにどんなに苦しまなくては
ならないかを、わたしは彼に示そ
う」（使徒言行9,15-16）。主はパウ
ロ自身にも言われました。「わたし
はあなたが迫害しているイエスであ
る。起き上がれ。自分の足で立て。
わたしがあなたに現われたのは、あ
なたがわたしを見たこと、そしてこ
れからわたしが示そうとすることに
ついて、あなたを奉仕者、また証人
にするためである。わたしは、あな
たをこの民と異邦人の中から救い出
し、彼らのもとに遣わす。それは、
彼らの目を開いて、闇から光に、サ
タンの支配から神に立ち帰らせ、こ
うして彼らがわたしへの信仰によっ
て、罪の赦しを得、聖なるものとさ
れた人々と共に恵みの分け前にあず
かるようになるためである」（使徒
言行録26,15-18）。 

聖パウロは救いの道を説く使命を成
し遂げました。その活動は使徒とし
て旅行し、ローマ帝国の様々な州で



キリスト教共同体を設立し、固めて
ゆきました。旅行をしたところはガ
ラテア、アジア、マケドニア、アカ
イア等です。新約聖書の記述は作家
であり説教者パウロの姿を表してい
ます。パウロはある場所に着くと福
音を宣べ伝えるために先ずユダヤ人
の集会所であるシナゴーグに行きま
した。その後にユダヤ人でない異教
徒のところに行きました。ある場所
を立ち去った後、福音宣教が完全に
終わらなかった場合や、訪問した共
同体から送られてきた質問に答える
場合にパウロは手紙を書き始め、そ
れは格別の畏敬をもって各教会です
ぐに受け入れられました。パウロは
共同体全体に宛てた手紙と個人宛て
の手紙を書いています。新約聖書に
はパウロの説教を出所とする１４の
手紙があります、それらはローマの
信徒への手紙、２通のコリントの信
徒への手紙、ガラテアの信徒への手
紙、エフェソの信徒への手紙、フィ
リピの信徒への手紙、コロサイの信



徒への手紙、２通のテサロニケの信
徒への手紙、２通のテモテへの手
紙、テトスへの手紙、フィレモンへ
の手紙、ヘブライ人への手紙です。
これらの手紙の書かれた時期を確認
することは容易ではありませんが、
多くの手紙は西暦５０年から６０年
にかけて書かれたと言えます。 

パウロが宣べ伝えた教えの中心は、
人間の救いのために行動したイエ
ス・キリストの姿です。御父と聖霊
との緊密な一致の内にキリストが
行った人間の罪の贖いは、人間のお
かれていた状態にも、また、人間と
神との関係においても、転換点を刻
むことになります。贖い以前は人間
は罪の道を歩み、ますます神から遠
ざかっていました。しかし今や復活
し死と罪を克服し、信じて洗礼を受
けた人たちと一つになった主（キリ
エ）がおられます。この意味で、パ
ウロの神学を理解するための鍵は回
心（メタノイア）であると言えるで



しょう。すなわち、無知から信仰へ
の、モーセの律法からキリストの掟
への、罪から恩恵への回心なので
す。

45．フィリポによる福音書は何を
語っていますか？ 

「フィリポによる福音書」は、現在
カイロの博物館にあるコプト語で書

かれたナグ・ハマディ文書の第�写
本に第3文書として含まれていま
す。これは聖エピファニオが、エジ
プトの異端者が使用していた言う
「フィリポの福音書」や、他の教会
著述家が、マニ教徒によって書かれ
たと言っているものとは関係はあり
ません。

ナグ・ハマディの記述（古写本
�51,29-86,19）は、「フィリポによ
る福音」という題をつけられました
が、実際は、福音書ではなく、イエ
スの生涯の物語でもフィリポの作と



されている文献でもありません。タ
イトルは後になって原本に付け加え
られたものです。大工ヨセフが自ら
植え育てた木を使って十字架を作っ
た(91)という言葉をフィリポのもの
とし、それを土台にしておそらく原
文は3世紀ころにギリシャ語で書か
れたものです。

その写本はお互いに関連性のない、
およそ100ぐらいの思想によって構
成されています。その内の17個は主
の言葉として示され、さらにその内
の9個は正典の福音書に由来し、残
りは新たなものです。多くのもの
は、それ以前の説教や要理指導の文
言などの出所から引用された文節で
す。グノーシス派に固有な教義を反
映しており、ウァレンティヌス派の
ような他のグノーシス派と部分的に
よく似ています。たとえば、

a) 天の世界（プレロマ）が一対の組
み合わせとして理解されていること



です。“父なる神と上位のソフィ
ア”、“キリストと聖霊（聖霊は女性
と理解されています）”、そし
て、“救い主と物質世界を生む下位の
ソフィア”という組み合わせです。

b) いろいろなキリストを区別するこ
と、たとえば、地上に現れるイエ
ス。

c)すでに、現世で魂（人間の女性的
要素）がプレロマ（男性的要素）か
ら生まれる天使と結合することが救
いであると考えること。

d) この結合を獲得することのできる
霊的な人間とそれが得られない物的
（肉体的）な人間を区別すること。 

この福音書に関して最も注目を集め
ている点はイエスとマグダラのマリ
アについて書かれていることです。
彼女はキリストの「伴侶」として示
されており(36)、主は弟子たちより
も彼女を愛していたので「主は何度



も口づけをした」と書かれています
（59）。一見エロティックなこれら
の表現は、マグダラのマリアがグ
ノーシス固有の完成を得てキリスト
が与えた光明に到達したことを象徴
化するために用いられています。
「婚礼の間」を、一つの秘跡、ある
いは神秘として語る場合も、同じく
象徴的な意味です。「婚礼の間」
は、洗礼、塗油、聖体、贖いの頂点
ということになります。結婚のイ
メージは、この「婚礼の間」という
秘跡において、魂と天使が結合する
ことを象徴しています。「フィリポ
の福音書」において、この秘跡は人
間が原初において持っていた一体性
が、現世において獲得されることを
表していますが、それは天上におい
て完成することになります。それこ
そ、本当の意味で真の「婚礼の部
屋」であるとこの作者は考えている
のです。



46．イエスの奇跡を如何に説明しま
すか？ 

イエスに対するユダヤ人や異教徒の
最も古い非難の中に、イエスは魔術
師であるというのがあります。２世
紀にチェルソがナザレの教師は魔術
を行うと非難しましたが、オリゲネ
スはそれを論駁しました。聖ユス
ティノ、アルノビウス、ラクタン
ティウスもこの点に言及していま
す。また、２世紀に遡るユダヤのあ
る伝承にも魔法に対する非難が含ま
れています。いずれの非難も、イエ
スの存在やその奇跡を否定するもの
ではなく、その動機についての非難
だったのです。つまり、イエスは個
人的な利益と名声を望んで奇跡を
行ったと言っているのです。これら
の主張から、福音書が示しているよ
うに、イエスの歴史的な存在並びに
奇跡を行う人間としての評判をうか
がうことができます。従って、こん
にち、イエスの生涯に関する証明を



していると言われる資料の中に、悪
魔払いや治療を行ったという事実が
記されているということになりま
す。 

それにもかかわらず、同じ時代に奇
跡を起こしたことで知られている他
の人物との関係を見ても、イエスは
特別です。イエスが行った「奇跡の
数」とその「意味」という点で、他
の奇跡とは際立った違いがありま
す。他の人たちが仮に奇跡を行った
ことを認めたとしても、イエスの奇
跡は全く異なる性格の奇跡でした。
「奇跡の数」に関して言うなら、イ
エス以外の者たちは僅かの奇跡しか
行っていません。イエスの場合、マ
タイによる福音書に19、ルカに20、
そしてヨハネに8の奇跡が記されて
います。それに加えて共観福音書と
ヨハネには他にも、イエスが行った
他の多くの奇跡への言及があります
(マルコ1,32-34、3,7-12,6,53-56,ヨ
ハネ20,30参照)。「奇跡の意味」に



関してもイエスの奇跡は他のいかな
る魔術師の奇跡とも異なっていまし
た。イエスは奇跡の恵みを受けた者
が神の恩恵に感謝し、生活を改める
ことを目的として奇跡を行いまし
た。自分自身に対する賛美や栄光を
求めなかったことの証拠として、イ
エスは奇跡を行うことにあまり乗り
気でなかったことをあげることがで
きます。イエスの奇跡には独自の
「意味」があったのです。 

イエスの奇跡は神の国との関係にお
いて理解できます。「わたしが神の
霊で悪霊を追い出しているのであれ
ば、神の国はあなたたちのところに
来ているのだ」（マタイ12,28）。イ
エスは神の国を始め、人々が信じる
ようにと、その奇跡によって呼びか
けたのです。この点はイエスの奇跡
の基本かつ特徴であって、その奇跡
と神の国とは不可分なのです。



イエスの奇跡は、医者のように技術
的なものではなく、魔術師のように
悪魔や天使の行為でもなく、神の霊
の超自然の力によるのです。

従って、イエスが奇跡を行ったの
は、神の国がイエスのうちに現存す
ることを確認するため、悪霊の決定
的な敗北を知らしめるため、そして
イエスご自身に対する信仰を深めさ
せるためでした。奇跡は単に驚くべ
き出来事であるだけはありません。
奇跡的な出来事そのものよりも更に
深い意味を伴った神自身の行為とし
て考えて始めて説明できるもので
す。自然界に対する奇跡は、イエス
のうちに働く神の力が人間世界のか
なたにまで広がること、また神の力
が自然を支配することを示す証拠で
す。治療の奇跡や悪魔払いは魂を脅
かす悪から人間を救う力をイエスが
示したことの証拠です。これらすべ
ての奇跡は、もう一つの霊的な現実
を示しています。すなわち、肉体の



治療―つまり病気の隷属からの解放
―は、罪の奴隷状態からの解放とい
う霊的治癒を意味します。悪霊を追
い払う力は、悪に対するイエスの勝
利を示します。パンを増やす奇跡
は、聖体の賜物を暗示しています。
イエスが鎮めた嵐は、波乱に満ちた
困難なときに私たちをキリストへの
信仰へと導きます。ラザロの復活
は、キリストが復活そのものであ
り、終りにおける私たちの復活の象
徴です。

47．イエスは本当に教会を建てるこ
とを望んだのですか？ 

イエスの教えは、まずもってイスラ
エルに向けられたものです。イエス
は自分に従う人々に次のように語っ
ている通りです。「わたしは、イス
ラエルの家を失った羊のところにし
か遣わされていない」（マルコ
15,24）。イエスは活動の最初から皆
に対して回心を呼びかけていまし



た。「時は満ち、神の国は近づい
た。悔い改めて福音を信じなさい」
（マルコ1,15）。しかしながら、そ
の個人的な回心への呼びかけは個人
主義者的なものではなく、人々を救
うためにおいでになった神が、離散
した人々を神の民としてひとつに集
めることをつねに目指していたと考
えるべきです。 

神がその民に対してなされた約束を
成就するあたり、イエスが全人類を
対象にした「契約」の民として人々
を集める意図をもっていたことは明
らかです。その証拠は、ペトロを筆
頭とする12人の使徒団を設立したこ
とです。「12使徒の名前は次の通り
です、最初にペトロと呼ばれるシモ
ンとその兄弟のアンデレ、ゼベダイ
の子のヤコブとその兄弟のヨハネ、
フィリポとバルトロマイ、トマスと
徴税人のマタイ、アルファイの子の
ヤコブとタダイ、熱心党のシモン、
それにイエスを裏切ったイスカリオ



テノのユダである」（マタイ
10,1-4；参照マルコ3,13-16；ルカ
6,12-16）(質問「12人の使徒とは誰
ですか」を参照)。12という数字はイ
スラエルの12部族と関連しており、
神の聖なる民をイエスが呼び集める
というイエスの意図を明らかにして
います。彼ら12使徒は新しいエルサ
レムなの土台なのです（ヨハネの黙
示録21,12-14参照）。 

さらに、イエスの意図を示すもう一
つのしるしは、イエスが最後の晩餐
で制定した聖体を12使徒に託したこ
とです（質問「最後の晩餐で何が起
きましたか」を参照）。このように
して、イエスは、ご自分が始め終り
のときに完成する教会の中で、その
頭となる12使徒はしるしとなり道具
となる責任を担っていることを、全
教会に対してお示しになったので
す。たしかに、最後の晩餐の中で秘
跡的に先取りされ、また、教会が聖
体の秘跡を挙行するたびに現在化さ



れる十字架上における自己奉献は、
イエスご自身との交わりのうちに一
致し、イエスの始めた御業のしる
し・道具となる共同体を作り上げま
す。従って教会は、我々の救いのた
めに行れたキリストの全面的な奉献
によって生まれましたが、それは聖
体において先取りされ、十字架にお
いて完成されました。

12使徒の存在は、教会の存在と使命
に対するイエスの意志の最も明白な
しるしであり、キリストと教会の間
に何らの対立のないことの証拠でも
あります。教会を構成する人間に罪
があるにも拘わらず、キリストと教
会は不可分のものです。

使徒たちは自分たちの使命を、イエ
スから受け継いだ通りに、永続させ
なければならないことを自覚してい
ました。継続すべきこととしてイエ
スから受けたからです。使徒言行録
にも記されているとおり、使徒たち



は自分たちに託された使命が、自分
たちの死後も継続されるように後継
者を残すことに心を砕きました。彼
らは使徒職を通して正当な牧者の指
導のもとに組織化された共同体を残
しました。正当な牧者たちはキリス
トと聖霊との一致のうちに、その共
同体を構築し維持します。人々はそ
の交わりの中で御父が与える救いを
体験するよう召されています。 

聖パウロの手紙の中で、教会を構成
する人々について、次のように考え
られています。「聖なる民に属する
者、神の家族であり、使徒や預言者
という土台の上に建てられていま
す。そのかなめ石はキリスト・イエ
スご自身です」（エフェソの教会へ
の手紙2,19-20）。

イエスが打ち立てたという事実と、
その事実においてイエスが自らをお
与えになるという現実を無視すれ
ば、イエスに出会うことはできませ



ん。イエスとその教会の間には、不
可分で深く神秘的な連続性があるの
です。そのおかげでキリストは今日
もご自分の民の中に現存するので
す。 

48．聖杯とは何ですか？バレンシア
にある聖杯との関係は何ですか？ 

聖杯（grial）の語源は後期ラテン語
のgradalis もしくはgratalisで、それ
は古典ラテン語のcrater すなわち容
器から来ています。中世の騎士道物
語によると、それは最後の晩餐でイ
エスが聖別した御血を入れた容器も
しくは杯で、後にアリマテアのヨセ
フがイエスの遺体を洗った時、体か
ら流れ出た血と水を集めるために用
いられた物と言われています。物語
によると、その数年の後、ヨセフは
その容器をブリテン島にもって行き
（質問「アリマテアのヨセフとは誰
か」を参照）、そこでこの聖遺物を
守る共同体を設立し、それが後にテ



ンプル騎士団と関係してきます。こ
の伝説は、恐らくウエールズのある
国で生まれたもので、これは５世紀
の外典『ピラト言行録』と呼ばれる
ラテン語化された古い文献の影響を
受けたものと思われます。さらにこ
の伝説は、アーサー王物語に関係す
るパルツィファルというケルトの伝
説的英雄の物語と共に肉付けされ広
まって行きます。この物語は、クレ
ティアン・デ・トロワの作である
『聖杯物語』、ヴォルフラム・フォ
ン・エシェンバハの作である『パル
ツィファル』、トマス・マロリーの
作である『アーサー王の死』等の作
品を通して広まっていったのです。
聖杯は宝石に変わり、一時期、天使
に守られ、後に聖杯の王を団長とす
る聖杯騎士団の保護に託されまし
た。毎年、聖金曜日には天から鳩が
舞い降りてきて、宝石の上にホスチ
アを供えます。こうして、この宝石
が持つとされる神秘的な力が新たに
されるのです。この宝石は、永遠の



若さとあらゆる飢え渇きを満たす力
を与えると言われていたのです。時
には、宝石のいくつかの刻印は、永
遠の至福受けるために、モンサル
ヴァートにある聖杯の町に呼ばれて
いるのが誰であるかを啓示するとも
考えられていたそうです。

この伝説は、その主題として、イエ
スが最後の晩餐で用いた聖杯と関係
しており、それについては、基本的
に3つに分類できる古い伝承が存在
します。最も古い伝承は7世紀のも
ので、それによるとアングロ・サク
ソンのある巡礼者がエルサレムにあ
る聖墳墓教会の中で、イエスが使っ
た聖杯を見て手に触れたと主張する
ものです。それによると、聖杯は銀
で出来ており取手が2ついていたと
のことです。2番目の伝承による
と、聖杯はジェノバのサン・ロレン
ツォ教会に保存されているというも
のです。それは「Sacro catino」と
呼ばれ、緑色のクリスタルで皿のよ



うな形をしています。12世紀の十字
軍によりジェノバに運ばれたものと
言われています。3番目の伝承によ
ると、最後の晩餐で用いられた聖杯
はバレンシア（スペイン）の司教座
聖堂の中に保存されているもので、
「Santo Cáliz」として崇敬されてい
ます。それは玉髄で作られた暗色の
杯で、聖ペトロがローマに持ち込
み、その後、彼の後継者が使用して
いましたが、3世紀に迫害を避ける
ため、聖ロレンソに託され、スペイ
ンのウエスカに移されました。その
後、やはりスペインのアラゴン地方
を転々とした後、15世紀にバレンシ
アに移されたと言われています。

49．ポンティオ・ピラトとは誰です
か？ 

ポンティオ・ピラトは、西暦26年か
ら36年もしくは37年初めまで、ロー
マ帝国のユダヤ属州で総督を務めた
人物です。彼の管轄権はサマリアと



イドマヤにも及びました。これ以前
の彼の生涯について確かなことは何
もわかっていません。彼の職務は、
皇帝クラウディウスの以前まで使わ
れていたpraefectus（長官、総督）
に該当し、この点はカイサリアで見
つかった碑文で確認されています。
彼の職務をprocurator（執政官、総
督）と記述している古代の作者がい
ますが、これは時代錯誤です。福音
書は一般的に統治者という意味の言
葉を使っています。総督として属州
の秩序の維持と司法および経済の管
理を担当しました。従って、イエス
の事件で司法手続きを行ったことで
明らかなように、司法制度の前面に
立たなければならず、また属州と
ローマの運営のために貢物や税金を
徴収しなければなりませんでした。
この最後の職務の執行に関しては直
接的な証拠はありませんが、後述す
るフラウィウス・ヨセフスが記して
いる水道橋を巡る事件は、確かにそ
の職務執行の結果です。更に、西暦



29年、30年そして31年にエルサレム
で鋳造された硬貨が発見されました
が、それは間違いなくピラトの命令
で造られたものです。しかし、とり
わけナザレのイエスを処刑した人物
として歴史に名を残しました。そし
て、皮肉なことに、これによりピラ
トの名前はキリスト教の信条の中
で、「ポンティオ・ピラトのもとで
苦しみを受け、十字架につけられて
死に、葬られ…」と唱えられること
になったのです。

フィロンやフラウィウス・ヨセフス
が伝えるところによると、ピラトの
ユダヤ人との関係は決して良好なも
のではなかったようです。ヨセフス
の見解では、ピラトの時代、パレス
チナは非常に混乱していて、フィロ
ンの語るところによれば総督は「汚
職体質、暴力、窃盗、強盗、権力の
乱用、しばしば裁判なしの囚人の処
刑、限りない残忍さ」（ガイウス
302）で特徴づけられるようです。



これらの評価には、この二著者の独
自の意図と理解が影響を与えている
でしょうが、ピラトの残酷さは、ル
カ13,1が示唆するように（総督がガ
リラヤ人の血を彼らのいけにえに混
ぜた出来事が述べられている箇
所）、疑いの余地はないようです。
ヨセフスとフィロンは、ピラトがエ
ルサレムに皇帝ティベリウスを称え
た徽章をもちこんだことも語ってい
ますが、このことがエルサレムで大
きな混乱を招き、徽章はカイサリア
まで持ち出されなければならなく
なったのでした。また、ヨセフス
は、ピラトが水道橋の建設に際して
ユダヤ人の神殿から拠出させたと
語っています。その決定は流血の事
態となる反乱を引き起こしました。
ある人たちは、これがルカ13,1に記
されている事件であると考えていま
す。ヨセフスが語る最後のエピソー
ドは西暦35年ごろに起きたガリジム
の丘でのサマリア人への暴力的な弾
圧です。その結果、サマリア人はシ



リアの総督のヴィテリオに使節を送
ります。そしてヴィテリオはピラト
の任務を解きました。ピラトは事態
の釈明のためにローマに召還されま
したが、ローマに着いたときティベ
リウス帝はすでに死去していたので
す。エウゼビウスが集めた一つの言
い伝えによると、ピラトはカリグラ
帝の時代に不興を買い自殺したので
した。

後代には、ピラトの人物に関する
様々な伝説が現われました。ティベ
ルもしくはヴィエンヌ(フランス)で
恐ろしい最後を迎えたという伝説
や、妻プロクラと共にキリスト教に
改心したという伝説（特に中世に
『ニコデモの福音書』の一部をなす
『ピラト言行録』）もあります。こ
のプロクラはイエスを弁護したとし
てギリシャ正教教会で聖人として崇
められています（参照：マタイ
27,19）。エチオピアとコプトの教会
ではピラト自身が聖人に加えられて



います。しかし、キリスト教がロー
マ帝国内で道を開く上で困難に直面
していた時期にローマの総督の罪を
軽減しようとする意図が見られるこ
れらの伝説とは別にして、我々が福
音書を通して知るピラトは無気力な
人物で、真実と向き合おうとせず、
群衆を喜ばせることを好んでいま
す。

しかしながら、信仰宣言の中でのピ
ラトの存在は極めて重要です。キリ
スト教は歴史的な宗教であって、倫
理的なプログラムでも、哲学でもな
いことを思い起こさせてくれるから
です。贖いはこの世界の具体的な場
所、すなわちパレスチナで、歴史の
具体的な時期に、すなわちピラトが
ユダヤの総督であった時に実現した
のです。

50．イエスはいかなる政治的な考え
方をもっていましたか？ 



イエスは政治的な暴動を扇動したと
してローマの統治者へ告発されまし
た（参照ルカ23,21）。総督ピラト
は、熟考する一方で、次の理由で死
刑に処するようにとの圧力を受けま
した。「もし、この男を釈放するな
ら、あなたは皇帝の友ではない、王
と自称する者は皆、皇帝に背いてい
ます」（ヨハネ19,12）。それゆえ、
十字架刑の罪状札には、処刑の理由
として「ナザレのイエス、ユダヤ人
の王」と書かれたのです。

イエスは正義、愛、平和の国である
神の国を宣べ伝えましたが、告発者
たちはそれを口実として、イエスの
教えはローマにとって問題を引き起
こすことになると主張しました。し
かし、イエスは直接的に政治には参
加せず、また当時のガリラヤやユダ
ヤに住む人々の政治的な意見や行動
に同調せず、また、いかなる党派や
体制にも加担しませんでした。



このことは、イエスが当時の社会生
活にかかわりのある重要な問題に注
意を払わなかったということではあ
りません。実際、イエスは病人、貧
しい人、困窮者などをなおざりにし
ませんでした。正義を説き、なかん
ずく、わけ隔てのない隣人への愛を
説きました。

イエスが過越祭に参列するためにエ
ルサレムに入ったとき、群衆はイエ
スをメシアとして歓呼の声を上げ、
その歩調に合わせて叫びました。
「ダビデの子ホサナ。主の名によっ
て来られる方に、祝福があるよう
に。いと高きところにホサナ」（マ
タイ21,9）。それにもかかわらず、
イエスは人々がメシアに描いた政治
的な期待には応えませんでした。直
面している状況を武力で変えるため
に来た戦闘指導者でもなく、ローマ
の権力に対して蜂起をうながす革命
家でもなかったのです。



イエスのメシアについての考えは、
イザヤが預言した苦しむ僕の賛歌
（イザヤ52,13‐53,12）に照らして
理解されるもので、多くの人の贖い
のため自らを死に差し出すというも
のだったのです。聖霊に導かれた初
期のキリスト教徒は、起こった事柄
を熟考するに従って、はっきりとそ
のことを理解したのでした。「あな
たがたが召されたのはこのためで
す。というのは、キリストもあなた
がたのために苦しみを受け、その足
跡に続くようにと、模範を残された
からです。『この方は、罪を犯した
ことがなく、その口には偽りがな
かった』。ののしられてもののしり
返さず、苦しめられても人を脅さ
ず、正しくお裁きになる方にお任せ
になりました。そして、十字架にか
かって、自らその身にわたしたちの
罪を担ってくださいました。わたし
たちが、罪に対して死んで、義に
よって生きるようになるためです。
そのお受けになった傷によって、あ



なたがたはいやされました。あなた
がたは羊のようにさまよっていまし
たが、今は、魂の牧者であり、監督
者である方のところへ戻って来たの
です」（１ペロト2,21-25）。

近年出されているイエス伝の中に
は、当時の政治情勢に対するイエス
の態度を理解する上で、彼が選んだ
12使徒の多様性に注目しているもの
があります。とりわけ、熱心党と呼
ばれるシモン（参照ルカ6,15）は常
に引き合いに出されます。そのあだ
名が示すように、このシモンは急進
的なナショナリストであったとさ
れ、ローマからのユダヤの独立のた
めに戦っていたと考えられるので
す。また、この地域の言語に詳しい
研究者の中には、イスカリオテのユ
ダに関して、そのあだ名iskariotはラ
テン語の「暗殺者」を意味する
sicariusがギリシャ語に広まった言
葉ではないかと指摘し、これはユダ
がユダヤ・ナショナリズムの最も過



激で暴力的なグループの支持者で
あったことを示しているのではない
かと考えています。その一方で、マ
タイはローマ帝国のための徴税人
（publicanus）で、彼はローマ帝国
の協力者とみなされていました。ま
た、フィリポに関しては、その名前
はガリラヤ地方に定着したヘレニズ
ム文化圏の出身者であることを示し
ています。

これらの資料には、まだ議論の余地
が残っているでしょうし、また、12
使徒のある人物を、後に力を持つこ
とになるある政治思想と結び付ける
こともできるでしょう。いずれにし
ても12使徒たちは、それぞれ独自の
考えと態度を持つ多様な人びとで
あったことには変わりなく、そのよ
うな政治的な考えや社会的な地位を
超越するイエスご自身の仕事に呼ば
れたことを見事に示していると言え
るでしょう。



51．コンスタンティヌスとは誰です
か？

コンスタンティヌス一世もしくはコ
ンスタンティヌス大帝として知られ
ているフラウィウス・ウァレリウ
ス・アウレリウス・コンスタンティ
ヌス（272−337）は西暦306年から
337年の間、ローマ帝国の皇帝でし
た。彼は歴史上最初のキリスト教徒
の皇帝として歴史に名を連ねていま
す。

彼の父コンスタンティウス・クロル
スは、もともとギリシャの士官でし
たが、305年に西方の皇帝に擁立さ
れました（同じ年、東方ではガレリ
ウスが皇帝に抜擢されています）。
このコンスタンティウス・クロルス
と、後に聖人になったそのヘレナと
の間に、コンスタンティヌスは生ま
れました。コンスタンティウス・ク
ロルスが306年にブリタニアで没す
ると、地元の軍隊はコンスタンティ



ヌスを皇帝に擁立しました。当時は
政治的に難しい状況下にありまし
た。コンスタンティヌス帝は、イタ
リア・北アフリカを支配していた元
皇帝マクシミアヌス及びその息子マ
クセンティウスと緊張関係にあった
のです。コンスタンティヌスは310
年にマクシミアヌスを打ち破り、そ
してマクセンティウスを312年の10
月28日、ミルウィウス橋の戦いで打
ち破りました。伝説の語るところに
よると、コンスタンティヌスはこの
戦闘に入る前に幻を見ました。異教
徒として礼拝していた太陽を見つめ
ている時、そこに十字架が見えたと
いうのです。そして、自軍の兵士た
ちの盾に、キリストを表わす組み合
わせ文字（キリストのギリシャ語で
の名前の最初の２文字を重ねたモノ
グラム）を掲げるように命じまし
た。コンスタンティヌスは異教徒の
儀式をおこない続けたのですが、こ
の勝利以来キリスト教徒に対して好
意的になりました。東方皇帝のリキ



ニウスと連名で信仰の自由を保障す
るいわゆる「ミラノ勅令」（次の質
問を参照）を発布しました。その後
両皇帝は対立し324年にコンスタン
ティヌスはリキニウスを打倒し帝国
の唯一の皇帝になりました。

コンスタンティヌスは、行政、軍
事、経済面で多くの改革を実施しま
したが、特に際立っていたのは宗教
政策面での措置で、まず最初に帝国
のキリスト教化に向けられました。
コンスタンティヌスは教会の統一を
維持するのに適した組織作りを推進
しましたが、それは国家の統一を維
持しその君主形態を合法化する方法
としての行動でした。ただし、個人
としての宗教的動機を排除すること
はできないでしょう。教会の行政面
での措置と同時に、異端や分裂に対
する方策も取りました。教会の統一
を守るために、北アフリカのドナ
トゥス派によって引き起こされた分
裂と戦い、またアリウス派により引



き起こされた三位一体論争を解決す
るためにニケア公会議（質問；「ニ
ケア公会議で何が起きましたか」を
参照）を開催しました。330年に
ローマ帝国の首都をローマからビザ
ンティウムに遷し、そこをコンスタ
ンティノープルと命名します。この
遷都は、キリスト教の中心となるべ
き首都の建設を望んだものでした
が、一方では、それまでの伝統から
離れてしまう結果となりました。コ
ンスタンティヌスには洗礼の機会は
しばしばあったはずですが、実際に
洗礼を受けたのは死の直前でした。
洗礼を司式したのは、アリウス派の
司教・ニコメディアのエウセビウス
でした。

コンスタンティヌスの統治には、彼
が生きた時代に一般的であった欠点
（たとえば、気まぐれで暴力的だと
いった性格など）があったことは否
定でいませんが、他方、教会に自由
を与え教会の一致に貢献したことも



否定できません。一方、教会の一致
を図るためにコンスタンティヌスが
最終的に聖書に含まれる書物の数を
決定したということは歴史的に定か
ではありません。聖書の正典の決定
までは長い過程があり、コンスタン
ティヌスより後の時代に終ることに
なります。ただし、4つの福音書に
ついては、コンスタンティヌスより
ずっと以前から、教会は正典として
認めていました。福音書と名付けら
れた他の文書が異端として正典から
排除されたのは、コンスタンティヌ
スの時代よりも数十年以前のこと
だったのです。

52．ミラノ勅令

四世紀の初め、再びキリスト教徒は
激しく迫害されました。皇帝ディオ
クレティアヌスはガレリウスと共に
303年に「大迫害」として知られて
いる弾圧を行います。それは、キリ
スト教が広がることで国家の統一が



危機にさらされると考えた皇帝が、
その統一を回復する目的で行ったも
のでした。この弾圧で命じられた事
柄は、たとえば：キリスト教の教会
を取り壊すこと、聖書を焼き捨てる
こと、教会の権威者たちを殺害する
こと、キリスト教徒を公職から追放
し市民権を剥奪すること、神々に生
贄を捧げなければ死刑に処するこ
と、などでした。キリスト教徒を根
こそぎにするための方策が巧くいか
なかったので、ガレリウスは寛容と
政治的な都合を考えて、311年4月30
日に寛容令を発布します。これによ
り、キリスト教に対する弾圧は終了
し、キリスト教徒の法的な存在が認
知され、集会を開く自由や教会を建
設する自由が認められました。

そうこうしているうちに、コンスタ
ンティヌスは西方の皇帝に選ばれま
した。312年にマクセンティウスを
打ち破り、翌年2月にミラノで東方
皇帝のリキニウスと会見しました。



二人は、様々な事柄を協議します
が、その中で、キリスト教徒の取り
扱いについても話し合いました。そ
して、キリスト教に有利な法令を発
布することで合意しました。この会
談の結果は「ミラノ勅令」として知
られるものですが、二人の皇帝がミ
ラノで発布した勅令は存在しなかっ
たと考えられています。ミラノで合
意した内容は、リキニウスが帝国の
東方で発布した勅令で知ることが出
来ます。我々が手にすることが出来
る文献は、皇帝が313年にローマ帝
国属州の総督宛に送った書簡です。
これについて、カイサリアのエウセ
ビウス（『古代教会史』10,5）とラ
クタンティウス（『迫害者たちの
死』48）が、それぞれ取り上げてい
ます。この勅令の最初の部分では、
全市民の信仰の自由を規定し、結果
としてキリスト教徒もこの自由を享
受する権利が明確に認められていま
す。その勅令は、キリスト教のみな
らず、他のいかなる宗教をも実践す



ることを認めました。勅令の二番目
の部分では、かつてキリスト教徒の
集会所や礼拝所であった場所、およ
び、迫害中にローマ帝国の行政機関
により没収され個人に売却されたキ
リスト教徒の他の資産を返還するこ
とが規定されました。

勅令はキリスト教に特別な地位を与
えるどころか、あらゆる宗教の好意
を得ようとしていたように思えま
す。コンスタンティヌスはキリスト
教を優遇しながらも、一時期「不敗
の太陽神」信仰を続けていました。
いずれにしても、異教信仰は帝国の
正式な宗教ではなくなり、勅令はキ
リスト教徒が他の市民と同等の権利
を享受できることを認めました。こ
の時以降、教会は合法的な宗教とな
り、帝国からの法的な承認を得て、
キリスト教興隆の道が開かれたので
す。



53．ニケア公会議で何が起こりまし
たか？

第１ニケアア公会議は最初の公会議
です。すなわちキリスト教徒が存在
するあらゆる地域の司教たちが一同
に会したという意味で普遍的な性格
をもつ会議でした。この公会議は、
教会が安定した平和を享受すること
ができ、公に集会を開くことが出来
ようになった状況下で開催されまし
た。会議は325年５月20日より7月25
日の期間で開催されました。その会
議には、つい最近まで行われていた
迫害の中で信仰を貫いたがために刑
に処せられ体に傷を負った司教たち
も参加していました。

その会議が行われた時にはまだ洗礼
を受けていなかった皇帝コンスタン
ティヌスは司教たちの参加を容易に
するために、帝国の駅舎を彼らが旅
行に使用できるように開放し、ま
た、ニコメディアの皇帝住居に近



かったビティニアのニケアで司教た
ちをもてなしました。324年にリキ
ニウスに戦いで勝ち帝国の再統一を
図ったばかりの皇帝にとって、この
会議は非常に時宜を得ていると思え
たのでした。また、同時に、イエ
ス・キリストの真の神性を否定する
司祭アリウスにより揺れていたキリ
スト教会の統一を図りたいと考えた
のでした。318年以来、アレクサン
ドリアの司教アレクサンダーと対立
していたアリウスは、エジプトの全
司教による教会会議において破門さ
れていました。その後アリウスはア
レクサンドリアを抜け出し、友人で
あったニコメディアの司教エウセビ
オスのもとに逃れました。

公会議の教父の中にその当時の最も
重要な聖職者も含まれていました。
公会議の司会を務めたと思われるコ
ルドバの司教オージオも参加してい
ました。他の出席者の中には、当時
は助祭であったアタナシウスを伴っ



たアレクサンドリアの司教アレクサ
ンダー、アンカラの司教マルケロ
ス、エルサレムの司教マカリオス、
カッパドキアのカイサリアの司教レ
オンティウス、アンティオキアの司
教エウスタティオス等がいて、その
他に高齢のために出席できなかった
ローマの司教の代理を務めた数名の
司祭がいました。更に、アリウスの
友人であったカイサリアのエウセビ
オスやニコメディアのエウセビオ
ス、その他何人かのアリウス支持者
も出席していました。全部で約300
人もの司教が参加していました。

皇帝コンスタンティヌスの好意をあ
てにしたアリウスの支持者たちは、
公会議はただちに自分たちの主張を
受け入れるだろうと考えていまし
た。しかしながら、ニコメディアの
エウセビオスが、キリストは高く傑
出しているが人間以上ではなくまた
神性がないと述べて口火を切ったと
き、出席者の大多数はただちにその



主張は使徒たちから受け継いだ信仰
を裏切るものであると気づきまし
た。重大な混乱を避けるため、公会
議の教父たちは、カイサリア教会の
洗礼用信条をもとに、信条を作成し
ました。その信条は、キリスト教の
最初の時代から受け入れられ認めら
れた信仰の真の宣言を総合的かつ明
白に反映したものです。その信条で
は、イエス・キリストは「父と同じ
本質、神よりの神、光よりの光、真
の神からの真の神、造られずして生
まれた、父と同一実体である」と謳
われています。二人の司教を除く、
すべての公会議の教父たちはこの信
条をニケア信条として325年6月19日
に承認しました。

この根本的な問題に加えて、ニケア
公会議では、復活祭の日を、ローマ
の教会と多くの教会の慣習に従い、
春の最初の満月の後の最初の日曜日
とすることを決定しました。また教
会内部の運営に関するさほど重要で



ない規律上の問題も議論されまし
た。

最も重要な議題である、アリウス派
異端の危機に関しては、しばらくし
てコンスタンティヌスの支援をあて
にしたニコメディアのエウセビウス
は司教座に帰り着くことが出来、皇
帝自身もコンスタンティノープルの
司教にアリウスを教会との交わりに
復帰させるように命じました。一
方、アレクサンダーの死によりアタ
ナシオスはアレクサンドリアの司教
となりました。4世紀における教会
の中で最も偉大な人物の一人であっ
たアタナシオスは、極めて優れた見
識をもってニケア信条を擁護しまし
たが、まさにそのために皇帝により
国外へ追放されてしまいました。

アリウス派の考えに近い歴史家のカ
イサリアのエウセビウスは、その著
書の中でニケア公会議でのコンスタ
ンティヌス帝の影響をいささか誇張



して記述しています。もしこの文献
のみを手がかりにするなら、皇帝は
会議の最初の挨拶の言葉を述べるの
みならず公会議に出席した司教たち
に対して教義上の問題を提起し対立
する人々を和解させ、一致を回復さ
せる主役を演じたことになります。
それは事実を歪めた記録です。

入手可能なあらゆる諸文献を調べる
と、確かにコンスタンティヌスはニ
ケア公会議の開催を容易にし、実際
その会議に影響を与え、そしてあら
ゆる協力をしたと言えるでしょう。
しかしながら、文献を更に深く調べ
ると皇帝はニケア信徒の作成に何ら
影響を与えていないことが分かりま
す。というのも、そこで議論された
問題で采配をふる神学的知識を持ち
合わせていなかったからです。特に
公会議で承認された信条は、アリウ
ス派に傾いていた皇帝自身の考え方
にはそぐわないものでした。皇帝
は、イエス・キリストを神ではなく



卓越した人物であると考えていたの
です。

54．ユダの福音書は何を語っていま
すか？

教父や古代の教会著述家たちが言及
している種々の外典の中に『ユダの
福音書』と呼ばれる文献がありま
す。その外典に関して聖イレネオは
『異端論駁』（1,31,1）の中で次の
ように書いています。「他の人々
は、カインは天上の力で自己の存在
を獲得したと主張している。また、
エサウ、コラ、ソドムの者たち、ま
たこれらに類する者たちが互いに関
係し合うことを認めている。そのた
め、彼らの誰も危害を受けることは
なかったものの、創造主より責め立
てられたのだと、考えられている。
知恵は、自らに属していることを、
彼らから自分自身へと移す習性を
持っていた。また彼らは、裏切り者
のユダはこれらのことを熟知してお



り、真実を知っている唯一の者とし
て、ユダは裏切りの神秘を実行した
のであると言っている。彼のせい
で、地上と天上のすべてのことは溶
解したと、彼らは言っている。これ
らのことは、ユダの福音書と名付け
られている虚構の物語りの中で記さ
れていることである」。ユダに関し
ては、聖エピファニウスとキュロス
のテオドレトスもまた言及していま
す。

イレネオがこの論文を書いたのは
180年です。そうすれば、『ユダの
福音書』はその前に書かれているこ
とになります。恐らく、130〜170年
の間にギリシャ語で書かれたと考え
られています。カインに属するグ
ループについては、イレネオの記録
以外には知られていません。グノー
シス主義とは独立したグループで
あったのか、あるいは、グノーシス
主義に関わるものであったのかも分
かっていません。



ごく最近、『ユダの福音書』を含む
コプト語で書かれた4世紀の写本が
エジプトで発見されたことが報道さ
れました。その写本には、他にもグ
ノーシス主義の三つの文献が含まれ
ています。この新たな発見により、
『ユダの福音書』には、イエスが
「過越祭の3日前に」イスカリオテ
のユダに与えた怪しげな啓示につい
て記述されていることが分かりま
す。『マリアの福音書』（質問30を
参照）の場合のように、何ら歴史的
に根拠のない事柄を扱っており、こ
の宗派に入信したばかりの者たちに
奥義を伝えるためにユダの名前を
使っているのです。奇跡を起こした
り、自らを子供の姿で弟子たちに示
したりしながら、地上での使命を遂
行するイエスについて述べた後に、
イエスと弟子たちの対話について
語っています。イエスは、弟子たち
がパンに感謝を捧げることを笑い、
弟子たちはそれに腹を立てます。た
だユダだけは、イエスの望みに適っ



た反応を示しました。そして、イエ
スに言います。「私はあなたが誰
で、どこから来られたか知っていま
す。あなたはバルベロの不死の王国
から来られ、私には、あなたを送っ
た方の名前を口にする資格はありま
せん」（バルベロはセティアノ型の
グノーシス的宇宙論における神の最
初の発散です）。されに、弟子たち
とイエスとのやり取りや、ユダとイ
エスとの対話などが続きますが、そ
こでは複雑な宇宙論が取り上げられ
ています。この書物の終りの部分で
は、イエスがユダに次のごとく語っ
たと述べられています。「お前はす
べての者たちを超えている。そし
て、お前は私が身にまとっているこ
の人間をいけにえとして捧げるであ
ろう」。書物は、最後にユダは律法
学者たちから金を受け取り、彼らに
イエスを売り渡したと記していま
す。



この新たな文献は2世紀のグノーシ
ス主義に関する知識を広げる上で価
値がありますが、歴史的な観点に立
つと、福音書を通して知られている
イエスとその弟子たちに関して、新
たな知識を提供するものではありま
せん。過去に発見された他の写本同
様、この文献も、イレネオをはじめ
エピファニウスや他の古代の著述家
がグノーシス主義に関して残した記
録の信憑性を裏付けています。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/
iesukirisutotojiao-hui/ (2026/01/23)

https://opusdei.org/ja-jp/article/iesukirisutotojiao-hui/
https://opusdei.org/ja-jp/article/iesukirisutotojiao-hui/

	イエス・キリストと教会

