
opusdei.org

情報化社会において
如何に内面性を涵養
すべきか？

アラーム、メール、ツィッ
ター、アラート、電話、コン
ピューターなどは、現実との
かかわり方を変えました。こ
れらの手段が、日々の生活に
おいて、神と人々への奉仕に
本当に役立つために何をすべ
きでしょうか。

2014/10/22



情報技術の進歩により、私たちが
日々受け取る情報の量は格段に増え
ました。世界のどこか遠い国で起
こっていることをリアルタイムで知
ることはもはや当たり前のこととな
り、世の中で起きていることについ
て情報を得るのは日に日に簡単に
なっています。このような新たな社
会環境において、私たちは情報とそ
れを獲得するための道具と上手に付
き合っていかなければなりません。

巷に溢れんばかりの情報量を前にし
て、まず私たちは内省的な姿勢を保
つ必要があります。つまり、有用な
情報とそうでないものを見極め、振
り分ける力です。しばしばこの見極
めが難しいのは「情報伝達の速度
は、わたしたちが考察したり判断し
たりする能力を超えていて、よりバ
ランスのとれた適切な自己表現をす
る[1]」ことを困難にしているからで
す。更にテキストメッセージ、画像
や音楽データなどをやり取りする技



術も発達し、それらが私たちの注意
を惹きつけて止みません。気を付け
ないと本来すべきことをそっちのけ
にして、それらの対応に追われてし
まう危険性があります。

それゆえ、沈黙はコミュニケーショ
ンにおいて不可欠な過程であること
を考えるべきでしょう。内省する時
間を置くことで、受け取ったメッ
セージを正確に理解し、適切な返答
をすることが可能になります。「沈
黙のうちに、わたしたちはよりいっ
そう自らに耳を傾け、自分自身のこ
とを理解できます。考えがひらめ
き、深まります。また、自分が何を
いいたいのか、他者に何を求めてい
るのかをより明確に認識し、どのよ
うに自分自身を表現するかを選びま
す[2]。」

キリスト者の生活において落ち着き
や沈黙は一層重要な役割を果たしま
す。それは、内面性を養い、聖霊の



声を聴き、神の御旨に従って行動す
るために必要な条件だからです。聖
ホセマリアは沈黙、内的豊かさ、霊
的実りを関連付けていました[3]。
また、教皇フランシスコは、「騒音
に押しつぶされそうな今日、沈黙の
価値を再発見し、神の声、身近な
人々の声に、耳を傾け[4]」るよう招
いておられます。技術の進歩と新た
な社会環境を前に、私たちは一体ど
のようにして内面性を豊かにするこ
とができるのでしょうか。

節制の徳を味方につける

聖ホセマリアは以下のような分かり
易い勧めを記しています。「『およ
そ都合の悪いときに色々な事柄が頭
の中を駆けめぐります』とあなたは
言う。だら、内的な沈黙の一時をも
て、内的感覚と外的感覚を見張れ、
と勧めるのだ[5]。」なすべき事柄に
集中し、その事柄を聖化するために
は、感覚を見張る必要があると言っ



ています。膨大な情報をもたらす情
報機器についても、他の全ての物的
善がそうであるように、節度をもっ
て使う必要があるのです。

節制の徳は、デジタル社会において
内的な自由を維持するための強い味
方になります。「節制とは自らの主
人であることです[6]。」なぜなら私
たちが、持っている道具を善のため
に使うことができるよう、度が過ぎ
た使い方を防いでくれるからです。
神の子としての尊厳をもって、それ
ぞれの道具にそれ相応な価値を認
め、それらを適切に使えるようにし
てくれるのです。

電子機器の選択やサービスの契約、
無料ソフトの使用などにおいて、適
切でありたいと思うのであれば、そ
うした手段の魅力や有用性について
考えることは勿論ですが、一方でそ
れらが節度ある生活のスタイルに合
うかどうかについても考えてみる必



要があります。「この道具は時間の
活用に役立つだろうか？それとも私
の注意を散漫にしてしまうだろう
か？」「新しい機能が加わったあの
モデルに買い換えるべきだろうか？
それとも今の手持ちのもので十分だ
ろうか？」

聖性を目指すには、単に「してもよ
いから」という理由だけで物事を判
断するのではなく、更に高い次元で
考える必要があります。「この道具
は私が神様に近づくのを助けてくれ
るだろうか？」と自問すべきでしょ
う。聖パウロの次の言葉は多くの気
付きを与えてくれます。「『私なら
何をしてもよい。』けれども、すべ
てがためになるとは言えない。『私
なら何をしてもよい』というが、し
かし私は何の奴隷にもなりたくはな
い[7]。」聖パウロが自制について
語ったこの言葉は、現代において新
たな意味合いを帯びています。情報
技術は私たちの好奇心や欲求を非常



に早く満たしてくれるため、私たち
はそれを必要以上に頻繁に繰り返し
使いがちです。情報技術の使用に一
定の限度を設けることで、それを使
わないと不安になったり、極端な場
合それに依存したりすることを避け
られます。次の短い勧めがとても役
に立つでしょう。「『ノー』と言う
習慣を身につけなさい[8]。」この勧
めには、聖ホセマリア自身が次のよ
うに語る肯定的な意味合いが含まれ
ています。「内面において勝利をお
さめてこそ、心の平安が生まれま
す。そしてその平安を私たちは、そ
れぞれの家庭に、私たちが生きる社
会に、この世界にもたらすのです
[9]。」

ある新しい技術を使うべきか否かは
各々が置かれた状況や必要によりま
す。ですから、この分野においては
各々が、信頼できる人々の助言を仰
ぎながら、自分に合った適切な対処
方法を見つけなければなりません。



「節度をもって使っているだろう
か？」といつも自問してみると良い
でしょう。たとえばメッセージを送
信することは、友達に親しみを伝え
るのに大変役立ちます。しかしなが
らメッセージのやり取りがあまりに
頻繁で、私たちが仕事や勉強に集中
できないとしたら、それは軽佻浮薄
か時間の無駄に陥っているのではな
いでしょうか。集中力を必要とする
作業をしているときや誰かと話して
いるときなど、受信したメッセージ
に直ぐに返事をしたい衝動を抑え少
し後まで我慢する。そうした自制心
をもつことが大切です。

幾つかの具体的なルール作りもこの
分野で節制を生きるのに役立ちま
す。たとえば次のようなものが挙げ
られるでしょう。インターネットを
使う時間を決める。一日にソーシャ
ルメディアやメールをチェックする
回数を決める。パソコンやスマート
フォンを夜間は使用しない。食事中



はそれらの使用を控える。黙想会に
参加しているなど、一層の潜心を必
要とするときはそれらの使用を断
つ。インターネットの使用を適切な
時間と場所に限ることで、無目的な
ネットサーフィンで時間を浪費した
り、軽佻浮薄なコンテンツ、キリス
ト者としての生き方に反するような
コンテンツに出くわしたりすること
を避けることが出来ます。

私たちの人生の最終目標は、ワンク
リックで即欲求や好奇心が満たされ
ることではなく、もっと先にありま
す。節制を生きるのもその最終目標
のためです。節制の徳は私たちをよ
り堅固な人間にしてくれます。節制
を生きることで、「不節制によって
いわばぼやけてしまった生活が色合
いを取り戻します。人々に心を配
り、自分のものをひとと分かち合
い、大きな仕事にも取りかかる
[10]」ことができるようになるので
す。



勉学の価値

本来勉学は私たちの知的好奇心をよ
り崇高な知へと秩序づけてくれるも
ので、従って節制とも深い関係があ
ります。聖トマス・アクィナスによ
れば、勤勉の徳とは安楽や怠惰に克
ち「物事についての知識を得ようと
努める或る熱心さ[11]」なのです。
思考がある事柄に集中すればするほ
ど、学びたい、知りたいという知的
欲求は秩序正しく広がっていくもの
です。

知的好奇心は他者への奉仕に向けら
れるとき、より豊かな実を結びま
す。また、奉仕の精神から生まれる
知的好奇心は、私たちがこの世を正
しく愛し神へと向かわせるために、
社会の発展に貢献するよう促しま
す。しかし、このことは世の中に埋
没してしまい、物珍しさから全ての
事象について知っておきたいと思う
こととは違います。秩序を欠いたそ



のような態度は、結果的に私たちを
軽佻浮薄で知的散漫な人間、神とな
かなか親しくなれない人間、使徒職
の熱意に欠ける人間にしてしまいま
す。

新しい情報技術によって私たちがア
クセス出来る情報の量は格段に増え
ました。それらの情報自体は、たと
えば学術研究や家族旅行の行き先の
選択など、様々な場面で私たちを助
けてくれます。しかしながら、一方
で乱れた知識欲が存在するのもまた
事実です。知識欲を乱れたまま放置
すると、ある人は当人にとって義務
である勉学を途中で放棄し、「あま
り有益でないものを知ろうと努め
て、彼等が本来の務めとして必ずし
なければならないものを学ぶ努力を
怠る[12]」こともあり得るのです。
たとえば届いたメッセージや最新の
情報に返信することに心が奪われて
しまい、本来なすべき勉強や仕事に



身が入らないなどはその典型でしょ
う。

放縦な知識欲とは、聖トマス・ア
クィナスによれば、「精神の誤った
不安状態[13]」であり、人を怠惰へ
と陥れることにもつながります。心
が悲しみに囚われたり、神と隣人に
対する愛を生きるように要求する召
し出しに応えることができないほど
に心が鈍くなってしまうこともあり
得るのです。ここで言う怠惰は、精
神や身体の高揚を伴うこともありま
すが、いずれにせよ不安定な内面で
あることには変わりありません。一
方で、勉学の習慣があると、仕事や
他の人たちとの付き合いにおいて活
力を保ち、時間を活用し、果ては集
中力を必要とする活動を心地よいと
感じるまでになります。

沈黙の時間を確保する

節制は聖性への道における大きな助
けになります。節制の徳を身に付け



ることで、私たちの内面の秩序が保
たれ、知性と意志はなすべき事柄に
集中出来るからです。「本気で聖人
になりたいのか。各瞬間の小さな義
務を果たしなさい。すべきことを
し、今していることに専念しなさい
[14]。」神の恩寵を受けたい、聖性
において成長したいと思うのであれ
ば、キリスト者は聖化の対象である
日常の活動に集中しなければなりま
せん。

新しい情報技術は人々を表面的で
薄っぺらい人間にしてしまうので
しょうか？答えはそうした技術や道
具をどのように用いるかによるかに
よって変わってくるでしょう。しか
しながら、私たちの気が散逸してし
まわないように予め警戒しておくの
に越したことはないでしょう。「あ
なたは気を散らしている。感覚と能
力はどんな水溜りからでも飲んでし
まう。そして、その後、落ち着きが
なく注意は散漫、意思は眠っている



が情欲は目覚めて生きている
[15]。」

たしかに、電話やインターネットの
無秩序な使用によって私たちの内面
が散漫になると、祈りの生活に支障
を来すようになります。その一方
で、現代社会のあらゆる場面におい
ても落ち着きを失わず、自由闊達に
行動するのがキリスト者の精神であ
ることも忘れてはなりません。「神
の子らは観想生活を営まなければな
らない。すなわち、人ごみの喧噪の
なかで主と絶えず語り合いを続ける
ため心の沈黙を持てる人[16]」でな
ければならないのです。

聖ホセマリアは「沈黙は内的生活の
門番である[17]」と教えていまし
た。それゆえ、この世界で生活する
キリスト信者たちに対して、全身全
霊を込めた仕事と両立可能な、一層
の潜心の時間を設けることの大切さ
を訴えていました。特にミサの準備



における潜心はいくら強調しても過
ぎることはないと考えていました。
新しい技術が日進月歩で進歩する現
代において、キリスト者は意識的に
神と付き合う時間を見つけ、そこで
は感覚や想像、知性や意志をふさわ
しく自制するよう努めることが求め
られています。預言者エリアのよう
に、私たちは騒がしいところにでは
なく、そよ風のように囁く声の中に
主を見つけるのです[18]。

イエス・キリストと対話するために
は潜心が必要ですが、そのためには
その他の活動を一旦わきに置かなけ
ればなりません。祈りの間は私たち
の注意を逸らす物事から離れるよう
にします。往々にして、物理的にそ
れらの物事から離れることが勧めら
れています。つまり、携帯電話のア
ラーム機能をオフにする、起動中の
ソフトウェアを閉める、必要であれ
ば電源を切るということです。祈り
の時間には、主に私たちの視線を向



け、主の御手に全てを委ねるので
す。

一方、沈黙を身に付けると他の人た
ちのことがよりよく分かるようにな
り、「助けや愛情、親密さを必要と
している人々[19]」に対して手を差
し伸べることが出来るようになりま
す。便利な技術や道具が手元にあ
り、私たちの一日が活動や喧噪で一
杯になってしまいがちな今日こそ、
敢えて自らの外面と内面の両方で沈
黙を保とうとするのは非常に有意義
なことであると言えるでしょう。教
皇フランシスコは、現代社会におけ
るメディアの役割について考え、キ
リスト者に向けて次のように語りか
けました。「熟慮し平穏でいる感覚
を取り戻す必要があります。このた
めには、沈黙し、聴き入る時間と能
力が必須です。（…）もしわたした
ちが、本当に注意深く人の話を聞い
ているなら、世界を異なる視点で見
ることを学び、異なる文化伝統の中



で表された人間経験の豊かさを理解
するようになるでしょう[20]。」耳
を傾ける態度を培い、沈黙の時間を
持つよう努めるならば、私たちは他
者へ開かれた者となり、とりわけ、
私たちの心と世界の中で働く神の御
業に開かれた者となることでしょ
う。

[1] フランシスコ教皇「世界広報の
日」教皇メッセージ、2014年1月24
日。

[2] ベネディクト16世「世界広報の
日」教皇メッセージ、2012年1月24
日。

[3] 聖ホセマリア『拓』300番及び
530番参照。

[4] 教皇の意向。2013年9月、世界共
通の意向。



[5] 聖ホセマリア『拓』670番。

[6] 同『神の朋友』84番。

[7] 1コリント6,12。

[8] 聖ホセマリア『道』5番。

[9] 同、1972年10月28日、団欒での
メモ。

[10] 聖ホセマリア『神の朋友』84
番。

[11] 聖トマス･アクィナス『神学大
全』II-II、166問、2項、3。

[12] 聖トマス･アクィナス『神学大
全』II-II、167問、1項、主文。

[13] 同『悪について』11問、4項。

[14] 聖ホセマリア『道』815番。

[15] 同375番。

[16] 同『鍛』738。



[17] 聖ホセマリア『道』281。

[18] 1列王19,11-13参照。

[19] 聖ホセマリア『会見』96番。

[20] フランシスコ教皇「世界広報の
日」教皇メッセージ、2014年1月24
日。

J.C. バスコネス‒ R. バルデス

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/
(2026/02/02)

https://opusdei.org/ja-jp/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/
https://opusdei.org/ja-jp/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/

	情報化社会において如何に内面性を涵養すべきか？

