
opusdei.org

霊的同伴（Ⅱ）

多くの人たちが、自分がキリ
ストと出会えたのは、あるい
は信仰に立ち返ることができ
たのは、友人がまさに霊的同
伴のようにして助けてくれた
おかげですと語っています
（シリーズ「戦い、親しさ、
使命」第16回）。

2025/09/10

前回の記事「霊的同伴（I）」を読む

https://opusdei.org/ja-jp/article/combat-closeness-mission15-1/


「シモン・ペトロは、『主だ』と聞
くと、裸同然だったので、上着をま
とって湖に飛び込んだ」（ヨハネ
21･7）。主に愛された弟子は、信仰
の目で見ていたものに、ただ言葉を
与えただけでした。そしてペトロ
は、「他の多くの場面でもそうした
ように、熱い思いで、すぐさまイエ
スへと向かった」[1]のです。ペトロ
は、ヨハネの言葉をいかにも彼らし
く、情熱的に受け取ります。ですか
ら、舟がすでに岸に近づいていたに
もかかわらず、湖に飛び込んだので
した。客観的に見れば無駄な行為で
したが、そのときペトロは、イエス
への愛を、すぐにでもイエスに語り
かけたいという願いを、そのように
表すしかなかったのです。そして、
ペトロの反応を見た主が、愉快そう
に、また感動をもってほほえまれた
ことは、容易に想像できるでしょ
う。



一人ひとりの人格を尊重し、自
発的な行動を促すこと

この場面には、真の霊的同伴に不可
欠なダイナミズムが凝縮されていま
す。──同伴者は控えめに、自分を
押しつけることなく、主がおられる
と思う場所を示しています。そして
同伴される側は、主に会うために歩
み出すのです。同伴者は、助言や支
えを与えることはできますが、最終
的には、本人自身が神の御心を、神
が自分にどういう生き方を望んでお
られるかを識別し、それに応えなけ
ればなりません。言い換えれば、霊
的指導において大切なのは、本人が
自分の責任において自発的に行動で
きるよう促すこと、つまり、本人が
自分自身の祈りの生活を発展させ、
霊的な糧を探し求め、自ら決定でき
るよう助けることです。

人は、自分の責任において行動する
よう促されると、人格的にも成熟



し、自由な人間へと成長します。そ
して、より深く大きな愛で愛せるよ
うになります。パドレはある書簡の
中でこう言っています。「聖ホセマ
リアは、兄弟との話を聴く人につい
て、次のように書いています。『霊
的指導者の権威とは権限ではありま
せん。常に相手が思い切り自由に話
せるようにしてください。これまで
あなたたちに繰り返し言ってきたこ
とを思い出してください──《わた
しがそうしたいと思うから》、これ
こそがもっとも超自然的な理由であ
ると思うのです。霊的指導者の役割
は、相手が神の御旨を果たしたいと
望むように、自分からそうしたいと
思うよう助けることです。命令する
のではなく、助言を与えるので
す』。霊的指導の助言が目指すこと
は、一人ひとりの霊魂における聖霊
の働きを支え、各々が神の御前に自
分を置き、自由と責任をもって自分
の義務に向かい合うよう助けること
です。『人間を創造する時、神は繰



り返し同じ人をお造りになることは
ありません。 一人ひとりが特別なも
のとして造られているのです。神が
お造りになった通りに、そして、神
がお導きになる通りに、一人ひとり
と接するべきです』」[2]。

自分の責任において行動するよう促
すためには、明らかな解決策がある
ように思えても、すぐに助言を与え
ることは避けるべきです。人生の多
くの場面でよくあることですが、支
えや励ましを必要としているのに、
助言ばかりされてしまうよう
な……。助言を与えるべきときが
あったとしても、何よりも大切なの
は、一人ひとりが自分で答えを見つ
け出すよう励ますことです。「とこ
ろで、あなたはどう思います？」
「そのことについては、まず静かに
祈ってみたらどうでしょう、それを
次のときに話してくれたらいいので
は」などと。霊的同伴では、相手に
新たな識別の地平を開くような問い



かけをすることもあります。たとえ
ば、「そんなふうにすると、どんな
利点や難点があると思いますか？」
「これは、神がこれまであなたを導
いてこられた道にかなっているで
しょうか？」などと。このようなア
プローチの仕方をすれば、相手が賢
明という徳をどんな場合でも発揮で
きるよう助けることになります。そ
して相手は、必要なときには助言を
求めつつ、この賢明の徳をしっかり
と身に付け、正しく判断し正しく決
断することができるのようになるで
しょう[3]。当然のことですが、ある
人が道徳的・修徳的な教育をほとん
ど受けていない場合には、同伴者は
その人の状況に関連する教会の教導
職の教えの意味を説明してあげるべ
きでしょう。あるいは、重大な過ち
を犯しそうなときには、率直にそれ
を伝えるべきです。しかし、主たる
目的はあくまで、その人が自ら神の
前で考え、福音が自分の人生や課題



をどのように照らすかを識別するよ
う導くことにあります[4]。

人が心を開くとき、その人は、ある
意味で自分を弱い立場に置くことを
受け入れているわけです。他方、同
伴者は、「他者という聖なる土地で
自分の履物を脱ぐこと（出エジプト
3･5参照）」[5]を学ばねばなりませ
ん。その意味で、一人ひとりの尊厳
と心の奥にあるものを深く尊重し、
単なる好奇心から質問したり、相手
がまだ準備のできていない会話を強
いたりしないことが必要です。さら
に、相手が何を語ろうとも──行為
であれ、願望であれ、誘惑であれ
──決して驚きを示してはなりませ
ん。しっかりとした形成を受け、神
を愛したいと真摯に望む人でさえ、
弱さや試練に陥ることがあるからで
す。また、自分の心を打ち明ける人
は、相手が驚いたり不快に思うので
はないかということを理由に口を閉
ざしてはならないのです。



良き霊的指導者は、相手に不愉快な
思いをさせずに要求する術を心得て
います、相手の時が来るのを忍耐強
く待つことができるからです。この
点については、聖マタイが福音で引
用しているイザヤの言葉を思い出す
のもよいでしょう。「彼は傷ついた
葦を折らず、くすぶる灯心を消さな
い」（マタイ12･20；イザヤ42･
3）。ですから、順調に運んでいな
いことを強調しすぎると、かえって
同伴を難しくしてしまうでしょう。
たとえば、欠点を指摘することは、
相手を奮い立たせ変化させることも
ありますが、逆に落胆させ、悲しま
せることもあります。一般的には、
相手がそれに気づくよう助け、問題
を見えにくくしているもの、自分の
欠点を認めるのを妨げているもの
を、その人自身が少しずつ取り除く
ようにもっていく方が望ましいので
す。



わたしたちは経験を通じて知ってい
ます。疲れ果てて道端に座り込んで
いる人は、遠くから励まされたとこ
ろで再び歩き出すことはめったにあ
りません。その人が喜んで受け入
れ、立ち上がる助けとなるものは、
励ましの言葉と、食べるものか飲む
ものです。植物を無理に引っ張って
も成長を早めることはできず、結局
は根を抜いてしまうことになるよう
に、人の霊的成長を急がせれば、か
えってその人を傷つけてしまいま
す。魂は「良いワインのように、時
間とともに熟成していく」ものです
[6]。だからこそ、「生涯にわたって
提供される形成は（…）大きな意味
で新しい地平を開くことを目指しま
す。反対に、もしもただ要求し、そ
の要求に応えさせるだけで終わるな
ら、結局はできずに終わったこと、
自分の欠点や限界ばかりを見ること
になってしまい、最も大切なこと
──神のわたしたちへの愛──を忘
れさせてしまうのです」[7]。



友情と霊的同伴

これまでの考察は、とくに霊的同伴
の基本的な実践の仕方について取り
上げてきました。オプス・デイにお
いては、それは、決まった相手と一
対一で定期的に話しをする「兄弟と
の話」というかたちで、あるいは告
解や、司祭との他の会話といった枠
組みの中で行われます。聖ホセマリ
アは、兄弟との話の相手を「霊的指
導者」と呼ぶことを避けたいと常に
望んでいました。こうした姿勢は、
「話」の相手をする具体的な人物を
相対化することで、多様な視点をも
たらし、霊的生活を豊かにすると同
時に、双方が互いに密着しすぎない
ようにするためです。そうすること
によって、相手を自分の所有物のよ
うに見なす「独占欲の強い指導者」
を生み出す危険や、人の心を支配す
る原因となりがちな個人崇拝的な罠
を避けることができるからです。



けれども、霊的同伴はこれらの基本
的な枠組みを超えて広がることもあ
ります。友情──すなわち共通の関
心やビジョンから生まれる善意に満
ちた愛──は、わたしたちの人生に
欠くことができない同伴の形です。
共通の関心が霊的な領域に及ぶと
き、友情は自然と霊的同伴の形をと
るようになります。聖バジリオと聖
グレゴリオ・ナジアンズについて、
パドレはこう書いています──「若
い時代に生まれた二人の友情は、生
涯に渡ってかたく結ばれていまし
た。今日でも、普遍教会の典礼暦に
おいて、二人は一緒に記念日を祝っ
ています。聖グレゴリオは、『わた
したち二人が努力したのは徳をつむ
ことであり、来世を希望して生活す
ること』であったと語っています。
友情は、二人を神から離れさせるど
ころか、より一層神へと導いていっ
たのでした」[8]。霊的な関心へと開
かれた友情は、霊的同伴というかた
ちを取ってはいなくとも、間違いな



く霊的同伴と言うことができます。
なぜならそこには、先ほど述べた要
素──聖霊の働きへと開かれている
こと、注意深く耳を傾けること、人
格を尊重し、自発的な行動を促すこ
と──がすべて備わっているからで
す。

多くの人たちが、自分がキリストや
教会と出会えたのは、友がまさに霊
的同伴のようにして助けてくれたお
かげですと語っています。ほとんど
気づかぬまま、友がしっかりと彼ら
に寄り添いながら、イエスを愛する
よう導き、ついには洗礼やカトリッ
クへの回心へと至らせたのです。同
様に、忠実な友情によって信仰に
戻った人や、友の言葉のおかげで神
から離れずにすんだ人もいます。こ
のように、「友情と信頼の使徒職」
[9]と聖ホセマリアが呼んでいたこと
は、わたしたちが霊的同伴と呼ぶも
のにかなり近いのです。「ためらっ
ている友の耳に、機を逃さずささや



きかけたあの言葉。あなたが巧みに
引き出した、導きとなるあの会話。
また、あの人への、大学での仕事を
改善するために役立つ専門的な助
言。そして、この人には、思いもよ
らぬ新たな分野への熱意を掻き立て
た、思い切った言葉をさりげな
く……」[10]。

友人同士のな関係は、その上、霊的
同伴それ自体では得難い関係──共
有と相互支援という関係──をつく
りあげることができます。友人同
士、互いに経験や視点を分かち合い
ながら、人生の課題に共に手を携え
て取り組むのです。それによって、
いくつかの道が開かれると同時に、
他のいくつかの道が閉ざされること
もあります。友人関係においては、
相手がいつもわたしの話を聞いてく
れるとは限りません、むしろ相手の
方が自分の話を聞いてほしいと思う
ことがあるからです。他方、わたし
の友人たちが、霊的生活のある事柄



について、あるいはわたし自身が進
むべき道について、適切な助言を与
えてくれるとは限りません。彼らは
そうしたことをたぶんよく知らない
からです。しかし、彼らの視点は
きっとわたしを豊かにしてくれるで
しょう。こうした理由から、友情
は、霊的指導を補完し豊かにするも
のではありますが、それに代わるこ
とはできないのです。

それとは反対に、正式な霊的同伴に
おいては、関係はむしろ非対称的で
す。一方だけが聞き、助言する役割
を担うもので、その役割は弱められ
ることも、逆になることもありませ
ん。この区別があるからこそ、同伴
者は客観的な目と適切な接し方を保
つことが、また同伴を受ける人は感
情に左右されることなく心を開くこ
とができるようになるのです。ま
た、それによって、同伴を受ける人
は、神の御前で問題について思いめ
ぐらし、神や他者との関係につい



て、また自分の罪の根源にあるもの
やそれとの闘いについても、深く掘
り下げることによって見えてきたこ
とを語ることができるのです。だか
らといって、同伴者と同伴を受ける
人との関係が冷淡でよそよそしいも
のであるべきだということにはなり
ません。この非対称性と感情面での
距離を保ちながらも、霊的同伴者は
相手に対して真の愛情を抱かなけれ
ばなりません。なぜなら、わたした
ちを友と呼んでくださった（ヨハネ
15･15参照）方の愛をもって愛する
ときにのみ、本当に助けることがで
きるからです。

＊ ＊ ＊ ＊ ＊

「今とった魚を何匹か持って来なさ
い」と主は言われました（ヨハネ
21･10）。湖に飛び込んでまだ濡れ
たままの聖ペトロは、魚でいっぱい
の網を岸に引き上げます。ふさわし
い朝食の後、ペトロはイエスととも



に歩き出します。弟子と師のあいだ
で、親密な対話が始まります──祈
り、霊的同伴、そのどちらでしょ
う？両方です、神的な調和のうち
に。ペトロは心を開き、主への忠実
を新たにします。そして、ペトロを
信頼し続けてきた主は、「わたしに
従いなさい」と言います、それがあ
なたの使命であると。ペトロは振り
返り、後ろからついて来たもう一人
の弟子を見て、「この人はどうなる
のですか」と尋ねます。するとイエ
スは、「あなたは、わたしに従いな
さい」と重ねて言いました（ヨハネ
21･19-22参照）。ヨハネは二人の言
葉を聞いてはいません。それは自分
の役割ではないからです。洗礼者ヨ
ハネのように（ヨハネ3･27-30参
照）、出会いを助けることができた
のを喜んでいるのです。



[1] 聖ベーダ・ヴェネラビリス、
『黄金の鎖』（Catena Aurea）、ヨ
ハネ21章1–11節より引用。―［訳
注］Catena Aurea は、教父たちが
４福音書に付けた注釈を、聖トマ
ス・アクィナスが各福音書の順に
従ってまとめなおしたもの。

[2] 属人区長（フェルナンド・オカ
リス）「司牧書簡」2018年1月9日
（「自由について」）10番。聖ホセ
マリアからの引用は「手紙26」
（1956年8月8日）38番による。

[3] アリストテレス『ニコマコス倫
理学』第6巻13章参照；聖トマス・
アクィナス『神学大全』II-II q. 47 a.
8 co ［第二部の二 第47問題 第8項
解答］。

[4] 「わたしの個人的な考えが参考
になるなら、言いましょう。わたし
は自分の司祭、霊魂の牧者としての
務めを常にこうとらえてきました
──それは、一人ひとりが自分の人



生全体に求められていることは何か
という問いに向き合い、神が具体的
にその人に何を求めておられるかを
発見するのを助ける仕事である、
と。その際、一人ひとりの聖なる独
立性と祝福された責任には一切の制
限を設けませんでした。これこそキ
リスト者の良心の特徴をなすもので
すから」（聖ホセマリア『知識の
香』99番）。

[5] 教皇フランシスコ『福音の喜
び』169番。

[6] 聖ホセマリア、『神の朋友』78
番。

[7] 属人区長（フェルナンド・オカ
リス）「司牧書簡」2018年1月9日
（「自由について」）11番。

[8] 属人区長（フェルナンド・オカ
リス）「司牧書簡」2019年11月1日
（「友情について」）5番。引用は



聖グレゴリオ・ナジアンズ「説教
43」による。

[9] 聖ホセマリア『拓』192番。

[10] 聖ホセマリア『道』973番。
──［訳注］『道』973番から引用
された言葉のあとに、この断章を締
めくくる次の言葉が続いている──
「これらすべてが〈打ち明け話の使
徒職〉である。」

Dancho Azagra

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

combat-closeness-mission15-2/
(2026/01/30)

https://opusdei.org/ja-jp/article/combat-closeness-mission15-2/
https://opusdei.org/ja-jp/article/combat-closeness-mission15-2/

	霊的同伴（Ⅱ）
	一人ひとりの人格を尊重し、自発的な行動を促すこと
	友情と霊的同伴


