
opusdei.org

聖アウグスティヌス
に学ぶ罪からの解放

聖アウグスティヌスが罪とい
う病の束縛から解放された長
く複雑なプロセスを見ること
により、罪から救われ自由に
神を求めるためのヒントを探
します。

2024/09/18

「主よ…あなたはわたしたちを、ご
自分に向けてお造りになりました。
ですから、わたしたちの心は、あな
たのうちに憩うまで安らぎを得るこ



とができないのです」（アウグス
ティヌス『告白』第1巻、第1章、
1）

人生において人は自分の心を満たし
てくれる何かを探し求めます。ある
人は仕事に、ある人は娯楽に、ある
人は金に、ある人は快楽に、ある人
は名誉に、ある人は知識に、ある人
は人間愛に、ある人は権力に、ある
人は社会貢献にその何かを見出そう
とします。しかし不思議なことに、
人はその求めていたものを手に入れ
たとたん、またすぐに何かが物足り
ないと感じ始めます。

それは聖アウグスティヌスが言うよ
うに、人は神との交わりに入るため
に創られたからです。それゆえ人の
心は、神のうちに憩うまで安らぎを
得ることができないのです。

地上のものは心を惹きつけます。そ
れは当然のことです。全てのものか
神によって創られたからです。それ



らは神の完全なる美しさ、素晴らし
さをなんらかの形で反映していま
す。そして神は人が地上にあるもの
の美しさ、素晴らしさを見ることに
より、それらの創造主である神の絶
対的な美しさ、素晴らしさに憧れる
よう望まれました。

しかし、原罪の結果、人の心と体は
罪という病に侵されました。そのた
め、地上にあるものを絶対視し、そ
れらを人生の目的と勘違いすること
が多くあります。そしてその結果、
時には依存症のような状態に陥るこ
とがあります。私たちは神が人生の
目的であり、人間の幸せであると知
りながら、地上のものがあたかも人
生の目的かのように、病的な態度で
それを探してしまうことがありま
す。

キリスト者でなくても、人々は人間
のこの病的な症状を知っています。
例えば多くの人は、インターネット



は自己の幸せへの手段に過ぎないこ
とを知っています。しかしついつ
い、必要以上にインターネットに時
間を使ってしまいます。そして時に
は病的に何時間も何時間も使ってし
まいます。そして、それがむなしい
ことと気付きながら、それでも使っ
てしまいます。

このように人の心と体は罪という病
に侵されています。それゆえ私たち
は自己の幸せが神にしかないことを
知りながら、地上のものは神に到達
するための手段に過ぎないことを知
りながら、大切な人生の時間を地上
的なもののために、必要以上に無駄
遣いしてしまいます。そして場合に
よっては多くの時間を無駄遣いして
しまいます。

人はどうすれば、この罪という病か
ら解放され、救われ、もっと自由に
幸せの源である神を探し求めること
ができるのでしょうか？さらに時に



よっては、人の病はとても深く、神
を自身の幸せと認識することが困難
な時さえもあります。病人がミシュ
ラン3つ星の豪華な料理を見て、吐
き気を催すように、人も罪という病
に強く束縛されると、神と言う名さ
えも聞くのも嫌な時があります。

聖アウグスティヌス自身も、若い
頃、自己の成功と欲望の追求に励
み、そしてこの罪という病による束
縛に苦しみました。この記事では、
彼がどのようにその束縛から解放さ
れ、自由になり、歴史に名を残す大
聖人になったのかを振り返ることに
より、人が罪から救われ自由に神を
求めるためのヒントを探していきま
す。

アウグスティヌスは告白という本の
なかで、彼の20代の生活を次のよう
に振り返ります。

「こうしてこの九年間、わたしの十
九歳から二十八歳まで、わたしたち



はさまざまな欲望に、みずから迷わ
され、人を迷わし、みずから欺か
れ、人を欺いた。そしておおやけに
は自由学科とよばれる学問を鼻にか
け、ひそかには宗教の名をかたっ
て、一方ではうぬぼれが強く、他方
では迷信が深く、いずれにおいても
空虚であった。わたしたちは一方で
は、世間のむなしい名誉を劇場の喝
采、詩作の競争、乾草の冠を得る競
技、演技の戯れ、情欲の放銃にまで
も求め（た）」[1]（第4巻、第1章、
1）。

私たちもこのような生活を送ったこ
とがあるかもしれません。欲望と名
誉心に惑わされ生きる日々。それら
を飽くことなく求める。しかしなぜ
か空虚である。そして今現在、私た
ち自身の中において、まだ欲望と名
誉心は私たちを惑わしに来る、私た
ちを欺きにくる。そのようなことが
あるかもしれません。



アウグスティヌスの言葉を読むと次
のような思いが浮かぶかもしれませ
ん。「確かに聖人でも若いとき、欲
望と名誉を求めて生きた人は結構い
る。しかし歴史に名を残した大聖人
ですから、おそらくキリストに出
会って、すぐ改心して、そしてその
後は聖なる生活を送ったのではない
か」と。

しかし、そうではありません。彼は
29歳の時、ミランの司教聖アンブロ
シウスに出会い、そのおかげもあ
り、徐々にカトリック信仰が真理で
あることを悟り始めます。そして清
い生活を送りたいと望み始めます。
しかし彼は自分の生活をきっぱりと
改めることには躊躇します。実は彼
は19歳の頃から清い生活を送りたい
という望みを持っていたと言いま
す。しかし、10年以上、それを躊躇
しながら、自分をごまかしながら生
活を送ってきたと言います。



このことを聖アウグスティヌスは神
に祈りながら次のように告白しま
す。

「ところが、青年時代を通して、と
くにその初めにあわれむべきもので
あったわたしは、あなたに貞潔を祈
り求めながら、『貞潔と節制を与え
てください。だたしいますぐにでは
ありません』といった。わたしはあ
なたがすぐにわたしの願いを聞きい
れて、すぐにわたしの色欲の病から
癒してくださることを恐れていたの
である。わたしはその病が癒される
ことよりも、むしろ満たされること
の方を望んでいた」[2]（第8巻、第7
章、17）。

私たちも時に、このアウグスティヌ
スと同じように感じることがあるか
もしれません。聖なる生活を送りた
いという望みはある。謙遜で、親切
で、清く、思いやりがあって、勤勉
で、他者を愛することができる人間



になりたい。しかし、それを神に頼
むのは勇気がいる。聖人の生活は魅
力的であるが、今の生活を投げ捨て
るとなると勇気がいる。罪の病から
癒されたいと同時に、罪は自分を魅
了する。だから思い切って、「神
様、私を聖人にしてください」とは
祈ることができない。

先ほどの告白はアウグスティヌスが
31歳の時を思い出して書いたもので
す。彼は一方では清い生活、神に心
が惹かれながらも、自己の病的な肉
欲を断ち切るきっぱりとした意志を
持つことができませんでした。彼は
自分の意思の弱さ、優柔不断な態度
を次のように説明します。

「手足がないか、あるいは手足が鎖
に繋がれたり、衰弱して力が抜けた
り、何か他の原因で妨げられたりし
て、しようと欲してもなすことので
きないことが数多くあるが、わたし
はこのような不決断に悩まされ（て



いた）」[3]（第8巻、第8章、20）。
「このようにわたしは病み、苦し
み、いつもよりきびしくわたし自身
を責めながら、完全に鎖がたちきら
れるまで縛られた状態のままでのた
うちまわっていた」[4]（第11章、
25）。

彼の心の中で二つの意志が対立し、
彼を苦しめます。しかしそのプロセ
スを経て、徐々に彼は自己を縛る鎖
の弛みを感じます。

「鎖はもう弛みかかっていたがそれ
でもわたしを縛りつけていた」
（同）

私たちも、自分の意志の弱さ、愛の
欠如、そしてその結果としての優柔
不断な態度に辟易として自分が嫌に
なることがあるかもしれません。ア
ウグスティヌスのように手足が縛ら
れていると感じ、この戦いは自分の
能力を超えていると感じる。同時に
自分で自分を責め、のたうちまわ



る。そのようなことがあるかもしれ
ません。しかし、アウグスティヌス
は、10年以上優柔不断な態度をとっ
ていたとはいえ、彼は清い生活への
望みを捨てませんでした。そしてそ
の自己の弱さと向き合う苦しいプロ
セスは無駄ではありませんでした。
鎖は弛みはじめます。人は自己の弱
さと何年何十年と向き合わないとい
けないことがあるかもしれません。
しかしそれは決して無駄ではないこ
とを聖アウグスティヌスは教えてく
れます。神に向かって歩みたいとい
う望みは、例えそれが弱いもので
あっても、神への愛と希望の現れだ
からです。そして神への愛は、例
え、失敗の繰り返しを経験しないと
いけないとしても、決して無駄にな
ることはありません。

アウグスティヌスはあともう一歩で
自己を縛る鎖を断ち切るところまで
行きます。しかし、この彼の中の善
と悪の対立において、彼はあと一歩



のところで悪の方に支配されてしま
います。

「わたしは心の中で『いまこそ、い
まこそ』とひとりごとをいってい
た。そう言いながらもう決心しかけ
ていた。わたしはもう決心しかけて
いたが、しかしじつは決心しなかっ
たのである」。「わたしの中では、
わたしの慣れていた邪悪なものは、
わたしの慣れていなかった善良なも
のよりも強くわたしを支配してい
た。そしてわたしが別人になろうと
する瞬間は近づけば近づくほど、ま
すます大きな恐怖をわたしの胸に打
ち込んだ」[5]（同）。

私たちも時に、自分の中での善と悪
との戦いにおいて、悪の方が強いこ
とを実感するかもしれません。それ
でも自分はダメなんだとあきらめて
はならないことを聖アウグスティヌ
スは教えてくれます。アウグスティ
ヌスもそのように感じました。しか



し、彼は自分が弱いことを知りなが
らもあきらめませんでした。その結
果、アウグスティヌスは聖アウグス
ティヌスになるのです。

悪に支配されていると感じると同時
に、アウグスティヌスは清い生活を
送ることに心を惹かれます。そして
それは神から与えられる恵みである
ことを理解します。一方そのために
は、彼自身、神に身を任せなければ
ならないことも悟ります。彼は自身
の心の状態を、貞潔が女性の形で擬
人化されて彼に語りかけるという形
で表現します。貞潔は清らかで威厳
に満ちた女性として、彼の心に現れ
語りかけます。貞潔は彼を彼女のい
る方に招きます。そして彼女がいる
方には、多数の男女がいます。聖ア
ウグスティヌスは言います。

「かの女は、わたしに向かってほほ
えみかけたが、そのやさしい微笑み
によってわたしをいさめるようで



あった。『あなたはここにいる男女
のすることができないのであるか。
これらの男女はそれを自分自身の力
でなし得るのであって、主である彼
らの神においてなし得るのではない
のか？主であるかれらの神が、わた
しをかれらに与えてくださったので
ある。なぜあなたは、自立しながら
しかも自立しないのか。その身をあ
の方になげかけなさい。恐れてはな
らない。あの方は身を引いて、あな
たを倒れされることはないだろう。
安心して、あの方に身を投げ出しな
さい。あなたを引き受けて、あなた
を癒してくださるだろう」[6]

（27）。

このように、アウグスティヌスの心
の中で、貞潔はアウグスティヌスが
神に全てを委ねるよう、恐れず神に
身を投げるよう勧めます。そうすれ
ば神は彼を引き受け、彼は癒され、
彼は貞潔を与えてもらうことができ
ます。



聖なる清い生活を送ることは、人間
の力の限界を超えています。それは
神からいただく恵みです。同時に神
からその恵みをいただくためには、
人は神に身を委ねる必要がありま
す。私たちはその決断がしたい、神
を信頼し、神に身を投げ出したいと
望みます。しかしそう望みながら
も、私たちは自分がその決断さえも
できない弱いものであると感じるこ
とがあるかもしれません。しかし、
それでも私たちはあきらめてはなら
ないことを聖アウグスティヌスは教
えてくれます。アウグスティヌスは
先の考察に、心を激しく揺さぶら
れ、声をあげて涙します。そしてそ
の涙を通して、彼は神に救いを求め
ます。

「わたしはどうであるかはわからな
いが、とある無花果の木の下に身を
投げて、涙の溢れ出るのにまかせ
た。そうしてわたしの目から涙が溢
れ出たが、これは『あなたに喜ばれ



る供えもの』であった。それからわ
たしはこれと同じ言葉ではないが、
同じ意味のことを数多くあなたに訴
えた。『主よ、あなたはいつまでな
のか。主よ、いつまでなのか。あな
たはいつまで怒っているのか。わた
したちの犯した古い不義のことを思
い出さないでください』。じっさ
い、わたしはまだ古い不義にとらえ
られていることを感じていたからで
ある。それでわたしはあわれな声を
張りあげていった。『もうどれほど
でしょうか。もうどれほどでしょう
か。あすでしょうか。そしてあすで
しょうか。なぜいまでないのです
か。なぜいまがわたしの汚辱の終わ
りでないのですか』。わたしはこの
ように訴えて、わたしの心はひどく
苦しい悔恨のうちに泣いていた」[7]

（12章、28−29）。

彼の涙の訴えは、神に届きます。



「するどうであろう、周りの家か
ら、男の子か女の子かは知らない
が、子供の声が聞こえた。そして歌
うように、『取って読め、取って読
め』と何度も繰り返していた。わた
しはすぐに顔色をかえて、子供が何
かの遊戯に、このようなことを歌う
のだろうかと一生懸命に考えてみ
た。しかしそのような歌はどこでも
聞いた覚えはなかった」[8](29）。

彼は近くにある聖書を手に取り、最
初に目に触れた章を読みます。そこ
には次のように書かれていました。

「宴楽と泥酔、好色と淫乱、争いと
嫉みを捨てても、主イエス・キリス
トを着るがよい。肉の欲望を充たす
ことに心を向けてはならない」[9]

この節を読むと、たちまちアウグス
ティヌスの心は平安の光で満たさ
れ、疑惑の闇はすっかり消え失せま
した。



アウグスティヌスの涙は天に届きま
した。そして、アウグスティヌスは
救われました。彼は自身の涙は神に
喜ばれる供えものであったと解説し
ています。私たちが自身の弱さを身
に持って感じる時、自身を神に委ね
るという決心さえできないと感じる
時、私たちにできることがまだある
ことを聖アウグスティヌスは教えて
くれます。心の中で神への救いを求
める叫び声をあげるのです。もしか
したら涙も出るかもしれません。し
かしそれは、神に喜ばれる供えもの
になります。そして神はその供えも
のを受け入れ、私たちを救ってくれ
ます。

「主よ、あなたはいつまでなのか。
主よ、いつまでなのか。あなたはい
つまで怒っているのか。わたしたち
の犯した古い不義のことを思い出さ
ないでください」



「もうどれほどでしょうか。もうど
れほどでしょうか。あすでしょう
か。そしてあすでしょうか。なぜい
までないのですか。なぜいまがわた
しの汚辱の終わりでないのですか」

このように、苦しみと戦い、心の内
の二つの意志の対立、優柔不断、神
に全てを任せたいと望む心、そし
て、神への救いへの涙の叫びという
長く複雑なプロセスを通して聖アウ
グスティヌスは心の底から回心した
のでした。

「主よ…あなたはわたしたちを、ご
自分に向けてお造りになりました。
ですから、わたしたちの心は、あな
たのうちに憩うまで安らぎを得るこ
とができないのです」



[1] 聖アウグスティヌス、服部英次
郎（訳）『告白（上）』、岩波書
店、1976年、91頁。

[2] 同、267頁。

[3] 同、270頁。

[4] 同、276頁。

[5] 同、277頁。

[6] 同、278-279頁。

[7] 同、280。

[8] 同、280-281。

[9] ローマ13･13ｰ14。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

augustinusu-ni-manabu/ (2026/01/16)

https://opusdei.org/ja-jp/article/augustinusu-ni-manabu/
https://opusdei.org/ja-jp/article/augustinusu-ni-manabu/

	聖アウグスティヌスに学ぶ罪からの解放

