
opusdei.org

「主を知り、あなた
自身を知ること」
（４）：聞くことを
知る

モーセの生涯は、神から託さ
れた使命を果たすには私たち
が聖霊によって変えられる必
要があることを物語っていま
す。父である神と語り合い神
の声に耳を傾けることで、私
たちは変えられていくので
す。

2022/07/01



主は極めて重要な使命のためにモー
セを選ばれました。それは救いの歴
史の新たな段階においてイスラエル
の民を導くことでした。モーセの協
力により、イスラエル民族はエジプ
トでの奴隷状態から解放され、約束
の地へと向かいました。そしてモー
セの仲介によって、イスラエルの民
は契約の石板と神への礼拝に関する
指針も受けたのでした。いったい何
がモーセをこのような偉大な人物に
したのでしょうか。時の経過ととも
に、多くの人々、全てのイスラエル
民族はもとより、後に来る私たち全
ての者にも大きな善をもたらすこと
となった、あの神との親密な一致
に、彼はどのように到達できたので
しょうか。

モーセがファラオの迫害を逃れて奇
跡的に命を救われた事実からも明ら
かなように、モーセは生まれた時か
ら神に選ばれた人でした。しかしそ
れにもかかわらず、興味深いことに



は、彼が主と出会ったのはそれから
何年も経ってからでした。若い頃
は、自分の民族の事を深く案じては
いたものの、他の人と何ら変わりの
ない普通の人だったのです。（出エ
ジプト2,15参照）あれほどの変化を
彼の中にもたらしたものは、恐らく
彼が持っていた主の言葉を聞こうと
する心構えだったでしょう[1]。私た
ちの場合も同じです。神の呼びかけ
に応えて、神のお望みにふさわしい
者になるためには、私たちも「聞く
こと」によって成長していく必要が
あります。「出エジプト記」に「主
は人が友と語るように顔と顔を合わ
せてモーセに語られた」（出エジプ
ト2,15）と書かれていますが、この
ような体験をするに至るのは確かに
容易なことではありません。その過
程は普通何年も、それこそ一生かか
るものです。そして何度も何度も主
との語らいを始めたばかりであるか
のように祈り方を学び直す必要があ
るのです。



モーセ、モーセ

祈りの必要性に気づくとは、「神が
まず私たちを愛して下さった」（1
ヨハネ4,19）ことを悟ることです。
それはすなわち、まず神の方から私
たちに話しかけられたのだと知るこ
とでもあるのです。「神はご自分に
かたどって人を創造された、人を神
にかたどって創造され、男と女とに
創造された。神は彼らを祝福して仰
せになった」（創世記1,27-28）[2]と
あるように。私たちを愛ゆえに創造
され、ある具体的な使命のために選
ばれたのは神のイニシアチブです。
同様に祈りの生活においても、最初
の一歩を踏み出されるのは神の方で
す。私たちの主との語り合いにおい
ても、最初に言葉を発するのは主で
す。

実はこの最初の言葉は、神ご自身が
私たちに既に示されている神のお望
みの中に見出すことができます。神



はご自分のお望みを示すために、私
たちの心の中に種をまかれ、その種
は様々な経験を通して芽を出し、
育っていきます。神がモーセに初め
てお現われになったのはホレブの山
においてでした。その場所は「神の
山」とも呼ばれていました。そこで
「主の使いが、燃え上がっている柴
の炎のうちに彼に現れた。見ると、
柴は火に燃えているのに燃え尽きな
かった。モーセは言った。『この大
いなる光景を見に行こう。なぜ柴は
燃え尽きないのだろうか』」（出エ
ジプト3,2-3）。モーセの反応は、あ
り得ない出来事に対する単なる好奇
心ではありませんでした。彼は自分
自身をはるかに凌駕する超越的な何
かが起こっているとはっきり認識し
たのでした。私たちも人生の中で、
我々の目を開き、現実をより深い次
元で捉えるよう促す出来事に、驚き
を覚えることがあるかもしれませ
ん。ひょっとするとそれは、以前に
は意識せずに見過ごしていた内的な



発見であるかもしれませんし、与え
られた神の賜に気づき、神の現存を
直観することかもれません。あるい
は挫折や困難によって私たちが成熟
し、様々な状況や課題に立ち向かう
心構えができたと悟ることかもしれ
ません。私たちを取り巻く現実、家
族、友人、自然といったものの価値
を発見するということでもあるで
しょう。色々なきっかけで私たちは
祈りの必要性、神に感謝し願う必要
性を体感します。そして神に心を向
けるのです。これが祈りの第一歩で
す。

「主は、モーセが道を逸れて見に来
るのをご覧になった。神は柴の間か
ら声をかけられ、『モーセよ、モー
セよ』と言われた。彼が『私はここ
におります』と答えると…」（出エ
ジプト3,4）。私たちが神に向けた視
線が、実はずっと以前から私たちに
向けられていた神の視線と出会う
時、その時対話が始まります。必要



に応じて言葉も湧き起こってくるで
しょう。私たちがまず神が語られる
に任せて耳を傾けるならば。自分の
力にだけ頼っていても祈ることはで
きません。むしろ主に視線を注い
で、私たちを励ますあの主の約束を
思い出しましょう。「私は世の終わ
りまで、いつもあなた方と共にい
る」（マタイ28,20）。

神への信頼に満ちた信仰はあらゆる
誠実な祈りにおいて欠かせない要素
です。ですから度々、「祈り方を教
えてください」と主に願うことが祈
りを始める最良の方法になります。
これこそ弟子たちがしたことであ
り、聖ホセマリアも私たちが歩むよ
う励まされた道です。「祈りの準備
ができていないと感じる時には、弟
子たちのように主に近づいて申し上
げましょう。『祈り方を教えてくだ
さい』（ルカ11,1）と。そうすれ
ば、『霊も私たちを弱さから助け
る。私たちは何をどういうふうに



祈ってよいかを知らぬが、霊は筆舌
に尽くしがたい』つまり適切なこと
ばで表現できない『呻(うめ)きを
もって、私たちのために取り次いで
くださる』（ローマ8,26）ことがよ
く理解できるでしょう」[3]。

足から履物を脱ぎなさい

福者グアダルーペ・ランダスリは、
数日間の黙想会を終えて、聖ホセマ
リアに次のような手紙を送りまし
た。「私がどのように神様と親しく
付き合い、祈りをするかなどについ
て、別の機会にも何度かお伝えしま
した。私がほんの少し努力するだけ
で、主はそうしたことを私がたやす
くできるようにして下さいますの
で、私はただ自分自身をすっかりお
任せするだけなのです」[4]。祈りを
始めるにあたってのイニシアチブ、
いや祈りそのものが神の賜ですが、
同時に祈りにおける私たちの役目は
何だろうと自分に問いかけることも



必要でしょう。主との対話は恵み。
であるならば、祈りは唯々受け身的
なものではありません。恵みは、私
たちが望まなければ受けることがで
きないからです。

恵みを受けたいと熱心に望む以外
に、深い祈りの生活を送るために私
たちができることは何でしょうか。
自分が誰の御前にいるのかを自覚
し、敬いと礼拝の心で応えようとす
るならば、良いスタートを切ること
ができるでしょう。ホレブの山で神
はモーセに言われました。「『ここ
に近づいてはならない。足から履物
を脱ぎなさい。あなたの立っている
場所は聖なる土地だから』。神は続
けて言われた。『私はあなたの父の
神である。アブラハムの神、イサク
の神、ヤコブの神である』。モーセ
は神を見ることを恐れて顔を覆っ
た」（出エジプト3,5-6）。



足から履物を脱ぎ、顔を覆うこと。
これがイスラエルの民の最も偉大な
預言者が初めて神と出会った時に
取った行動でした。彼はこうした振
る舞いを通して、超越的な神の御前
にいる自覚を示したのでした。

私たちもご聖櫃におられるイエスに
近づくとき、同じように礼拝の行為
を示すことができるでしょう。ベネ
ディクト16世は、ワールド・ユー
ス・デイ、ケルン大会、前晩の祈り
において、ご聖体のイエスの御前で
若者たちに次のように語られまし
た。「『家に入ってみると、幼子は
母マリアとともにおられた。彼らは
ひれ伏して幼子を拝んだ』（マタイ
2,11）。親愛なる友人の皆様。これ
は、遠い昔に起こった話ではありま
せん。それは、今、私たちに起こっ
ている出来事です。神はここに、こ
の聖なるホスチアの中の、私たちの
ただ中におられます。かつてと同じ
ように、今も、神は聖なる沈黙のう



ちに、神秘的な仕方で隠れていま
す。かつてと同じように、ここで、
真の神の御顔が示されます。私たち
のために、神は一粒の麦となりまし
た。この麦が、世の終わりまで、地
に落ちて死に、実を結びます（ヨハ
ネ12,24参照）。神は、かつてベツレ
ヘムにおられたように、今、私たち
とともにおられます。神は私たちを
あの内的な巡礼へと招いています。
この内的巡礼が、礼拝と呼ばれま
す。この心の礼拝を始めましょう。
そして、私たちを導いてくださるよ
うに、神に願いましょう」[5]。

私たちは祈りにおいて、様々な仕方
で礼拝の心を表すことができます。
神の前で自分の卑小さを認めるため
にご聖体の前で跪(ひざまず)くこと
もその一つです。また状況によって
ご聖体の前で祈ることが出来ないな
らば、その代わりに例えば、私たち
の霊魂の中におられる主に注意を傾
け、内的に「跪く」ことができるで



しょう。念祷を始める祈りや、私た
ちが実際に主の御前にいることを思
い出す助けとなる他の祈りを、一語
一語落ち着いて唱えながら。

雲は山を覆っていた

神との2度目の対話の中で、モーセ
は契約の板を授かります。それは言
語を絶する神の光栄の現れの時であ
り、また神とモーセの大変親密な交
流の時でもありました。「主の光栄
がシナイ山の上にとどまり、雲は六
日の間、山を覆っていた。七日目
に、主は雲の中からモーセに呼びか
けられた。主の栄光はイスラエルの
人々の目には、山の頂で燃える火の
ように見えた。モーセは雲の中に
入って行き、山に登った。モーセは
四十日四十夜山にいた」（出エジプ
ト24,16-18）。

雲は神の光栄の顕れであり、聖霊の
現存の前表でした。そしてこの雲が
預言者モーセと創造主なる神との語



り合いに親密な雰囲気を与えたので
す。こうしたことから、祈るために
は、神との親しさを増す助けとなる
徳の実行が必要であることが分かり
ます。例えば沈黙を愛すること。外
的な沈黙だけではなく内的にも。根
気強さ、神の声に耳を傾けることが
できるために注意深く「聞く」力、
など。

時として沈黙の価値を認めるのは難
しいものです。祈りをしていても何
も聞こえてこなければ、私たちは、
言葉を使ったり読書をしたり、画像
や音声さえも使って時間を埋めよう
としがちです。よい意向でしている
とはいえ、これでは、主の声を「聴
く」ことは難しいでしょう。ひょっ
とすると、私たちは「沈黙への回心
（心を沈黙に向かわせること）」が
必要かもしれません。ここでの沈黙
は単に黙ることではありません。聖
ホセマリアは1932年の夏に次のよう
なメモを認(したた)めました。「沈



黙は内的生活の門番である」[6]（こ
のメモは後に彼の著書『道』に収め
られました）。この言葉は神との対
話がいつも「沈黙」という道を通る
べきであることを生き生きと伝えて
います。

外からの音や我々の内にある激しい
情念は、私たちの注意を乱し分散さ
せます。一方、沈黙は私たちの心の
調和を回復し、自らの人生について
思いめぐらすよう私たちを導くので
す。忙しく頭を働かせる祈りや多弁
な祈りを通して神に近づくことはあ
りませんし、それが本当に意義のあ
る行動につながることもありませ
ん。喧噪や不安の中にあっては、潜
心し、より深みのある生き方をしよ
うと考えを巡らせる時間など持てま
せん。内的にも外的にも沈黙するこ
とで、私たちは主と出会い、主の御
前にいる感動を味わうことができる
のです。確かに祈りには沈黙が必要
です。沈黙は拒否や空虚さではな



く、神に満ちた時であり、私たちに
神の現存を自覚させます。「こうし
た沈黙を深めましょう。神のみがお
られる深みに至るまで。そこには天
使さえも私たちの許可がなければ入
ることができないのです。そこで神
を拝み、賛美し、愛情のこもった言
葉を掛けるのです」[7]と福者グアダ
ルーペが書いたように。この沈黙こ
そが私たちを神の声に聴き入るよう
導くのです。

結局のところ、祈りは私たちが知
性、意志、感情のすべてを神に集中
させ、神に尋ねられるままに自分を
委ねるかどうかにかかっています。
ですから教皇フランシスコが提案さ
れたあの質問を自分に問いかけてみ
ましょう。「沈黙をもって主の現存
に身を浸し、じっくりと主と過ご
し、主に見つめていただく時間を
もっていますか。主の火を自分の心
に燃やしていただいていますか。主
の愛とやさしさの熱を注いでいただ



かなければ、火を手にすることはあ
りません。それでどうして他者の心
に、あなたのあかしと言葉で火をと
もすことなどできるのですか」[8]。

沈黙に加えて、根気強くコンスタン
トであることも大切です。祈りは骨
が折れることですから。モーセが雲
に囲まれて六日間を過ごした後、
やっと七日目に神の言葉を受けたよ
うに、祈りは時間と努力を要しま
す。まず外的な継続性が必要です。
つまり、祈りを始める時間を定め、
何分間祈るのかも具体的に決めて、
それを忠実に守るのです。聖ホセマ
リアはよく次のように励ましていま
した。「黙想。決めた時間の黙想
を、決めた時刻に始めること。そう
しないと自分勝手な都合に合わせる
ようになる。すなわち、犠牲の不足
である。ところで、犠牲の伴わない
祈りに大きな効果は期待できない」
[9]。もしも揺るぎない祈りが愛によ
るものなら、それによって神との友



情の扉が開かれ、神との語り合いが
生まれることでしょう。神は決して
祈りを強要することはありません。
私たちが望むならば、語りかけられ
るのです。私たちがコンスタントに
祈ろうとするなら、それは神の愛情
あふれた言葉を聴こうとする強い望
みを示していることになりますし、
また更にその望みを燃やすことにな
るのです。

「継続、根気強さ」は外的にだけで
はなく、内的にも必要です。注意散
漫と戦いつつ、知性を集中させ、し
ばしば感情が伴わなくても愛を温
め、愛の行為をやめてしまうことの
ないよう意志に働きかけるなど、
「傾聴」の仕方を学ぶ必要がありま
す。こうした努力に疲れてしまうこ
ともあるでしょう。というのも、多
くの刺激にさらされているために、
集中するために努力を要するからで
す。またこうした「聴く」努力を極
端な厳格主義や「集中の方法」の実



践と混同すべきではありません。祈
りは色々な事情に応じて自由に進ん
でいくものですから。「風は思いの
ままに吹く」（ヨハネ3,8）とヨハネ
の福音書にあるように、基本的に祈
りは神が許される方向に向かってい
くものの、私たちは個々の状況に応
じて祈るのです。愛する人々の事を
主に願いつつ、彼らのことを考えな
がら祈りの時間の大部分を過ごすこ
ともあるでしょう。こうした事が、
愛にあふれた対話となり得るので
す。

「聴き方」を学ぶために役立ついく
つかの具体的なアドバイスがありま
す。まず頭の中の「ながら作業」を
避けることです。それは、他の事を
あれこれ考えてしまうことなく、対
話に入り込んで集中することができ
るためです。それから、私たちは無
であり、主が全てであることを謙遜
に認め、学ぼう、教えていただこう
という心構えを育むこと。これに



は、射祷や短い祈りが役に立つで
しょう。そして主に何かを尋ねる時
には、いつでもお望みの時にお答え
下さいといった心積もりでいるこ
と。或いはあなたが頼まれることを
何でもしますという心構えを主にお
伝えするだけでもいいでしょう。他
の諸々のアイデアや思いで気を散ら
すことを避け、神のペースに従いつ
つ、神が導かれるままに神の愛を黙
想すること。自分で祈りをコント
ロールしようとしすぎて心を狭めて
しまわないよう、神に心を揺さぶら
れるにまかせ、神の望まれることを
夢見るのです。このようにするな
ら、私たちの心が神の神秘と神の論
理に対して開かれていき、神様がど
こに向かって私たちを導かれるのか
よく分からなくても、落ち着いて受
け入れることができるようになるで
しょう。

あなたの栄光をお見せください



念祷を始める時に、主が私たちにお
話しくださるだろうと期待するのは
当然ですし、実際に主からの応答が
ある時もあります。けれども、全
く、或いはほとんど何も聞こえてこ
なくて、がっかりしながら念祷を終
わることもあるでしょう。いずれに
せよ「祈りには必ず実りがある」と
いう確信を持ち続けるべきです。シ
ナイ山で「モーセが、『どうかあな
たの栄光をお示しください』と言う
と、主は言われた。『わたしはお前
の前にわたしのすべての善を通ら
せ、お前の前に主という名を宣言し
よう。私は恵もうとするものを恵
み、憐れもうと思う者を憐れむ』
（出エジプト33,19）。主はモーセの
願いを叶えようと思われたのでしょ
う。しかし主のお言葉は突如、モー
セを落胆させるものになります。
「また仰せになった、『お前はわた
しの顔を見ることはできない。人は
わたしを見て、なお生きていること
ができないからである。…わたしの



栄光が通り過ぎる間、わたしはお前
を岩の裂け目に入れ、わたしが通り
すぎるまで、わたしの手でお前を覆
う。わたしが手をのけると、お前は
わたしの後ろを見るが、わたしの顔
は見られない』（出エジプト
33,20-23）。もしもこの時モーセが
望みどおりに神の御顔を見ることが
できずに落胆したならば、それ以
上、試みることをあきらめてしまう
か、この後に神と出会おうとするや
る気を失ってしまっていたことで
しょう。けれどもモーセは落胆せ
ず、神に導かれるままに自らを委ね
たために、「主が顔と顔を合わせて
選びだされた」（申命記34,10）預言
者となったのでした。

祈りの秘訣は、はっきりとした結果
を得ることにあるのではありませ
ん。増してや決めた時間中ずっと忙
しく頭を働かせることでもありませ
ん。主との対話で私たちが求めてい
るのは直ちに実りが現れることでは



なく、回を重ねるにつれて、祈りが
いわば自分自身の生活そのものにな
ること、考えや感情、夢などが祈り
と一つになる決定的な段階に入って
行くこと。つまり主とともにいて一
日中主の現存を保ち続けることで
す。結局祈りの最も大切な実りは神
のうちに生きることなのです。こう
考えていくならば、祈りとは人生そ
のものを通してのコミュニケーショ
ンだということが分かります。与え
られた人生、生きてきた人生、受け
止め、そしてささげられた人生。そ
うであるなら、祈りで高揚感や心と
きめく光が得られなくても構わない
のです。祈りの仕方はもっと単純な
ものです。聖ホセマリアが教えてい
たように[10]、私たちの祈りのテーマ
は、私たちの生活の中の出来事。私
たちの生活そのものが祈りですし、
またその逆に祈りは私たちの生活そ
のものなのです。「子供っぽく無邪
気な心で始めたこの祈りの道は今や
広くて静かで確実な道に発展しまし



た[11]。広く、ゆったりとした確実な
道を進みながら、私たちの生活のす
べては本物の祈りとなっていくこと
でしょう。

Jorge Mario Jaramillo

[1] ベネディクト16世は273回目の一
般謁見演説「預言者モーセ」（2011
年6月1日）の中で「旧約を読むと、
一人の人物の姿が際立ちます。すな
わち、祈りの人としてのモーセの姿
です」、と言及された。

[2] 同様に神が人間に言葉を掛ける記
述が創世記2章にもある。創世記2,16
参照。なお、斜字体は原文にはな
い。

[3] 聖ホセマリア・エスクリバー、
『神の朋友』、244番。

[4] 『ある聖人への手紙（II）』よ
り、1949年12月12日の手紙。



[5] 教皇ベネディクト16世、8月20日
（土）、ワールド・ユース・デイ、
ケルン大会の前晩の祈りにおける講
話。

[6] 聖ホセマリア・エスクリバー、
『道』、281番。

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Trabajo,amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p.87.

[8] 教皇フランシスコ、使徒的勧告
『喜びに喜べ —現代世界における聖
性—』、151番。

[9] 聖ホセマリア・エスクリバー、
『拓』、446番。

[10] 聖ホセマリア・エスクリバー、
『知識の香』、174番。「周知の通
り祈りとは神と話し合うことです。
しかし、話し合うと言っても何につ
いて話すのだろうと問う人もいるで



しょう。神について、或いは日常の
出来事についてでなければ、何を話
題に取り上げることができるでしょ
うか。… 私の祈りは私の生活につい
てであります。私はこのように心掛
けています。そして自己の姿を見る
と、自己を改善し、神の愛にもっと
素直になろうという確固とした決
心、誠実で具体的な決心が生まれて
きます。…私たちは普通のキリスト
信者であり、種々の職業に従事して
います。私たちの活動はすべて通常
の経過をたどり、いつもの調子で展
開されます。毎日同じような日ばか
りで、単調に感じることまります。
ところが表面的には平凡にしか見え
ないところにこそ神的な価値がある
のです。それこそ神の関心事なので
す。キリストは人間の日常茶飯事の
中に入り込み、最も慎ましい行為を
含め全てに生命を与えようと望まれ
たのですから。… 聖母よ、御身は父
なる神に愛を示すエスをこの世にも
たらしてくださいました。日々の仕



事のうちにイエスを見つけることが
できるよう助けてください。神の声
や音調の働きかけを聴き取ることが
できるよう知性と意志を動かしてく
ださい」。

[11] 聖ホセマリア・エスクリバー、
『神の朋友』、306番。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

Kare-wo-Shiri-anatawo-Shiru-4-Kiku-
kotowo-Shiru/ (2026/01/09)

https://opusdei.org/ja-jp/article/Kare-wo-Shiri-anatawo-Shiru-4-Kiku-kotowo-Shiru/
https://opusdei.org/ja-jp/article/Kare-wo-Shiri-anatawo-Shiru-4-Kiku-kotowo-Shiru/
https://opusdei.org/ja-jp/article/Kare-wo-Shiri-anatawo-Shiru-4-Kiku-kotowo-Shiru/

	「主を知り、あなた自身を知ること」（４）：聞くことを知る

