
opusdei.org

神のやさしさ
（VII）：救いの喜び
を取り戻す

憐れみを与えるためには、神
から憐れみを受ける必要があ
ります。神に自分の傷を見
せ、癒され、愛されるため
に。「罪人に厳しく、罪に甘
いことの多い」世にあって、
詩篇ミゼレーレは、魂を解放
し、御父の家にいる喜びを私
たちに与えてくれる偉大なゆ
るしの祈りです。

2023/11/27



「神よ、わたしを憐れんでくださ
い、御慈しみをもって。深い御憐れ
みをもって、背きの罪をぬぐってく
ださい」[1]。3000年来、詩編ミゼ
レーレ（Miserere、詩篇51） は神の
民の各世代の祈りを豊かなものにし
ました。教会の祈りでは毎週金曜日
の唱和に使っています。オプス・デ
イでは、パドレが毎晩床にひれ伏し
てこの詩篇を唱えます[2]。これはこ
の「憐れみの賛歌」の内容を具体化
することです。教皇様はこう言われ
ました。「罪を悔やみ、打ちひしが
れた心からでる賛歌は、いかなる罪
よりも大きな神の忠実を宣言するも
のです」[3]。

詩編ミゼレーレは、私たちに「過ち
と恩恵についての考察をより深くす
るよう」[4] 促します。イスラエルの
伝統はこの詩篇を、預言者ナタンが
神の信託によりバト・シェバとの不
倫とウリア殺害を諌めた時に、ダビ
デ王が口にした祈りとしています



[5]。預言者は王を直接なじることは
せず、ダビデ自身が自己の非を悟る
よう、たとえ話をしました[6]。
Peccavi Domino、「わたしは主に罪
を犯した」[7]。「わたしを憐れんで
ください」と叫んだダビデの心境に
は、自己の過ちだけでなく、周りの
人たちをも悲しみに巻き込んだこと
への嘆きが表れています。罪が神に
背き、人々と自分自身を傷つけるも
のだと認識することによって、全て
を正すことができる唯一の方である
主の内に、庇護と癒やしを探し求め
ます。「心に責められることがあろ
うとも、神は、わたしたちの心より
も大きく、全てをご存じだからで
す」[8]。

彼らは自分が何をしているのか知ら
ないからです

罪は人に、一時の間、自由を約束し
ます。神から離れることによって、
私たちが真に自分らしくなれるとい



う幻想を抱かせます。しかし、この
見かけだけの自由はすぐに重荷と化
します。自己の良心を黙殺できると
信じている人も、早晩、それに耐え
ることのできない日が来ます。「あ
りきたりの説明では足りない、偽り
の預言者の虚偽にはもう満足できな
い、という時が必ず来ます」[9]。そ
れは回心の始まりです。もしくは
「最初の改心よりも、 もっと大切で
もっと難しい仕事」である、人生に
おける「連続的な改心」[10]のひとつ
の始まりです。

回心は常にダビデ王の話のように即
座に始まるとは限りません。その過
程は人によって違います。無分別
は、罪に先立ち、罪に同道し、罪に
よって強まり、長引き、しまいには
過ちを正当化し、「大したことでは
ない」などと思わせます。これは
度々私たちの周りでも見られること
です。この世はしばしば罪人には厳
しく、罪自体には寛容です[11] 。罪人



に対して厳しいのは、その人の行動
に罪の醜さがはっきりと現れるから
です。しかし罪そのものを軽く見る
のは、それを禁止するとある種の
「自由」を束縛することになると思
うからです。皆がこの危険にさらさ
れています。私たちは、自己の罪を
告発することなく、他人の中に罪の
醜さを見て取ります。そうすると、
憐れみに欠けるばかりか、慈しみを
受けることも出来なくなってしまい
ます。

罪と怠惰は理性を鈍ます。人は自己
欺瞞に陥り、好んで盲目となり、見
ることを厭い、見ないよう努めま
す。ですから神のゆるしが必要なの
です。イエスが十字架上で「父よ、
彼らをお赦しください。自分が何を
しているのか知らないからです」[12]

と仰せになったのは人間のこの状態
をよくご存じだったからです。もし
罪のゆるしを単なる罪を覆い隠す優
しいゆるしと考えるなら、主のこの



言葉の深い意味をくみ取ることが出
来なくなるでしょう。神から離れる
とき、私たちは自分何をしている
知っていると同時に知らないので
す。振る舞いが悪いことには気づき
ますが、そこからどんなことが派生
するかを忘れているのです。主はこ
の両面を、またその後の深い悲しみ
をもご存じです。聖ペトロは主を裏
切ったとき、自分が何をしているの
か知っていると同時に知らなかった
です。その後「激しく泣」[13]きまし
た。その涙によって、彼はより清く
透き通った目で物事を見れるように
なったのです。

「キリストの憐れみは、軽々しく口
に上るようなお情けではなく、また
悪を軽視することでもありません。
キリストは、悪の全ての重荷とその
全ての破壊力を全霊全身で担い、そ
の御苦しみと悲哀の愛熱によって悪
を焼き滅ぼし、浄化したのです」
[14]。「何をしているかを知らないか



ら」という十字架上からの主のゆる
しの言葉は、私たちが父の家に戻る
ための、憐れみに満ちた主のご計画
を垣間見せてくれます。ですから、
聖母に十字架上から私たちの保護を
委ねられたのは偶然ではありませ
ん。

懐かしい御父の家

「人間の一生とは、ある意味で、何
度も御父のもとに戻ることだと言え
ます」[15]。回心、そして連続的な回
心は、何らかの形で宿無しになって
しまった私たちが出発すること、そ
して再出発を繰り返すことです。放
蕩息子は「使用人たちが焼きたての
パンで朝食をとっている父親の家を
懐かしく思い出しました。郷愁は偉
大な感情です。これによって心は大
きくなりますから、この感情は慈し
みと関連しています（…）。郷愁は
果てしない地平線に向けて広がって
いきます。この若者は、この懐かし



さという観点から自分自身を見つ
め、自己の哀れな状態に気づいたの
でした。私たちは一人ひとり、自分
のもっとも惨めな点を探したり、あ
るいはそれに引きずられたままにし
たりすることができます。一人ひと
りが何らかの惨めさを内に秘めてい
ます。…それを見つけ出す恩恵を願
うことが必要です」[16]。

父の家を離れるとは、放蕩息子が気
づいたように、事実、自分自身の家
を見捨てることです。彼は、自分自
身の向上を阻むように思えた家を、
決して捨てるべきではない家庭とし
て再発見します。一方、父の家にい
ても心は遠く離れている人もいま
す。たとえ話の長男は、家を離れた
ことはなかったとしても、心は遠く
離れていました。イエスはイザヤの
言葉を引用して言いました「この民
は（…）唇でわたしを敬うが、心は
わたしから遠く離れている」[17]。



兄は「お父さん」と呼ぶことも
「弟」と言うこともなく、自分のこ
とだけ考えています。彼は自分がい
つも父親のそばにいて、父親に尽く
してきたことを自慢しています。
(...)。なんと哀れな父親でしょう。
一人の息子は立ち去り、もう一人も
決して父の近くにはいなかったので
す。この父親の苦しみは、わたした
ちが神から離れてしまったときの神
の苦しみ、イエスの苦しみと同じで
す。その苦しみは、わたしたちが神
から立ち去ったり、神のそばにいて
も心から近づいていないために生じ
るのです」[18]。私たちにも、弟のよ
うでなくとも兄のように振る舞った
時が人生においてあったかもしれま
せん。もしくは兄以上のひどい振る
舞いをしていたことに気づくことが
あるかもしれません。この気づきは
神からの恵みです。神は、私たちが
もっと神の近くに来るようにとお望
みなのです。新たな回心の時です。



兄と父親との会話において[19]、父親
の優しさとその対極にある兄の頑な
な心が目に留まります。兄の返事か
ら、彼が父の家にいる喜びを失って
しまっていたことが読み取れます。
ですから、弟の帰りを喜ぶ父と共に
喜ぶことが出来なかったのです。弟
と父親の失敗にだけを目に留め、そ
れを咎めるだけでした。「内的生活
が自己の関心のみに閉ざされている
と、もはや他者に関心を示さなくな
り（...）、神の愛がもたらす甘美な
喜びを味わうこともなくなり、つい
には、善を行う熱意も失ってしまう
のです。信仰者にも、つねにこの誘
惑に陥る危険性が確かにあります」
[20]。

父親もその頑なさに驚き、息子の心
を和らげようとします。自分のもと
に留まっていたにも関わらず、兄
も、はっきりとした自覚なしに、実
のところ弟のように軽薄で自己中心
的な生き方をしたかったことが兄の



態度から読み取れます。 それは、弟
に比べてより〈理性的〉で、気づき
にくいもので、場合によってはより
危険なものでした。父親は説明しま
す。「お前のあの弟は死んでいたの
に生き返った。いなくなったのに見
つかったのだ。祝宴を開いて楽しみ
喜ぶのは当たり前ではないか」[21]。
彼は父親の強さと母親の優しさでた
しなめます。「わが子よ、喜ぶのは
当たり前ではないか」と言い、息子
の心に問いかけます。「兄も父親の
いつくしみに気づく必要がありま
す」[22]。彼も父の家を懐かしさを
もって思い、そこで私たちの帰りを
待ちわびる父の優しさに気づく必要
があるのです。

救いの喜びを取り戻す

「あなたに、あなたのみにわたしは
罪をおかし、御目に悪事と見られる
ことをしました」[23]。罪に関するこ
とについて世を納得させる聖霊こそ



[24]、この懐かしさとこの不快感を示
してくださる御方です。それは単な
る内的な不安ではありません。こ傷
の源はもっと深い所にあります。神
から遠ざかり、主を一人だけにして
しまったのです。そして、私たちは
一人ぼっちになり、In multa
defluximus[25] 、多くの事に流される
と聖アウグスティヌスは言います。
神から離れるといろいろなことで散
漫になり、家は荒れ果ててしまいま
す[26]。聖霊は、罪を赦すことのでき
る唯一の神に、心を向けさせる御方
です[27]。神の霊は、創造の初めから
水の面を動いていたように[28]、今は
人々の心に働きかけておられます。
聖霊は、罪人の女性を無言でイエス
に近づかせます。そして神は慈しん
で彼女を迎え入れますが、会食者た
ちには、涙と香水と髪、それらが何
を意味するのかが分かりません[29]。
イエスは、彼女について、多くの罪
を赦されたことは、私に示した愛の



大きさで分かる、と仰せになりまし
た[30]。

神の家を懐かしむことは、神の近し
さとその慈しみに思いを向けるとで
す。ですから、「繊細で、犠牲をい
とわぬ寛大な愛で、人間的にも神的
にも心の痛みを感じ」[31] ることがで
きるようになります。私たちが弟の
ように御父のひざ元まで近寄るな
ら、私たちの傷をいやす薬は主なる
神であることが納得できるでしょ
う。そのとき〈三番目の子〉である
イエスと出会います。イエスが私た
ちの足を洗うのです。イエスが私た
ちのためにしもべになられるので
す。

主は、「『神の身分でありながら、
神と等しい者であることに固執しよ
うとは思わず、かえって自分を無に
して、しもべの身分になる』（フィ
リピ2･6ｰ7）かたです。しもべであ
るこの息子こそ、イエスです。イエ



スは、御父の広げられた両腕と心で
す。イエスは放蕩息子を迎え入れ、
その汚れた足を洗い、ゆるしの祝宴
を準備しました」[32]。

Cor mundum crea in me、「神よ、
私の内に清い心を創造し、新しく確
かな霊を授けてください」[33]。この
詩編は幾度も心の清さに関して述べ
ます[34]。これは完璧主義とか小心と
かの問題ではありません。「キリス
ト信者は汚点のない経歴書の収集狂
ではない」[35] からです。愛の問題で
す。後悔する罪人は、心を治癒し神
と共に生きる喜びを取り戻すため
に、手段を講じる心づもりを持って
います。Redde mihi Laetitiam
salutaris tui, 「御救いの喜びを再び
私に味わわせてください」[36]。物事
をこのような観点から捉えると、告
解は、一種の事務手続きのような冷
たいものではないことが納得できる
でしょう。「次のように自問したら
よいでしょう。ゆるしの秘跡にあず



かった後、わたしは喜んでいるだろ
うか。それとも、すぐに次の用事に
向かうだろうか。医師のところに
行って検査の結果が悪くなかったこ
とを聞いたとき、その結果をすぐに
封筒にしまって次の用事に移ってい
ないだろうか」[37]。

喜ぶのはその価値を知っているから
で、その人はゆるしを受けたことに
感謝します。そして、償いは単に正
義を取り戻す手段以上のものである
ことを理解します。償いは、「主
よ、あなたに背き、罪を犯しまし
た」と言う言葉を行動で表す必要を
感じる心の要求です。それで聖ホセ
マリアは皆に「償いの精神」[38] を持
つよう勧めていました。「打ち砕か
れ悔いる心」[39] があれば、継続的
に、立ち戻り、和解する必要がある
ことが分かります。愛を増し、深め
る手段は、愛自体です。「愛には愛
で応えるべきだ」[40]。それゆえ、償
いとは、神と人々を悲しませ苦しめ



たすべてのことを償いたいと望む愛
です。それは「変わったことをする
ことではなく」[41]、大げさではな
い、喜びを伴うものです。これが、
ゆるしを与えた後に、司祭が告白者
を送り出すときの言葉の意味です。
聴罪司祭は言います「あなたの善い
行いとあなたが苦しむ悪が、罪の償
いとして役立ちますように」。さら
に「償いを果たすために、人生はな
んと短いことか」[42]。人生とは喜び
を伴った痛悔を生きることです。苦
悶や小心に陥らずに、神を身を委ね
て痛悔することです。cor contritum
et humiliatum, Deus, non
despicies 、「打ち砕かれ悔いる心
を、神よ、あなたは侮られません」
[43]。

[1] 詩篇51(50)･3



[2] De Spiritu 111番参照:「夜パドレ
は、就寝前にひれ伏してミゼレーレ
を唱える。出来ないことがあった
ら、息子の一人がパドレに代わって
唱える」

[3] フランシスコ、2016年6月2日司祭
年における一番目の説教

[4] 聖ヨハネ・パウロ二世、2001年10
月24日一般謁見演説

[5] ２サムエル11･2〜参照

[6] 2サムエル12･2-4参照

[7] 2サムエル12･3

[8] 1ヨハネ3･20

[9] ホセマリア・エスクリバー『神の
朋友』260番

[10] ホセマリア・エスクリバー『知識
の香』57番



[11] フランシスコ、2015年12月24日
説教参照

[12] ルカ23･34

[13] マタイ26･75

[14] ヨセフ・ラッティンガー枢機卿、
2005年4月18日教皇選出のためのミ
サの説教

[15] ホセマリア・エスクリバー『知識
の香』64番

[16] フランシスコ、2016年6月2日司
祭年における一番目の説教

[17] イザヤ29･13、 マタイ15･8参照

[18] フランシスコ、2016年5月11日一
般謁見演説

[19] ルカ15･28-32参照

[20] フランシスコ、使徒的勧告『福音
の喜び』2番



[21] ルカ15･32

[22] フランシスコ、2016年5月11日一
般謁見演説

[23] 詩編51(50)･6

[24] ヨハネ16･8参照。聖ヨハネ・パウ
ロ二世は、このイエスの言葉を、回
勅「聖霊―生命の与え主」（1986年
5月18日）27ｰ48番において深く黙想
し、このように解釈している

[25] 聖アウグスティヌス、『告白』10
巻29章、40

[26] マタイ23･38参照

[27] ルカ7･48参照

[28] 創世記1･2参照

[29] ルカ7･36-50参照

[30] ルカ7･47参照



[31] ホセマリア・エスクリバー『神の
朋友』232番

[32] フランシスコ、2016年3月6日
「お告げの祈り」でのことば

[33] 詩篇51(50)･12

[34] 詩篇51(50)・4、9、11、12、19
参照

[35] ホセマリア・エスクリバー『知識
の香』75番

[36] 詩篇51･14

[37] フランシスコ、2016年3月24日説
教

[38] ホセマリア・エスクリバー『鍛』
784番参照。師は『神の朋友』
138-140番で、償いの精神とその具
体的な現れについて説明している

[39] 詩篇51･19



[40] ホセマリア・エスクリバー『鍛』
442番

[41] ホセマリア・エスクリバー『鍛』
60番

[42] ホセマリア・エスクリバー、十字
架の道行、第7留

[43] 詩篇51･19

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/
Kami-noyasashisa-vii/ (2026/02/02)

https://opusdei.org/ja-jp/article/Kami-noyasashisa-vii/
https://opusdei.org/ja-jp/article/Kami-noyasashisa-vii/

	神のやさしさ（VII）：救いの喜びを取り戻す

