
opusdei.org

神のやさしさ (V) :そ
れは私にしてくれた
ことである。身体的
慈善の業

この記事は、イエス・キリス
トが示唆された身体的慈善の
業について語っています。キ
リスト者は、見知らぬ人で
あっても、他者の必要に対し
て背を向けることはできませ
ん。それは、キリストが私た
ちの助けを求めているのだか
ら。



2023/07/14

神は、私たちに愛していると仰せに
なっただけではありません。神ご自
身が地の塵から私たちをお造りにな
りました[1]。「神の手によって私た
ちは造られたのです。神は手工芸家
です」[2]。神は私たちをその似姿と
して創造し、なお且つ「われわれの
中の一人」[3] になることをお望みに
なりました。つまり、みことばは人
となり、その手で働き、あらゆる時
代の全ての惨めさを背負い、その忠
実な愛の変わらぬしるしとして、ご
受難の傷を永遠に保とうとお望みに
なりました。これによってキリスト
信者は、単に神の子どもと呼ばれる
だけではなく、実際に神の子どもに
なったのです[4]。神にとって、また
その子どもたちにとって、愛は「決
して抽象的なことばではありえませ
ん。愛は、その本性から具体的な営



みです。日常生活の中で確かめるこ
とのできる、意図であり、姿勢であ
り、行動です」[5]。聖ホセマリアが
こう言っていました。「キリスト教
を単なる信心業のプログラムに過ぎ
ないかのように考えて、他人への援
助や社会の不正を除くための努力が
日常生活とは無関係であるとみなす
人々がそれです。

このように考える人々は、神の御子
が人となられ人間の体と霊魂をおと
りになり、人間の言葉をお話しにな
り、死という最も苦しい運命までも
経験された意味が充分に理解できて
いないと言えるでしょう」[6]。

いつくしみへの招き

福音書でイエスがお示しになった最
後の審判の場面で、義人も不正な人
も当惑し、主に尋ねます。いつ、飢
えて裸であったり、病気だったりし
た主を見て、助けたり、あるいは無
視したりしたのか、と[7]。すると主



はお答えになります。「はっきり
言っておく。わたしの兄弟であるこ
の最も小さい者の一人にしたのは、
わたしにしてくれたことなのであ
る」[8]。これは、単に主を思い出さ
せるための技巧を凝らした言い方で
はなく、主のいつくしみの模範に倣
うようにということです。イエスは
荘厳に「はっきり言っておく…わた
しにしてくれたことなのだ」と仰せ
になります。主は死に至るまで人間
を愛し「ある意味で自分をすべての
人間と一致させた」[9] のです。「友
のために自分の命を捨てること、こ
れ以上に大きな愛はない」[10]。キリ
スト信者であるとは、無条件の神の
愛に包まれ、「何よりも大きな神の
愛」[11] の虜になっているということ
です。

福音のこの場面で主は、飢え、渇
き、旅、裸、病気と牢について話し
ておられます[12]。いつくしみの業は
この路線上にあります。教会の教父



方は、度々このことを語り、物的霊
的いつくしみの業を展開しました
が、あらゆる困難に手を差し伸べる
ことができたわけではありません。
時経て加えられたことは、死者の埋
葬で、相応しい霊的な要素、つまり
生者と死者のために祈りの伴ったも
のであることが義務付けられまし
た。次号から２回、キリスト教の知
恵が私たちの召し出しの集大成とし
て掲げたいつくしみの業に関する事
柄を取り上げることにします。主が
あらゆる時代に召し出される ― 普
遍的召し出し ― 弟子たちに仰せに
なる「あなた方の父が憐れみ深いよ
うに、あなたがたも憐れみ深い者と
なりなさい」[13]と関連していること
だからです。いつくしみの業はこの
呼び掛けに応えていくことです。最
近教皇様が勧めておられます。「こ
のことを記憶に留めておくなら、慈
善活動がより容易になるでしょう」
[14]。



実際的な連帯

物的いつくしみの業を見直そうと回
りを見渡すと、一見、実行するのに
ふさわしい状況ではないと思えるか
もしれません。前世紀の人々の生活
は、自然の力、人間の気紛れや肉体
の弱さにさらされていましたが、現
代は、 ― 非常事態や自然災害は別
として ― 多くの国で、亡くなった
人を埋葬したり、ホームレスの人を
保護したりすることは、その国の組
織が行っているので、緊急に必要に
なることはほとんどありません。し
かしながら、このようないつくしみ
の業を必要としているところも少な
くありません。先進国でも、社会福
祉サービスが提供される一方で、物
質的に非常に不安定な状況、いわゆ
る第4世界が多く存在します。私た
ちは誰もが、この現実を把握し、そ
の改善のため何ができるかを考える
責任があります。「しっかりと目を
あけ、瞳をこらして周囲をながめ、



主が私たちのまわりにいる人々を通
してなさる呼びかけに気づかねばな
りません。自己のちっぽけな世界に
閉じこもり、人々に背を向けて生き
ることなどできないのです。イエス
はそうはなさいませんでした。福音
書には、主が慈悲深く、人々の苦し
みや困窮を敏感に感じとられたこと
がしばしば書かれています」[15]。

いつくしみの業は、たとえ面識がな
くとも苦しんでいる全ての人たちに
連帯することから始まります。「私
たちは単に個々人の問題を気遣うだ
けではなく、他の市民と同じように
私たちにも影響のある災害や公的な
災難の中で皆と全面的に連帯しま
す」[16]。一見私たちには、この態度
は高尚な感情である一方で、役に立
たないように思えます。しかしなが
ら、この連帯の態度は、いつくしみ
の力を育む土壌です。ラテン語の
solidumは固い、確実性のことです
が、それは皆が一つのことに属して



いるという信念を表わしています。
つまり他の人の浮き沈みを自分の事
として認知するのです。たとえこの
言葉が単に人間的なレベルで用いら
れているとしても、キリスト者に
とっては全生活に影響することで
す。「あなたがたはもはや自分自身
のものではない」[17] と聖パウロがコ
リント人に言っています。これに対
して現代の人たちは自己の自主性を
脅かすこととして当惑するでしょ
う。しかし、近年の諸教皇はしばし
ば人類を特に教会を一つの「大きな
家族」[18] と言い表しておられます。

「兄弟としていつも愛し合いなさ
い…。自分も一緒に捕われているつ
もりで、牢に捕われている人たちを
思いやり、また、自分も体を持って
生きているのですから、虐待されて
いる人たちのことを思いやりなさ
い」[19]。各人の苦しみを直に知り、
その全てに援助の手を差し伸べるこ
とは不可能だとしても、神の心で愛



するはずのキリスト者が知らぬふり
をすることはできません。「神は、
私たちの心よりも大きく、すべてを
ご存じだからです」[20]。ミサ聖祭
で、「御子キリストの御からだと御
血によって私たちが養われ、その聖
霊に満たされて、キリストの中に
あって一つのからだ、一つの心とな
りますように」[21]と御父にお願いす
る時、沈黙のうちに「良い木々の生
い茂る森のように、一致と交わりの
中に、信頼し支え合い、確実性と幸
いな簡素さの中に友情」[22] が育まれ
ていることを実感します。

キリスト者における連帯はまず祈り
によって実現されます。パドレがし
ばしば促されたように、苦しんでい
る人のことが知らされたらまず祈る
ことです。多くの場合、仕事や犠牲
にも言えることですが、この祈りの
効果を見ることはできないでしょ
う。しかし私たちはそれらが「生命
力として世の中を循環する」[23] こと



を確信しています。こういうことか
らローマミサ典書には、種々の機会
のためのミサ典文があり、あらゆる
いつくしみの業への気遣いが示され
ています。みことばの祭儀を締めく
くる共同祈願もまた「あらゆる教会
についての心配を」[24]、そして全て
の人を思い起こさせてくれます。そ
れは、聖パウロと同じことが言える
ようになるほどでしょう。「だれか
が弱っているなら、わたしは弱らな
いでいられるでしょうか。だれかが
つまずくなら、わたしが心を燃やさ
ないでいられるでしょうか」[25]。

連帯はまた、「消費が肥大し、あら
ゆる形態のいのちを虐待する世界」
に対しして、「暴力や搾取や利己主
義の論理と決別する、日常の飾らな
い言動によっても」[26] 実現されま
す。昔のことになりますが、多くの
家庭で、床に落ちたパンを拾い上げ
接吻したものです。こうして食べ物
を得る苦労を認め、口にできること



を感謝していました。「飢えている
人に食べ物を与えることは」具体的
に、まず、供されたものを喜んで頂
き、わがままを避け、余った食べ物
は工夫して活用することです。「渇
いている人に飲み物を与える」と言
うことから、多くの所で不足してい
る水の無駄使いを止めるように促さ
れるはずです[27]。「裸の人に衣服
を」から私たちが率先すべきこと
は、衣服を丁寧に使い、兄弟同士で
譲り合い、時には最新流行を取り入
れないことなどです。

これらの小さなこと ― あるいはそ
れほど小さくない ― を放棄するこ
とで、創立者が若者たちに教えたよ
うに、困っている人たちへの施しが
幾らかできるでしょう。また人道的
な緊急事態に際してそれを乗り越え
るための寄付もできるでしょう。
「聖年の喜びが懐を痛めないなら、
その喜びは本物ではありません」[28]

と教皇様が言っておられます。



おもてなし：弱者を見捨てないこと

両親は、まず模範で「子どもたちに
生き方(…)」について多くの事を教
えることができます。「わがままを
抑え、困っている人たちに手を差し
伸べるため、寛大に自分の時間を割
くことを教え、年齢にふさわしい人
間的神的な連帯の熱意を表明してい
る活動に参与するよう導くことがで
きます」[29]。

愛徳は秩序だったものであるように
― 遠くの人のことを気に掛けても周
りの人たちの事には無頓着な人の業
は偽りの愛徳ですから ―、わがまま
を克服することはまず自身の家庭に
おいて始めることです。老いも若き
も皆、日常生活の中で一緒に住んで
いる人のごく小さな不具合を見つけ
出すように気を配らなければなりま
せん。特に病気の家族や友だちに寄
り添うことです。彼らの痛みを単に
治療的な解決策を図るべきものであ



るかのように考えるべきではありま
せん。「『老いの日にも見放さず、
わたしに力が尽きても捨て去らない
でください』(詩篇71,9)。これは、
無関心にさらされたりすることを恐
れる、いにしえの老人の叫びです」
[30]。長足の進歩を遂げている医学の
お陰で、病人の状態は見違えるほど
よくなりましたが、周りの人は、病
人を重荷と思うところで、病人に
「お通りになるキリスト」つまり世
話を必要としているキリストを見出
すことができないでいます。聖ホセ
マリアが述べています。「病者はキ
リストです」[31]と。これは、「はっ
きり言っておく。(わたしの兄弟であ
るこの小さい者の一人にしたのは)、
わたしにしてくれたことなのであ
る」[32] と言う主の呼びかけを反映し
た思い切った表現です。

「いつ、病気の時や、牢におられる
のを見て、お訪ねしたでしょうか」
[33]。時として苦しんでいる人の中に



神を見ることが難しいことがありま
す。不機嫌だったり不仲だったり、
あるいは要求がましかったり自己本
位だったりするからです。しかし病
人こそは、その弱い状態ゆえに、こ
の愛情を最も必要としているので
す。神の光に照らされた病人は、
「見るべき面影はなく、輝かしい風
格も、好ましい容姿もない」[34] 変わ
り果てた痛々しい姿のキリストに似
たものになります。

病人や老齢者、死にゆく人たち、ま
た特に長期にわたる病床生活を余儀
なくされる病人の世話には、かなり
の忍耐と寛大な時間の使い方が求め
られます。善きサマリア人には、
「同じように約束やすべき事柄が
あったのです」[35]。彼のように、人
間的にはもはや役立たないような人
を切り捨てることになりかねない冷
たい解決策を考えたりすることな
く、すべきこととして手を差し伸べ
る人たちには、主が仰せになりま



す。「このことが分かり、そのとお
りに実行するなら、幸いである」
[36]。弱者の世話のできる人のため
に、神はいつくしみに満ちた報いを
準備しておられるのです。「さあ、
わたしの父に祝福された人たち、来
なさい」[37]。

ベネディクト16世の言葉です。「人
間であることの真の基準は、苦しみ
と、苦しむ人との関係によって根本
的に定められます。これは個人にも
社会にもいえます。苦しむ人を受け
入れず、同情を通じて苦しみを分か
ち合い、心から苦しみを担うことの
できない社会は、残酷で非人間的な
社会です」[38]。ですから病人は私た
ちに、目まぐるしい世の動きに踏み
にじられている人間性を取り戻さ
せ、事物よりも人間が、機能よりも
存在が重要であることを思い起こさ
せてくれます。



ある人々は、神によって招かれて、
あるいは自ら望んで、一日の大半を
世に認められることを望むことな
く、苦しんでいる人たちの面倒をみ
ています。ガイドブックには載って
いないけれども、彼らこそ本物の
「世界遺産」の一部です。この世に
生きているのはそのような弱い人た
ちを世話するためであることを、私
たち皆に教えてくれるからです[39]。
これこそは、お世話の、おもてなし
の不変の意味合いです。

葬儀に参列するのはまれなことです
が、最期を間近にしている人とその
家族に寄り添うことはできます。で
すから葬儀に参列することは常に社
会人としての義務を果たす以上のこ
とです。これらの行為の奥底に、永
遠につながる正真正銘の人としての
あり方を垣間見ることができるで
しょう。「ここでも、あわれみが、
亡くなった人と生き残った人々に平
和を与えます。憐れみはまた、神は



死よりも偉大であること、神を信じ
ていれば最期の瞬間も『また会う日
まで』と言う瞬間に変わることを感
じさせてくれるのです」[40]。

創造： あるものを使って働く

戦火を逃れて移民する家族、失業
者、麻薬中毒や快楽主義者、ギャン
ブル中毒などのような「現代社会に
おける新しい奴隷制の犠牲者」[41]

等、物的な援助を必要としている多
くの人たちを身のまわりに見つけ出
すことができます。一人では、どこ
からどのように始めたら良いか見当
が付きません。しかし、もっとも身
近なところの不都合を解決しようと
思いついた小さなことがたくさんあ
るはずです。手にしているもので出
来る人と一緒に ― 多くの場合ユー
モアをもって、時間や経済的な手段
あるいは公的な機関を活用して ―
始め、たくさんの良い結果を手に入
れた経験があるでしょう。無償で励



んだことには感謝がつきものです
し、それは新たな取り組みの礎にな
ることですから。いつくしみはいつ
くしみを生み出し[42]、それは伝染し
ます。こうして、からし種のたとえ
が実現されます。「どんな種よりも
小さいのに、成長するとどの野菜よ
りも大きくなり、空の鳥が来て枝に
巣を作るほどの木になる」[43]。

必要性や可能性は、場所や個々人に
よって非常に違うものです。手の届
く何かを期待して働き始めることが
いいのです。度々、考えていたより
もずっと早く、手におえないと思わ
れたことに扉が開かれるものです。
そして、牢に入っている人や他の多
くの中毒に罹っている人に心を向け
ることができるようになります。彼
らは挫折し、世の中からはじき出さ
れ、見捨てられているのです。

多くの仕事があり、これらのいつく
しみの業のための時間がないように



思えるのですが、他者に心を向け、
進路が定まらず落ち込んでいる人を
助け出すための時間を工面している
人がいます。ここで相乗効果が生み
出されます。時間はあまりないが手
続きや説明することなどに長けてい
る人、組織作りには向いていないが
時間にゆとりのある人、といろいろ
な人がいます。例えば退職者は、現
役時代の経験を伝えることができま
すし、第二の青春を楽しむ展望が開
けます。「全ての人は、知識とか資
産とかに関係なく、より正義に適い
兄弟愛に満ちた社会建設に貢献する
ための何かを持っています。具体的
に、全ての人は、もっとも単純な人
たちの寛大さと連帯に倣うことがで
きます。この寛大な知恵者は、現代
の世の中にもっとも必要な『インゲ
ン豆に水をやる』ことを知っていま
す」[44]。

* * *



創立者は、マドリードで司牧職を始
めた頃を振り返り、新たな場所での
様子を思い起こして話しました。
「涙を拭ってやり、必要な手助けを
し、愛情を傾けて幼子や老齢者、病
人の世話をしました。多くの人が感
謝しましたが…、中には中傷する人
もあったのです」[45]。そこで、今で
は世界のあちらこちらで、キリスト
者やそうでない人たちと力を合わせ
て実現している、多くの企画を考え
ていました。そしてそれは「quasi
fluium pacis,平和の大河のように」
[46] 進展させるべきことでした。「今
の私にとって、それは夢、しかも祝
すべき夢です。大都会の多くの場末
を拠点にして、そこで、愛情を込め
て、真正面から人々と向き合い付き
合うようにしています。私たちは皆
同じ人間なのですから」[47]。



[1] 創世記3,7;知恵の書7,1参照。

[2] フランシスコ、2013年11月12日聖
マルタでの説教。

[3] 第二バチカン公会議、「現代世界
憲章」(7-XII-1965)22番。

[4] 1ヨハネ3,1参照。

[5] フランシスコ、大勅書「イエス・
キリスト、父のいつくしみのみ顔」
(11-IV-2015)、9番。

[6] 『知識の香』98番。

[7] マタイ25,36.44参照。

[8] マタイ 25,40.

[9] 第二バチカン公会議、「現代世界
憲章」22番。

[10] ヨハネ15,13.



[11] フランシスコ、使徒的勧告「福音
の喜び」（2013年11月24日）6番;
聖ヨハネ・パウロ二世、回勅「人間
のあがない主」(1979年3月4日)9番
参照。

[12] マタイ25,35-36参照。

[13] ルカ 6,36。

[14] フランシスコ、2016年3月13日お
告げの祈り。

[15] 『知識の香』146番。

[16] 1950年2月14日手紙20番。

[17] 1コリント6,19。

[18] 例えば、福者パウロ六世の1978
年5月24日国連での講演; 聖ヨハネ・
パウロ二世の回勅「いつくしみ深い
神」(1980年11月30日)4,12; ベネ
ディクト十六世の2007年12月8日第
41 回世界平和の日メッセージ、参
照。



[19] ヘブライ13,1-3。

[20] 1ヨハネ3,20。

[21] ローマミサ典書、第三奉献文。

[22] フランシスコ、2014年11月28日
講演。

[23] フランシスコ、「福音の喜び」
279番。

[24] 2コリント11,28。

[25] 2コリント11,29。

[26] フランシスコ、2015年5月24日回
勅「ラウダート・シ―」230番。

[27] 同上27-31番参照。

[28] フランス、2016年2月10日一般謁
見。

[29] 『会見記』111番。



[30] フランシスコ、2016年3月19日使
徒的勧告「愛の喜び」191番。

[31] 『道』419番。

[32] マタイ25,40。

[33] 同上25,39。

[34] イザヤ53,2。

[35] フランシスコ、2016年4月27日一
般謁見。

[36] ヨハネ13,17。

[37] マタイ25,34。

[38] ベネディクト16世、(2007年11月
30日)回勅「希望による救い」38
番。

[39] フランシスコ、「福音の喜び」
209番参照。



[40] フランシスコ、2014年9月10日一
般謁見。

[41] フランシスコ、大勅書「イエス・
キリスト、父のいつくしみのみ顔」
6番。

[42] マタイ5,7参照。

[43] マタイ13,32。

[44] フランシスコ、2015年1月1日ビ
デオメッセージ。

[45] 聖ホセマリア、1967年10月1日団
らんのメモ。

[46] イザヤ66,12(vg)。

[47] 聖ホセマリア、1967年10月1日家
族の集まりのメモ。



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/
Kami-noyasashisa-iv/ (2026/02/09)

https://opusdei.org/ja-jp/article/Kami-noyasashisa-iv/
https://opusdei.org/ja-jp/article/Kami-noyasashisa-iv/

	神のやさしさ (V) :それは私にしてくれたことである。身体的慈善の業

