
opusdei.org

52．ミラノ勅令

四世紀の初め、再びキリスト
教徒は激しく迫害されまし
た。皇帝ディオクレティアヌ
スはガレリウスと共に303年
に「大迫害」として知られて
いる弾圧を行います。

2014/02/04

それは、キリスト教が広がることで
国家の統一が危機にさらされると考
えた皇帝が、その統一を回復する目
的で行ったものでした。この弾圧で
命じられた事柄は、たとえば：キリ
スト教の教会を取り壊すこと、聖書



を焼き捨てること、教会の権威者た
ちを殺害すること、キリスト教徒を
公職から追放し市民権を剥奪するこ
と、神々に生贄を捧げなければ死刑
に処すること、などでした。キリス
ト教徒を根こそぎにするための方策
が巧くいかなかったので、ガレリウ
スは寛容と政治的な都合を考えて、
311年4月30日に寛容令を発布しま
す。これにより、キリスト教に対す
る弾圧は終了し、キリスト教徒の法
的な存在が認知され、集会を開く自
由や教会を建設する自由が認められ
ました。

そうこうしているうちに、コンスタ
ンティヌスは西方の皇帝に選ばれま
した。312年にマクセンティウスを
打ち破り、翌年2月にミラノで東方
皇帝のリキニウスと会見しました。
二人は、様々な事柄を協議します
が、その中で、キリスト教徒の取り
扱いについても話し合いました。そ
して、キリスト教に有利な法令を発



布することで合意しました。この会
談の結果は「ミラノ勅令」として知
られるものですが、二人の皇帝がミ
ラノで発布した勅令は存在しなかっ
たと考えられています。ミラノで合
意した内容は、リキニウスが帝国の
東方で発布した勅令で知ることが出
来ます。我々が手にすることが出来
る文献は、皇帝が313年にローマ帝
国属州の総督宛に送った書簡です。
これについて、カイサリアのエウセ
ビウス（『古代教会史』10,5）とラ
クタンティウス（『迫害者たちの
死』48）が、それぞれ取り上げてい
ます。この勅令の最初の部分では、
全市民の信仰の自由を規定し、結果
としてキリスト教徒もこの自由を享
受する権利が明確に認められていま
す。その勅令は、キリスト教のみな
らず、他のいかなる宗教をも実践す
ることを認めました。勅令の二番目
の部分では、かつてキリスト教徒の
集会所や礼拝所であった場所、およ
び、迫害中にローマ帝国の行政機関



により没収され個人に売却されたキ
リスト教徒の他の資産を返還するこ
とが規定されました。

勅令はキリスト教に特別な地位を与
えるどころか、あらゆる宗教の好意
を得ようとしていたように思えま
す。コンスタンティヌスはキリスト
教を優遇しながらも、一時期「不敗
の太陽神」信仰を続けていました。
いずれにしても、異教信仰は帝国の
正式な宗教ではなくなり、勅令はキ
リスト教徒が他の市民と同等の権利
を享受できることを認めました。こ
の時以降、教会は合法的な宗教とな
り、帝国からの法的な承認を得て、
キリスト教興隆の道が開かれたので
す。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/52-

miranochi-ling/ (2026/01/11)

https://opusdei.org/ja-jp/article/52-miranochi-ling/
https://opusdei.org/ja-jp/article/52-miranochi-ling/

	52．ミラノ勅令

