
opusdei.org

100周年への道（6）
仕事、それは人間存
在の本性に根差した
もの

人類史における労働形態の発
展を踏まえながら、人生にお
ける仕事の尊厳とその重要性
について考察した上で、聖ホ
セマリアの教えの光のもと、
仕事を「神との出会いの場」
また「聖化の手段」として提
示します。

2025/12/02



人類の歴史的歩みを振り返り、仕事
というものが何世紀にもわたって発
展してきた様子を見るのは驚くべき
ことです。わずか約1万2千年前、狩
猟と採集に従事していた私たちの祖
先は、土地を耕し始めました。牧畜
は次第に洗練され、ますます生産的
になっていきました。初めは素朴
で、その後ますます複雑になってい
く機械的な道具の発展は、手工業、
農業、建設、繊維生産を変革してい
きます。エネルギーは、当初は水や
風などの自然エネルギーを利用した
り、あるいは動物または人間自身の
力に依存したりしていたわけです
が、18世紀後半から蒸気機関へ、さ
らに後には内燃機関やジェット推進
システムへと置き換えられていきま
す。科学の進歩によって、電気の発
明と利用、電磁波の伝送、そして原
子力の制御が可能になりました。20
世紀を通じて、技術は労働の世界に
広く取り入れられるようになりまし
た。近年では、マイクロプロセッ



サーによって情報処理と機械制御が
容易になり、建設の仕方、移動手
段、コミュニケーションの方法、そ
して教え方と学び方も変わってきま
した。私たちの働き方は変化し──
そしてこれからも変化し続けるで
しょう。

この絶えざる発展のさなかに、何か
不変のものは存在するのでしょう
か？このすべての変化を超えて、人
間の仕事を人間学的に規定するもの
は何なのでしょうか？他の生き物と
は異なり、人間は生存・栄養摂取・
繁殖といった基本的必要を満たすた
めだけに働くのではなく、未来を計
画し、生命の必要に応じて環境を変
え、芸術作品を創り、知識を次の世
代に伝えることで進歩を可能にする
こともできます。要するに、仕事は
私たちを生き生きとさせているので
す。



しかしながら、古代世界では──ギ
リシア・ローマ文化においても、他
の聖書外の伝統においても──仕事
は特別な尊厳を持つものとは見なさ
れていませんでした。むしろ、苦労
に満ち、縛られ、条件づけられてい
る人間の状態に固有の、隷属的な側
面と結びつけられていたと言えるで
しょう。真の人生の充実は、余暇、
つまり哲学のような知的な楽しみに
専念することができる状態、あるい
はさまざまな気晴らしや享楽主義の
形態として理解されていました。お
そらく、この根底にある考え方に
よって、後の世紀におけるキリスト
教のある種の修徳主義の潮流は、仕
事を単に「忙しくしているための手
段」、「無為や空想へ逃げ込んでし
まう危険への対処策」として考える
ようになってしまったのです。

近代および現代の哲学は、人間と技
術との関係についてしばしば考察し
てきましたが、多くの場合、その考



察は二つの極端な考え方の間を揺れ
動いてきました。すなわち、一方に
は、「歴史が進めばますます大きな
成果へと私たちを導いてくれるだろ
う」と信頼する楽観主義があり、そ
れが極端にまでいくと、「人間に代
わって機械が全てをこなしてくれる
ことで、仕事から解放されるところ
にまで至る」と考える立場もありま
す。他方には、制御されない技術
的・科学的進歩が、ついには人類と
それを支える地球を破壊してしまう
のではないかと恐れる破滅的な悲観
主義があります。

よく知られているように、神学と教
会の教導職は仕事について広範に思
索しており、とりわけその倫理的・
道徳的側面に焦点を当ててきまし
た。その結果として、教会の社会教
説が形成されてきました。しかしな
がら、仕事の霊的価値についての考
察は、これまでのところ、はるかに
発展が乏しかったと言えます。仕事



がキリスト教の霊的生活に内包する
ダイナミズム、すなわち、神と人間
の対話の場としての仕事、福音の告
知と神の国の建設のための空間とし
ての仕事といった観点について語る
著述家あるいは文書は、それほど多
くありません。このことこそ、今
日、聖ホセマリア・エスクリバーの
教えが特別な関心を呼び起こしてい
る理由なのです。実際、オプス・デ
イの創立者は、仕事──そして、そ
の延長しての日常生活そのもの──
が神との出会いの場であり、大多数
の人々が聖性を求めることのできる
領域であると教えていました。仕事
は人間関係のネットワークを生み出
し、それがキリスト教的使徒職を促
進し、私たちが生きる社会をよりキ
リスト教的に──そしてゆえに、よ
り人間的に──するために聖化され
るべき素材を形づくっていきます。
実際、仕事の中で、そして仕事を通
して聖性に至るという固有の召命に
ついて語ることができるのです。常



に新たにされる仕事の形態が、現在
を形づくり、未来を方向づけていく
現代世界において、オプス・デイ創
立100周年（1928年–2028年）は、
聖ホセマリアのメッセージの今日性
を再発見し、教会の使命と社会生活
への貢献を再確認するための良い機
会を提供していると言えるでしょ
う。

祝福であって、罰ではない

オプス・デイ創立者の教えに触れる
人々は、多くの場合、彼が仕事の尊
厳を強調することに驚かされます。
彼によれば、人類の創造という文脈
の中、すなわちアダムの罪の以前か
ら、その尊厳はすでに与えられてい
るものです。

「「仕事──私は1928年から説いて
きたのですが──は呪いでもなく、
罪の罰でもありません。創世記に
は、その現実が、アダムが神に背く



前にすでに語られています。主の計
画においては、人は常に働くことに
なっており、そうして創造という偉
大な業に協力するのです」（『神の
朋友』81番）。

「この義務（仕事）は原罪の結果と
して生じたのでも、近年の発見によ
るものでもないことを忘れないでく
ださい。日々を仕事で満たし、創造
の業にあずからせるために、この世
で神が私たちにお任せになった手
段、生活の糧を得、同時に『永遠の
命に至る実を集め』（ヨハネ4・
36）るために必要な手段、それが仕
事です。『鳥が高く飛ぶために生ま
れるように、人間は働くために生ま
れる』（ヨブ5･7）のです」（『神
の朋友』57番）。

仕事は、したがって、すべての人間
の最初の条件であり、自然な召命で
す。



「仕事は人間の最初の召命であり、
神の祝福です。それを罰だと考える
人は、残念ながら間違っています。
主は、最も良い父として、最初の人
間を楽園に置かれましたが、それは 
ut operaretur ──働くためでした」
（『拓』482番）。

仕事の意味と価値を理解するために
は、罪とその結果から出発するので
はなく、すべての人間に刻まれた神
の似姿から出発しなければなりませ
ん。聖ホセマリアが教会の中で推進
するよう召されたオプス・デイとい
うものは、まさに仕事の本来の尊厳
を再評価することを使命としていま
す。

「確かに、私の娘たち、息子たち
よ、オプス・デイに来てこのように
働くことによって、私たちはただ、
神が仕事を愛するよう望まれたこと
を思い起こしているにすぎません。
聖書が最初の人間の創造を語ると



き、ヤーウェなる主が人を取り、エ
デンの園に置かれたのは、ut
operaretur、働くためであったこと
を伝えています（創世記2･15）。罪
の後も、同じ仕事の現実は残ってい
ますが、その仕事は──その罪のた
めに──苦痛と疲労に結びつくよう
になりました。『お前は顔に汗を流
してパンを得る』（創世記3･19）と
創世記には書かれています。仕事は
付随的なものではなく、人生の法な
のです」（『手紙14』3番）。

実際のところ、ここで言われている
のは、創世記をある仕方で読むと見
落とされてしまうかもしれない何か
を「思い起こす」ということです。
すなわち、仕事は罰ではなく、祝福
だということです。私たちの最初の
父祖たちは、神から単なる命令や使
役的な任務を受けたのではなく、ま
ことの祝福を受けました。「神は彼
らを祝福して言われた。『生めよ、
増えよ、地に満ちて地を従わせよ。



海の魚、空の鳥、地の上を這う生き
物をすべて支配せよ』」（創世記1･
28）。仕事を呪いとみなすことほ
ど、聖書の精神からかけ離れたもの
はありません。アダムの罪の後で
あっても、人間は、創造主が望まれ
た通り、「耕す者」であり「守る
者」のままです。ただし、今やその
労働は、骨折りや不安定さ、不確実
性を帯びるようになっています。罪
の危険にさらされてはいるものの
（バベルの塔の物語がそれを示して
います〔創世記11･1–9参照〕）、注
意深く、心を込めて働くことによっ
て、人間は神への礼拝をささげるこ
とができます。すなわち、祭壇を築
き、契約の箱を造り、エルサレム神
殿を建てるのです。

地上に人間がいる限り

すべての人の人生に伴う実存的な次
元としての仕事の独自性、そして人
間の活動が表れる多様な仕事の形態



は、聖ホセマリアに二つの基本的な
考察を与えます。第一に、神がそれ
ぞれのオプス・デイの人に呼びかけ
る、世の中での聖性への召し出し
は、ある意味で、その人がすでに従
事している、または従事する準備を
している専門的・人間的な仕事にお
ける召命をも含まなければならない
ということです。

「皆さんの専門的な職業における召
命は、私たちがキリスト者であると
いう条件にとって、本質的で、分か
つことのできない一部であるという
ことを確信してください。主は、皆
さんがどのような理由で選んだもの
であれ、その置かれている場で、選
んだ職務の中で、聖なる者となるこ
とを望んでおられます。私は、（神
の法に反しない限り）すべての職務
が良く、高貴であり、超自然的な次
元に高められる、すなわち、神の子
の人生を特徴づける愛の流れに接ぎ



木されることができるものだと思っ
ています」（『神の朋友』60番）。

第二に、仕事が取り得る多様な形態
と、日常生活の具体的な事情の豊か
さを考えると、仕事の中で、そして
仕事を通して聖性へと呼ばれるとい
うことは、ほとんど自然な帰結とし
て、普遍的な聖性への召命を意味す
ることになります。

聖ホセマリアが書いているように、
この新しい創立が示した道は、時の
終わりまで続くよう定められていま
す。なぜなら、地上には常に働く男
女が存在するからです。「地上に人
間がいる限り、オプス・デイは存在
し続けます」（『手紙3』92番）。

確かに、聖性への召し出しの普遍性
は、神学的には労働ではなく洗礼の
秘跡に基づいています。実際、信者
をキリストと一致させ、その一致を
生涯にわたって完全なものにするよ
う招くのは洗礼です。神の民のすべ



ての構成員──叙階された奉仕者
も、信徒も、修道者も、奉献生活者
も、男性も女性も、健康な人も病気
の人も──は、キリスト者としての
完全さを目指すよう招かれていま
す。

しかし、仕事の実践と日常生活の中
で聖性を求めることができると理解
したこと（『手紙3』2番参照）に
よって、オプス・デイの創立者は、
実際にその普遍性が誰にとっても到
達可能であることを示すことができ
ました。こうして──彼は述べてい
ます──地上には神の道が開かれま
した（『知識の香』21番、『神の
友』314番参照）。というのも、あ
らゆる仕事と日々の活動が、神との
出会いの場となることができるから
です（『神の友』149番、208番参
照）。

ここに、特に意味深い二つのテキス
トがあります。



「私の子たちよ、あらゆる場所に入
り込みなさい。正直な人が生きられ
るところならどこでも、私たちは呼
吸できる空気を見いだすでしょう。
そこに、私たちの喜び、内的な平
和、人々をキリストへ導こうとする
願いを携えて、私たちはそこにいな
ければなりません。どこに？知識人
がいるところに？そう、知識人がい
るところに。手作業に携わる人々が
いるところに？そう、手作業に携わ
る人々がいるところに。そして、こ
れらの仕事のうちどれが一番よいの
でしょうか？いつも言っているよう
に申し上げますが、より高い価値が
あるのは、より大きな神への愛を
もって行われる仕事です。あなたが
たが働き、友人や同僚や隣人を、相
手に気づかれないように助けると
き、あなたがたはその人を癒してい
るのです。あなたがたは癒すキリス
ト自身となり、健康を必要としてい
る人々と嫌がらずに共に生きるキリ
スト自身になるのです。もちろん、



私たち自身にも、健康を必要とする
日があっても不思議ではありませ
ん」（コロセオ劇場での団欒、ブエ
ノスアイレス、1974年6月23日）

「街の真ん中で聖人になることがで
き、またならなければならない、と
言うことが、そんなにおかしなこと
に思えますか？屋台でアイスを売る
人、1日中台所で働く従業員、銀行
の頭取、大学教授、農作業をする
人、荷役労働者……彼らが聖人にな
れるし、ならなければならないのだ
と言うことが？──すべての人が聖
性に招かれているのです！」（サン
パウロでの団欒、1974年5月30日、
S. Bernal, Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida
del Fundador del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1977, p. 103）

両方のテキスト──特に二つ目のテ
キスト──は、さまざまな活動、職
業、仕事をたどりながら、聖性への



召し出しの普遍性を展開していま
す。もしすべての誠実な仕事が聖化
され、神との出会いの場となり得る
のであれば、聖性への召し出しは、
あらゆる時代の男女が担ってきた労
働世界の無数の側面と同じほど普遍
的であることになります。

聖ホセマリアが、自分が霊感を受け
て推し進めようとしている新しい創
立があらゆる時代の中で続いていく
と確信していたのは、素朴でありな
がら深い一つの確信に基づいていま
す。すなわち、働くことは人間の自
然な条件であるため、仕事の聖化は
いつでも可能であり、日常生活の状
況の中で神の前で愛しつつ生きるこ
とは、常に可能だからです。

彼が提案する道は、特別な奉献や修
道誓願によって、観想的な祈りへの
全面的な献身や、さまざまな形で世
間から離れることを要求する、他の
キリスト教的証しの形を、信徒向け



に適応させたものではありません。
聖ホセマリアは、自分が語りかけて
いる相手が世俗の活動のただ中に身
を置く人々であることを知っていま
す。そして彼らも──男性も女性も
──また、深い祈りの生活と神との
一致の高みへと到達することができ
るのです。そのことは、たとえば
「観想的」という形容詞を繰り返し
用いることや、「世のただ中で観想
的に生きる人々」（『拓』497番、
『鍛』738番・740番参照）という表
現によって示唆されています。この
表現は、働く人々の日常生活を指し
ています。世から離れた生活様式に
従う観想修道者が目指すのと同じ深
さの祈りに、労働者も、家庭の母親
も、科学研究者も、芸術家も、同じ
ように到達できなければなりませ
ん。

「この数年のうちに主がその業（オ
プス・デイ）を興されたとき、主
は、すべての人が聖化されなければ



ならないという真理、そしてキリス
ト者の大多数は世の中で、日常の仕
事の中で聖化されるべきだという真
理が、二度と見失われたり、忘れら
れたりしないことを望まれました。
ですから、地上に人間がいるかぎ
り、オプス・デイは存在するでしょ
う。あらゆる職業と任務の人々が、
自らの身分と自らの仕事の中で聖性
を求め、街のただ中で観想的な魂と
なる、という現象は、いつも生じる
ことでしょう。」（『手紙3』92
番）

仕事、それは使命の場

労働に関する社会学の専門家たち
は、先進国で今日生まれる子どもの
約3分の1は、将来、現在はまだ存在
していない職業に就くようになる、
と述べています。つまり、彼らが労
働市場に入る前に、社会のダイナミ
ズムが新しい職業を形づくる、とい
うのです。このような急速な変化が



私たちの時代を特徴づけているにも
かかわらず、私たちは、聖ホセマリ
アの教える「仕事を聖化する」とい
う教えが依然として完全に有効であ
ると確信しています。なぜなら、そ
の教えは人が行う具体的な仕事の種
類ではなく、「働く人そのもの」に
関わる内容だからです。

実際、オプス・デイの創立者が世の
現実の中に生きるキリスト者のため
に説いた霊的な生き方は、今日私た
ちが直面する少なからぬ不確実性に
対して明確な答えを与えてくれま
す。

現代社会においては、仕事はしばし
ば、自分自身や家族、自分の興味に
時間を割くことを妨げる障害として
受け取られています。人生──本当
の人生──は、仕事の時間が終わっ
たときにはじめて始まるかのように
思われます。この見方を象徴してい
るのが、平日（weekdays）と週末



（weekend）の対比です。平日は週
末の到来を待ちながら耐え忍び、長
い数か月の勤務は、休暇という慰め
によってようやく乗り越えられてい
ます。信仰を真剣に生きている人で
さえ、仕事が終わったときにこそ、
他者に奉仕したり、使徒職の取り組
みに参加したり、祈りに集中した
り、内的生活を育てたりできるの
だ、と考えがちです。

この認識には、ある程度の現実味が
あります。仕事は確かに他の活動に
使える時間やエネルギーを必要とし
ますし、多くの労働者が人間の尊厳
にふさわしくない条件のもとで働い
ているからです。しかし、この認識
が暗に示している結論は、霊的生
活、神との関係、隣人への配慮は、
労働の場の外、日常生活とは別の場
所でのみ花開く、というものです。
実際、都市そのものがこの論理を強
化しているように見え、人々を娯楽



や静けさ、意味を求めて別の場所に
向かわせています。

しかし、福音に沿って──イエスは
都市でも田舎でも説教し、ご自分の
手で働き、人間の労働が置かれてい
る状況をよくご存じでした──聖ホ
セマリアの説教はこの見方を共有し
ていませんでした。むしろ、彼は生
活の一致と日常の聖化を力強く促し
ました。すなわち、神は自分の日々
の活動の中で出会う方であり、仕事
は祈りを妨げないどころか、祈りと
なり得るものであり、仕事は聖体の
そば、祭壇の上に捧げられるものな
のです。キリスト者としての責務、
使徒職、そして社会の人間的・霊的
成長は、多くの場合、まさに仕事を
通して行われます。

これは、これらの目的が仕事以外の
場では追求できないという意味では
ありません。それは私たち皆が経験
していることです。しかし、この教



えは、仕事がキリスト者の生活や使
命を妨げるものではない、むしろ多
くの人にとって、生活と使命が表現
され、養われる自然な場所であるの
だ、ということを教えてくれます。

多くの現代人は、仕事を自分の姿を
投影する鏡として見ています。その
結果、職業上の取り組みを自己主張
の一つの形に変えてしまいます。仕
事での成果は、世界に向けた自分の
紹介状となり、自分自身の価値の証
拠となります。反対に、失敗は悲し
ませるだけでなく、時には人を押し
つぶしてしまうことすらあります。

仕事が個人の自己主張のための特権
的な場として理解されるとき、それ
は容易に「崇拝」されるものとな
り、さらには多くのもの──時間、
健康、人間関係──を「犠牲にす
る」対象にすらなり得ます。その段
階で、仕事は意識的にせよ無意識に
せよ、偶像へと変わってしまいま



す。そしてその偶像とは、実のとこ
ろ私たち自身なのです。

技術的な道具でさえ、他者への奉仕
や共通善のために用いられないな
ら、偶像となる可能性があります。
最近の教皇庁文書『Antiqua et
nova』（2025年）が人工知能をテー
マとして、まさにこの危険を警告し
ているのも偶然ではありません。文
書は、これらの技術に私たちの最も
深い期待──関係への渇望、確か
さ、安全への願い──を注ぎ込む誘
惑に注意を促しています。なぜな
ら、それは技術を「技術的偶像」に
変えることに等しいからです（同文
書105番参照）。

こうした偶像的な見方とは離れ、福
音が示し、そして聖ホセマリアが私
たちの時代に読み取り伝えてきたよ
うな、首尾一貫した仕事観は、人間
の努力の本来の目的の正しい秩序を
明確に保つ助けとなります。それは



ただ神にのみ栄光を帰し、隣人に奉
仕し、社会の善を促進するというこ
とです。しかしそれはまた、まず何
よりも神に信頼して十字架の犠牲を
受け入れることを意味しています。
人間的な安全に依存するのではあり
ません。

オプス・デイの創立者が、よく働く
こと──能力を発揮し、プロフェッ
ショナルに、そして軽率さやいい加
減な解決を避けながら──を強く勧
めていたのは、仕事を神に喜ばれる
犠牲として捧げるために必要な条件
であるだけでなく、実際、現代の多
くの病を癒やしうる変革の力を内包
しているからでもあります。

現代は、熟考よりも性急さが優勢と
なり、いかなる代償を払っても結果
を得ようとする強迫観念が仕事の質
や手続き・法の尊重を危険にさら
し、恐れや感情がしばしば事実の平
静で理性的な分析に取って代わる時



代です。そのような時代において、
よく働くようにという呼びかけは
──努力と時間を必要とするとして
も──摂理的な招きとして提示され
ます。その視点に立つと、成功や失
敗の意味は変わってきます。

能力、質の高い仕事、専門性そして
学びは、単に誤りから守るだけでは
なく、他者に害を与えることや資源
の浪費からも守ります。人々をよく
働くように教育することは、間違い
なく社会への最大の奉仕の一つであ
り、また現実や世界のダイナミズム
についての知識や能力が欠けている
とき、聖職者主義の危険から免れな
い教会にとっても大きな奉仕となり
ます。

最後に、聖ホセマリアの著作に繰り
返し現れる、人間の仕事を創造と贖
いの業への参与として提示すること
は、進歩についての非常に均衡の取
れた視野を提供します。つまり、技



術の中に、人間が神の似姿として創
造されたその霊的次元と創造性の正
当な表現を認めるということです。

この観点からすると、科学技術の進
歩と人間性の向上は、対立する力と
して理解されるべきではありませ
ん。技術と倫理、科学と知恵は、互
いに──そして必ず──調和して協
力しうるのです。キリスト者は、
「科学を減らして人間性を増やす」
必要があるという考えを支持しませ
ん。なぜなら、まさに科学と知識を
通じてこそ、人間性もまた成長する
からです。

人間が進歩を方向づける際の自律性
と自由は──聖ホセマリアが語るよ
うに──絶対的なものではなく、子
としての自由です。神の子としての
自覚をもち、奉仕する召命を自覚し
ながら行使される自由です。キリス
トの王国において、「支配する」と
は「仕えること」を意味します。そ



のため、仕事が本当に愛と奉仕の精
神によって形づくられるとき、科学
的進歩は真の人間的進歩となるので
す。

このシリーズはジュセッペ・タンゼ
ラ＝ニッティ教授によってコーディ
ネートされ、その協力者には教皇庁
立聖十字架大学の教授が数名含まれ
ています。

pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

100shunen-heno-michi6/ (2026/01/31)

https://opusdei.org/ja-jp/article/100shunen-heno-michi6/
https://opusdei.org/ja-jp/article/100shunen-heno-michi6/

	100周年への道（6）仕事、それは人間存在の本性に根差したもの
	祝福であって、罰ではない
	地上に人間がいる限り
	仕事、それは使命の場


