
opusdei.org

100周年への道（5）
創造と贖いの業への
参与としての仕事

私たちは働くことによって、
神の創造の計画に協力するだ
けでなく、贖いの業にもあず
かることができます。仕事が
キリストにおいて、愛と司祭
的な心をもって行われると
き、それは聖化の手段とな
り、世界を変えていく力とな
ります。

2025/12/29



人間は、神の似姿として創造され、
創造主の計画に自由に協力するよう
招かれています。しかしこの自由
は、人類の歴史の始まりにおいて、
傲慢と自己中心に屈しました。それ
以来、歴史を通じて、自由は罪に
よって損なわれ続けています。罪に
よって、引き裂かれ、堕落し、傷つ
いたものは、和解し、引き上げら
れ、癒やされる必要があります。神
の創造の計画において準備された
「みことばの受肉」の神秘は、救い
の歴史においてあわれみの賜物、死
と復活の神秘として現れます。

人間の労働は、神の唯一の救いの計
画のこの両側面（創造と贖い）にあ
ずかります。前回の記事では、私た
ちが労働を通して、自由に、創造の
完成へと導く神の計画に協力するこ
とを強調しました。しかし、罪の悲
しい経験と、それによって受けた人
間の傷を思うとき、私たちは第二の
側面──すなわち、労働がどのよう



にしてキリストの死と復活の神秘に
あずかり、神の救いの計画に組み込
まれるのか──を考えるよう招かれ
ます。

贖われ、また贖う営み

神の御子は、人となることによっ
て、あらゆる人間的現実を贖われま
した（レオ一世、フラビアヌスにあ
てた書簡 ［デンツィンガー293番］
参照）。キリストは、仕事と日常生
活の経験をご自分のものにすること
によって、それらを創造の計画に協
力する道、さらに贖いの業に参与す
る道とされました。実にそれは創造
の刷新へと向かう唯一の計画であ
り、キリストによって自由を贖われ
た人間は、分裂したものを和解さ
せ、散らばったものを秩序づけ、傷
ついたものを癒しながら、創造を完
成へと導くのです。罪が労働にもた
らす影響は、「苦しみと汗」（創世
記3･17–19参照）にとどまりませ



ん。罪は仕事そのものの意味をゆが
め、自己中心や傲慢、搾取や暴力の
手段に変えてしまうのです。しか
し、キリストが人間の労働をご自分
のものにされ、それを贖われたこと
により、私たちはここでも、教会が
復活徹夜祭で歌うように「幸いなる
罪（felix culpa）」と言うことでき
るのです。なぜなら、救いの業にあ
ずかることができるという事実が、
人間の仕事にいっそう高い尊厳と価
値を与えるからです。

第二バチカン公会議の『現代世界憲
章』は、人間の営みは、傲慢や無秩
序な自己愛によって絶えず脅かされ
ており、キリストの十字架と復活に
よって清められ、癒やされる必要が
あると教えています（37番参照）。
その後の箇所では、人間の活動が過
越の神秘を通してどのように高めら
れ、完成されるかについて、詳しく
述べられています。イエスの生涯の
模範から、私たちは、聖性へと導く



愛が、世界を変える根本法則でもあ
ることを悟るのです（38番参照）。
したがって、贖われた労働──すな
わち、キリストにおいて行われ、奉
仕と愛に支えられた労働──は、世
界を新たにし、清められ、癒された
ものとして神にささげることを可能
にします。公会議はまた、愛からな
される小さな行いの価値を強調して
います。兄弟愛を強め、人間関係や
仕事に違いを生み出す愛の法則は、
「重大なことがらにおいてだけでな
く、とくに日常的なことがらにおい
て」（同）見いだされるのです。

聖ホセマリアの仕事についての教え
は、公会議のかなり前から、同じ視
点を示していました。キリストの愛
と過越の神秘の恵みこそが、労働に
救いの価値を与え、それを神の業へ
と変えるのです。救うのは愛であ
り、取るに足らないように見えるも
のに偉大さを与えるのも愛です。



「どんなに取るに足らないと思える
仕事でも、それはキリスト教的に世
界を形づくる助けとなります。世界
のうちにある神的な次元がより目に
見えるようになり、私たちの仕事
は、こうして創造と贖いという驚く
べき業に組み込まれるのです。それ
は恵みのレベルへと引き上げられ、
聖化されて、神の業、すなわち 
operatio Dei、opus Dei となるので
す」（『会見集』10番）。

また『鍛』の中で、オプス・デイ創
立者は仕事を「贖われ、また贖う営
み」として理解します。

「プロとしての仕事──家庭での仕
事も、第一級の職業です──は、人
間の尊厳の証である。人格を発展さ
せる機会であり、生計を立てるため
の手段、人々との一致の絆である。
また、私たちが生きる社会の向上に
貢献する手段であり、人類全体の発
展に資する手段でもある。キリスト



者の場合、このような展望はさらに
大きく広がる。贖われた現実であ
り、贖う力を持つ現実として、キリ
ストが取り上げられた仕事は聖性の
手段、及び道となり、聖化され得る
と同時に聖化する力を持つ具体的な
仕事になったからである」（『鍛』
702番）。

神の業

オプス・デイの使命、またこの教会
における道への召命が何を意味する
のかを語る際、聖ホセマリアは、人
間の仕事を「神の業」として示しま
した。それは、自然の次元にとどま
る活動ではなく、恵みの次元をも含
む営みです。したがって、オプス・
デイへの召命とは、地上の活動を神
化すること、地上における神の道を
切り開くこと、一見するとあまり高
貴でも貴重でもない素材に見えるも
のを、ミダス王のように金へと変え
ることへの招きなのです（『神の朋



友』308番参照）。しかし、言うま
でもなく、人間が自ら人間的なもの
を神化するのではありません。神ご
自身が、その恵みによって、私たち
の行いを贖いの業とされるのです。
そこから、神の子としてキリストに
おいて働き、歴史の中における受肉
したみことばの使命に参与する必要
性が生まれます。聖ホセマリアは、
霊的な子どもたちに次のように語り
かけています。

「働くとき、あなたがたは単なる人
間的な仕事をしているのではありま
せん。オプス・デイの精神とは、そ
れを神の業へと変えることだからで
す。神の恵みによって、あなたがた
は、世の中で行うプロとしての仕事
に、最も深く、最も充実した意味を
与えます。それは、その仕事を人々
の救いへと方向づけ、キリストの贖
いの使命と結びつけることによって
なのです」（『手紙14』20番）。



聖ホセマリアが受け、またそれに従
う人々に伝えた創立の光の重要な一
部は、多くの男女が、洗礼の力に
よって、自らの生活の場や日常的な
環境を離れることなく聖性へと招か
れている、という確信でした。その
使命とは、日常の活動を恵みのレベ
ルへと引き上げることにあります。

「私たちが造られたのは、この世に
最終的な都を築くためではありませ
ん（ヘブライ13･14参照）。「この
世は、苦しみのない住居であるもう
一つの世界への道である」からです
（ホルヘ・マンリケ『民謡』5）。
だからと言って、私たち神の子がこ
の世の諸活動に無関心でいるわけに
はいきません。神は諸活動のただ中
に私たちをお置きになりましたが、
それは、この世の諸活動を聖化し、
その中に聖なる信仰を浸透させるた
めです。信仰のみが、真実の平和と
喜びを、人々の心の中やその他色々
な環境にもたらすことができます。



これは1928年以来絶えず説き続けて
きた考えです。社会のキリスト教化
を急がなければなりません。社会の
あらゆる階層に超自然的感覚を植え
つけ、一人ひとりが互いに日々の義
務、仕事、職務を、恵みのレベルに
まで高めなければならないのです。
こうして初めて、人々の職業はすべ
て新たな希望に照らされ、時間を超
えて、衰えを知らぬものとなるで
しょう」（『神の朋友』210番）。

世界を神と和解させる

オプス・デイ創立者の著作から読み
取れるように、キリスト者の仕事や
世俗的な諸活動は、贖いを全世界に
広げていくための手段です。それら
を通して、恵みは人間の営みの最も
奥底にある階層にまで及び、私たち
がしばしば単に世俗的なものにすぎ
ないと考えがちな現実の中にまでも
浸透していきます。



「内側から全世界を〈キリスト化〉
すること──イエス・キリストが全
人類を贖われたことを示すこと──
これがキリスト者の使命です」
（『会見集』112番）。

「キリストは天にお昇りになり、人
間的にみて正しい事柄すべてに、具
体的な救いにあずかる可能性を与え
てくださいました」（『知識の香』
120番）。

「キリスト者は人間としての権利を
すべて持って社会に生きています。
心にキリストがお住まいになること
とキリストの支配を認めれば、毎日
の仕事すべてに主の効果的な救い、
しかも非常にはっきりした効果を見
出すでしょう。世に言うように、仕
事が尊いとか卑しいとかは問題では
ありません。人間にとって最高と見
えることが神の目には最低であるこ
とがあり、通常、低いとか、慎まし
いと呼ばれるものが、聖性と奉仕と



いうキリスト教的な徳の頂点に位す
ることもあり得るからです（『知識
の香』183番）。

労働が贖いの業にあずかると言うこ
とは、働く男女が、キリストにおい
て、世界の救いに協力するというこ
とにほかなりません。奉仕の精神と
隣人への愛をもって、よくなされた
仕事を通して、すべての受洗者は、
罪によって生じた傷を癒やし、社会
をより人間的なものとし、被造物に
本来の美しさを取り戻すことに貢献
します。この考えは、聖ホセマリア
の著作の中に繰り返し現れ、「和解
する」「秩序づける」といった動詞
が、「贖う」という動詞の同義語と
して、しばしばキリストの王国の確
立という文脈の中で用いられていま
す。

「主は、私たちが神に似た者となる
希望をもって近づくように呼んでく
ださいます。『あなたがたは神に愛



されている子供ですから、神に倣う
者となりなさい』（エフェソ5･
1）、そして、破壊されたものを修
復し、失われたものを回復し、罪深
い人間が乱した秩序を取り戻し、道
から逸れた者を目的地まで導き、全
被造物の間にもとの調和・神的な調
和を取り戻す神のみ業に謙遜な心で
しかも熱心に協力しなさい、と」
（『知識の香』65番）。

「主キリストは十字架に付けられ、
十字架の高みから神と人間との間に
平和を確立することによって世を救
われました。イエス・キリストはす
べての人々に教えておられます。
「わたしは地上から上げられると
き、すべての人を自分のもとへ引き
寄せよう」（ヨハネ12･32）。 もし
あなたたちがその時々の義務を果た
し、大きなことであれ小さなことで
あれ、何事においてもわたしの証人
になることによって、この世の全活
動の頂点に私を据えるならば、「す



べての人を自分のもとへ引き寄せよ
う」。こうして、わたしの国はあな
たたちの間に実現するだろう」
（『知識の香』183番）。

オプス・デイ創立者が示した、労働
の贖罪的価値についての教えは、教
会の教導職と典礼が受け取り、明確
にしてきた二つの大きな神学的展望
の中に、自然な形で位置づけられま
す。すなわち、キリスト者の民は洗
礼によって祭司の民であるというこ
と、そして、人間の労働はミサ的な
次元を持っているということです。

「司祭的魂」をもって働く

キリスト者が贖いの業に参与するの
は、洗礼によってすべての人が受け
る共通の祭司職を通してです。新約
聖書において、聖ペトロと聖パウロ
は、信者が自らの全生涯をもって神
にささげる「霊的ないけにえ」につ
いて語っています（ペトロ2･5、



ローマ12･1参照）。『教会憲章』第
2章において、公会議の教父たち
は、神の民を「祭司的な民」として
描くことを選び、信者の共通司祭職
の教えを新たに示しました。すなわ
ち、「実際、洗礼を受けた者は、新
たに生まれ聖霊の塗油を受けること
によって、霊的な家および聖なる祭
司団となる。それは彼らがキリスト
者としてあらゆるわざを通して霊的
いけにえをささげ、闇から驚くべき
光へと彼らを招いたかたの力を告げ
る者となるためである」（2番）。

1975年、ある祭壇を聖別する際に、
聖ホセマリアは、キリスト者自身の
身体と、その人が行うすべての活動
が祭壇となることを強調しました。

「私は祭壇を聖別するときはいつも
なにかの個人的な教訓を引き出そう
とします。祭壇を神にささげるため
に私がしたことを見てください。最
初にそれに油を塗りました。あなた



たちと私は、洗礼を受けたとき、胸
と背中に聖なる油を塗ってもらいま
した。また堅信の秘跡を受けたとき
も。司祭なら、叙階のときに手に油
を塗ってもらいました。主の助けに
よって、病者の塗油を受けることが
できればと願っています。その秘跡
を受けることは私たちには別に怖い
ことでも何でもありません。生まれ
た日から死ぬときまで油を塗っても
らっていると感じることは、どれほ
ど嬉しいことでしょう。それは自分
が神の祭壇、神のものであると感じ
ること、神が自分のいけにえ、メル
キセデクの位による永遠のいけにえ
をささげられる場所であると感じる
ことです」（AGP, P01 1975, p.
824。アンドレス・バスケス・デ・
プラダ『オプス・デイ創立者』3
巻、24章に引用あり）。

創立者にとって、仕事の聖化と信者
の共通祭司職とは、同一の現実の切
り離すことのできない二つの側面で



した。聖ホセマリアはしばしば、
「司祭的魂」をもって生きるよう勧
めましたが、この表現は、通常、
「信徒としての精神」をもって行動
する必要性と結びつけられていまし
た。こうして彼は、共通祭司職の実
践が一連の宗教的行為に限定される
ものではなく、むしろ、世俗的召命
をもつ信徒に固有の、現世の活動へ
の献身を通して、特に実現されるこ
とを強調していたのです（『手紙
25』3番、『手紙10』1番参照。
『鍛』369番、『会見集』117番も参
照）。

キリスト者は、祈りや信心業、使徒
職の活動によってだけでなく、また
日々の困難を忍耐強くささげること
によってのみ司祭的魂を表すのでも
ありません。聖ホセマリアにとっ
て、共通祭司職が最も特権的に行使
される場は、仕事と日常の務めでし
た。すなわち、世のただ中で生きる
人々の一日を満たす、あの普通の活



動です。彼は、仕事机は祭壇のよう
なものだと教え、さらに、夫婦の床
もまた祭壇であると付け加えまし
た。このように彼が言う「仕事」と
は、広い意味で、日常生活全体と、
自らの身分に固有の義務すべてを含
んでいます。どのキリスト者にとっ
ても、働くことはミサをささげるこ
とと類比的である、と彼は語りまし
た。それは、一日中続くミサなので
す。

「祭壇の上だけでなく、私たちに
とって祭壇であるこの全世界におい
て主に仕えること。人間のすべての
業は、あたかも祭壇の上で行われる
かのようになされます。そしてあな
たがた一人ひとりは、（…）一日を
通して、ある意味、自分のミサをさ
さげるのです。それはミサにあず
かった後、翌日のミサを待つまでの
24時間続きます。そしてまたミサに
あずかりその後また24時間続きま
す。こうして生涯の終わりまで、ミ



サが続くのです」（説教メモ、1968
年3月19日。ハビエル・エチェバリ
ア『ミサ聖祭を生きる』序文に引用
あり）。

信者がキリスト教的徳を実践するす
べての地上的活動──家庭の世話、
社会生活における証し、休息や余暇
──は、実に、聖ホセマリアが語っ
ていたこの「ミサ」に集約されま
す。しかしその中でも、知的労働で
あれ肉体労働であれ、仕事は特別な
位置を占めているように思われま
す。ラテンアメリカでのある家族的
集まりにおいて、彼は、外科医が手
術室に入る前に白衣を身にまとうと
き、そのしぐさを、司祭が聖体祭儀
のために祭服を着けるのと同じよう
に眺めることができる、と語りまし
た。同じように、机の上の本のそば
に置かれた小さな十字架は、現代の
使徒にとって、勉学の一時間が祈り
の一時間であることを思い起こさせ
ます。努力と知的な献身は、他者へ



の奉仕と共通善へと方向づけられる
とき、神に喜ばれる供え物となるの
です（『道』277番、302番、335番
参照）。

労働の「ミサ的次元」

聖ホセマリアが地上の諸活動の聖化
について語る中で、司祭的魂をもっ
て働くことへの勧めは、労働にその
深いミサ的次元を認める神学的視点
と結びついています。あらゆる時代
のキリスト教的伝統は、「仕事をさ
さげる」という表現を用いるとき、
暗黙のうちにこの視点を表していま
す。これは、多くのキリスト者の生
活に深く根づいた慣習でもありま
す。この意味で、仕事は神にささげ
られるいけにえです。しかし、その
「ささげ物」とは具体的に何を意味
するのでしょうか。それは、仕事に
伴う努力や犠牲を、祈りの一形態と
して神に差し出すことだけを指すの
でしょうか。



実際には、労働のミサ的次元は、困
難といった外的状況や、犠牲や努力
といった内的感情を超えたところに
あります。仕事がミサにおける供え
物であるのは、世界という〈素材〉
を変容させ、それを神に奉献するか
らです。聖なるミサにおいて、パン
とぶどう酒がキリストの御体と御血
へと変えられるのと類比的な形で、
キリスト者の仕事もまた一つの変容
をもたらします。それは、世界を神
の御旨にいっそうかなうものとする
変容です。キリスト者として働くと
は、人間の営みに新しい「形」、す
なわちキリストの愛の形を与えるこ
とにほかなりません。仕事を通し
て、キリスト者は、自らの手を通過
するものを変容させ、したがってそ
れを神に奉献することができるので
す（『教会憲章』34番参照）。こう
して働く人は、偽りのあるところに
真理を、不信のあるところに信頼
を、敵意のあるところに愛を、貧困
のあるところに財を、分裂のあると



ころに一致を、そして肉体的・霊的
な病のあるところに癒やしをもたら
すことができます。

労働のミサ的次元は、教会がイエス
の言葉と所作に忠実に従って挙行す
る聖なるミサの典礼において、とり
わけ明確に示されます。旧約の時代
には、祭壇には大地から直接得られ
た産物や家畜がささげられていまし
たが、キリスト者の祭壇に供えられ
るのはパンとぶどう酒です。これら
は、自然がすでに完成された形で与
えるものではなく、人間の労働の介
入を通して初めて生み出されるもの
です。第二バチカン公会議後に刷新
されたミサ典礼の奉納における祈り
は、この点を、「大地の恵み、労働
の実り」であるパンとぶどう酒、と
いう表現によって示しています。

このようにして、人間の労働は、驚
くべきことに、至高の贖いの業──
すなわちカルワリオのいけにえ──



のうちに組み込まれます。このいけ
にえは、すべての聖体祭儀において
現存します。医師や教師、情報技術
者や看護師、労働者や舞台俳優、芸
術家や技師、料理人や実業家、弁護
士や政治家の仕事、さらに父母が子
どもの教育に注ぐ配慮、そしてその
他、目立つものも控えめなものも含
めた、正しい人間活動の無数の仕事
すべてが、この祭壇の上に置かれ得
るのです。パンとぶどう酒を生み出
すために行われた労働とともに、そ
れらすべてをささげることができ、
そのことによってキリストの贖いの
神秘に参与します。聖ホセマリアが
想起させているとおりです。「たと
えまったく目立たず、まったくもっ
て取るに足りない仕事であっても、
神に捧げることによって神の命の力
を持つようになる」（『鍛』49
番）。

オプス・デイ創立者の生涯には、労
働のミサ的次元についての教えが、



きわめて雄弁な一つのイメージとし
て示された特別な瞬間があります。
それは、1967年10月8日、パンプ
ローナのナバラ大学キャンパスで行
われた聖なるミサの挙行です。

「ほんのしばらく、感謝の祭儀であ
るミサ聖祭を祝う場について考えて
みましょう。私たちは二つとない聖
堂にいます。外陣は大学のキャンパ
ス、祭壇の後ろを飾るつい立は大学
図書館、その反対側には新校舎建設
中の機械類、上空に広がるナバラの
空。こう数えあげてみると、日常の
生活こそキリスト者の本当の生活の
場であることが、絵を見るように明
らかになり、脳裏に焼き付くのでは
ないでしょうか。皆さん、兄弟であ
る人々のいるところ、希望の実現を
めざして仕事に従事し、愛情を捧げ
るところ、これこそ皆さんが日々キ
リストと出会うところです。この世
の最も物質的なものの真っ只中こ
そ、神と人々に仕えて自らを聖化す



べきところなのです」（『会見集』
113番）。

人間の労働が創造と贖いの業にどの
ように参与するかについての、この
神学的考察を踏まえて、次回以降の
記事では、聖ホセマリアの他の教え
を取り上げ、解説していきます。そ
こでは、人間の労働、日常の諸活
動、そしてオプス・デイへの召命
が、互いにどのように照らし合うの
かが示され、受肉したみことばの使
命に参与する一つの固有の在り方
──すなわち、「御子のうちにある
子として」生きる道──が浮かび上
がってくるでしょう。

このシリーズはジュセッペ・タンゼ
ラ＝ニッティ教授によってコーディ
ネートされ、その協力者には教皇庁
立聖十字架大学の教授が数名含まれ
ています。



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

100shunen-heno-michi5-1/
(2026/01/18)

https://opusdei.org/ja-jp/article/100shunen-heno-michi5-1/
https://opusdei.org/ja-jp/article/100shunen-heno-michi5-1/

	100周年への道（5）創造と贖いの業への参与としての仕事
	贖われ、また贖う営み
	神の業
	世界を神と和解させる
	「司祭的魂」をもって働く
	労働の「ミサ的次元」


