
opusdei.org

100周年への道（4）
仕事を通して神の世
界に対する計画に協
力する

聖ホセマリアは、仕事を神の
創造の業に参与するものと理
解します。これは聖書の伝統
と教会の教導職に連なる考え
方であり、仕事を単なる手段
的・外的な活動ではなく、被
造界の完成に積極的に協力す
るものと見なします。

2025/08/28



19世紀半ばから、仕事とそのダイナ
ミズムは神学的な考察においてより
深く扱われるようになりました。こ
の時代は産業革命と大きな社会文化
的変化の時期であり、階級間の緊
張、家族や共同体の新しい形が生ま
れました。1891年に発表されたレオ
十三世の『レールム・ノヴァール
ム』は、社会的なテーマを主題とし
たはじめての回勅であり、その後の
教会の社会教説の発展の出発点にな
りました。20世紀初頭の数十年に
「地上的現実の神学」が誕生し、や
がてそれは始まったばかりの「信徒
の神学」と関係を持つようになりま
す。その頃、そして第二バチカン公
会議の前後には、新たに生まれた社
会状況や労働環境に福音を届けるた
めの新しい司牧活動が試みられまし
た。

「神の国の実現における仕事の価値
と人間の活動が果たす役割は何
か？」という問いは、公会議でも取



り上げられ、特に『現代世界憲章
（Gaudium et spes）』の33～39番
において革新的かつ深く展開されて
います。そこでは次のように問いか
けられます：

「人間は、労働と才能をもって自分
の生活の向上を目指し、つねに努力
してきた。今日、とくに科学と技術
の力によって人間はその支配権をほ
ぼ全自然界に広げてきたし、またた
えず広げている。（…）すでに全人
類が取り組みつつあるこの広範な努
力を前にして、人々の間には多くの
疑問が生じている。こうした労力の
意味と価値は何か。これらすべての
ものはどのように用いられるべき
か。こうした個人的、社会的な努力
は何を目的としているのか」 （『現
代世界憲章』33番）。

20世紀半ばには、こうした問いに応
える形でさまざまな神学的著作が現
れました。仕事の意味について考察



するにあたり、過越の神秘に照らさ
れたキリスト教的観点が、社会的、
技術的、科学的進歩に何をもたらす
のかを明らかにしようとしたので
す。キリスト者は何に希望をおくべ
きなのか──すでに歴史に現存する
キリストの王国の建設か、それとも
終末におけるその完成か、あるいは
その間のどこかに希望をおくべきな
のか？人間の活動の意味を導く光は
どこから生じるのか──受肉の神秘
からか、それとも新しいエルサレム
へと向かう終末論的な方向づけから
か。

この問いかけに対し、ギュスター
ヴ・ティルス（Gustave Thils『地上
的現実の神学［Théologie des
réalités terrestres］』1946年）、マ
リー＝ドミニク・シュヌ（Marie-
Dominique Chenu『仕事の神学へ
［Pour une théologie du travail］』
1955年）、アルフォンス・アウアー
（Alfons Auer『職業におけるキリス



ト者［Christsein im Beruf］』1966
年）、J.B.メッツ（Johann Baptist
Metz『世界の神学［Zur Theologie
der Welt］』1968年）、フアン・ア
ルファロ（Juan Alfaro『人間の進歩
の神学へ［Hacia una teologia del
progrese humano］』1969年）など
の神学者たちが、独自の考察を行い
ましたが、いずれも世界における人
間の活動には霊的次元があること、
人は神の似姿に創られたこと、人は
能動的かつ自由に神の創造の計画に
協力することを強調しました。

カロル・ヴォイティワの哲学的著作
および詩的著作、そして彼のヨハ
ネ・パウロ二世としての教導職にお
いて仕事は中心的な位置を占めてい
ます。彼は仕事の「主体における内
在的次元（immanent
dimension）」、つまり仕事が人の
尊厳とアイデンティティーの形成に
寄与することへ理解を深めました。
詩的著作において彼は、仕事に伴う



疲労は、それによって恩恵を受ける
人々への愛情と寛大さ、そして愛へ
のコミットメントの表れであること
を強調しました。それゆえ仕事の偉
大さは、物的成果にあるのではな
く、働く人自身のうちにあります。
み言葉の受肉の神秘は、働く人の尊
厳と、その仕事によって形作られる
ものごとの尊厳の土台です。カロ
ル・ヴォイティワの「仕事の神学」
についての多くの考察は、後に回勅
『働くことについて（Laborem
exercens）』（1981年）に結実しま
す。これは、これまでで最も広範か
つ深い、労働の人間的およびキリス
ト教的意味に関する教導職の文書で
す。

時代が進む中で、教会の教導職は社
会的・技術的進歩によって生じる問
いに寄り添い続けています。人間社
会や労働のあり方は急速に変化して
います。人間の知識と技術の驚くべ
き発展は、新しい展望を開くだけで



なく、新たな課題ももたらします。
そうした課題は、倫理的な方向づけ
が必要とされます。

聖書に根ざした仕事の尊厳

さまざまな研究者たちが、聖ホセマ
リアの仕事に関する教えを、当時の
神学的・社会的背景の中で分析して
きました[1]。エスクリバー師の著作
は、同時代の神学的議論に直接関与
していたわけでも、第二バチカン公
会議の教えを発展させることを意図
していたわけでもありません。それ
でもオプス・デイ創立者の仕事に対
する特有のビジョンは、注意深く研
究するに値します。神から与えられ
た創立の光によって、彼は世界にお
ける人間の活動に関する聖書のメッ
セージを刷新された形で理解し、受
肉の論理についての新しくより深い
洞察をもたらしました。



オプス・デイの創立者は、聖書にお
ける仕事の位置づけについて幅広く
語っています。特に創世記における
男女の創造と、地を耕し満たすよう
にとの神からの命令について言及し
ます（『神の朋友』57番、『知識の
香』47番参照）。世界、大地、そし
て物質は神の御手から出た善い現実
であり、神の計画においてそれらは
目的を有しており、人間はそれらの
目的に沿って行動するよう召されて
います（『知識の香』112番、『会
見集』114番参照）。また、聖ホセ
マリアはしばしば知恵文学を引用
し、人間徳や完成した仕事、神から
委ねられた世界の賢明な管理を称え
る箇所に着目しました。

聖ホセマリアは繰り返し、新約の経
綸（オイコノミア）、すなわち受肉
という根本的な新しさによって特徴
づけられる時代において、真の神で
あり真の人であるナザレのイエスが
人間の本性を引き受けると同時に労



働も引き受け、大工（テクトン）と
いう職業を、ヨセフの仕事場で学ん
だことを強調しました（『知識の
香』55番参照）。彼は、仕事を世の
中における聖化の道として説明する
ために、しばしば初代キリスト者の
模範を示しました。彼らはイエスと
使徒たちの教えに従い、あらゆる誠
実で聖化可能な活動に従事し、キリ
ストの愛によって住んでいる社会を
変え、それをより人間的なものとし
たのです（『会見集』24番、『拓』
320番、490番参照）

中世において「仕事の霊性」は体系
的に考察・展開されることはありま
せんでした。近代に入ると、人間を
神に対立する存在として描く傾向が
社会において強まり、理性と技術力
を創造主の権威に対抗する尊厳と自
律の基盤として称揚するようになり
ました。これらの時代はいずれも、
数少ない例外を除けば、人間を神の
創造的力の協力者として位置づける



神学的あるいは霊的枠組みを提示す
ることはありませんでした。人間が
仕事を通じて神の世界に対する計画
に参与するという視点を持ち合わせ
ていなかったのです。聖ホセマリア
は、神が自分に教会の中で推進する
よう求めているオプス・デイの創立
は、まさにこの新しい仕事観の普
及、より正確には、時代の経過に
よって忘れられていた視点の回復を
意味すると確信していました。

「仕事は創造の業への参与であり、
他の人々との絆であり、人類全体の
進歩に貢献する手段であり、家族を
養う収入の源であり、自己完成の機
会であり、そして──非常にはっき
りと述べる必要があります──聖性
の形・道であり、聖化されうる、ま
た聖化する現実なのです」（『手紙
14』4番）。

仕事の尊厳は、人祖に与えられた神
の命令に根ざし、また新約の経綸に



おいては、ナザレの聖家族の日常生
活の中で受肉したみことばが引き受
けた労働に根ざしています。この視
点を強調することは、新しく設立さ
れたオプス・デイの使命の本質的な
部分であると聖ホセマリアはみなし
ます。

「主は1928年にオプス・デイを興さ
れました。それは、創世記が語るよ
うに、人は働くために創造されたこ
とをキリスト者に思い起こさせるた
めです。私たちが〈来た〉のは、三
十年間ナザレで働き、特定の仕事に
励んだイエスの模範があらためて注
目されるためです。イエスの御手に
おいて仕事は──そして世界中の何
百万という人々が従事するプロ
フェッショナルとしての仕事は──
神的な務め、贖いの働き、救いの道
となったのです」（『会見集』55
番）。



創造の途上

人間の仕事を神の創造の力への参与
として提示するには、創造が本来的
に歴史的な次元を備えており、in
statu viae（途上にある状態）にある
こと、したがってまさに仕事によっ
て完成へと導かれるという理解が必
要です。『カトリック教会のカテキ
ズム』（1997年）の一節は、この側
面を示唆的に説明しています。「被
造界は固有の善と価値とを備えてい
ますが、創造主からまったく完成し
たものとして造られたものではあり
ません。神が定めた、これから到達
しなければならない究極の完成に
『向かう途上』にあるものとして造
られました」（302番）。第二バチ
カン公会議は、『現代世界憲章』の
さまざまな箇所で、この視点を明確
に示し、人間の活動の価値、その正
当な自律性、そして愛徳によってキ
リストの過越の神秘へと高められる
ことを説いています。



「個人および集合体としての人間活
動、すなわち諸世紀にわたって人々
が生活条件の向上のために払ってき
た莫大な努力は、それ自体として見
た場合、神の計画に沿っていること
は信仰ある者にとって確実である。
（…）自分と家族のために生計を立
てながら、社会に役立つ活動に従事
する男女は、当然、自分の労働に
よって創造主の働きを展開させ
（opus Creatoris evolvere）、兄弟
たちの福祉を増進し、自らの努力に
よって歴史における神の計画の実現
に寄与していると正当に考えること
ができる」（『現代世界憲章』34
番）。

創造主の業を引き継ぐにあたり、人
間は被造物としての身分ゆえに、神
の創造の業の超越性を共有するので
はなく、時の経過を通じてその展開
に協力します。人間の参与は、被造
界が歴史の中で経験してきた、そし
て今後も経験するその発展に刻み込



まれます。そしてそれは、人間が神
の似姿として創造されたことの反映
である創造性をもってなされます。

神の力への参与として理解され、提
示されるとき、仕事はもはや単に物
質的な必要を満たすための外的で一
時的な活動ではなくなります。ま
た、労働を人間に課せられた避けら
れない負担、疲労やストレスの源に
過ぎないものとみなすこともできま
せん。このような考え方はしばしば
見られますが、それを受け入れるこ
とは、神学的にも人間学的にも誤っ
た視点を取ることになります。

「私たちは確信しなければなりませ
ん。仕事とは素晴らしい現実であ
り、それは不可避の法として私たち
に課せられているのです。それから
免れようとする人もいますが、誰し
もが何らかの形で、この法に従わざ
るを得ません。この義務は原罪の結
果として生じたのでも、近年の発見



によるものでもないことを忘れない
でください。日々を満たし、創造の
わざにあずからせるために、この世
で神が私たちにお任せになった手
段、生活の糧を得、同時に『永遠の
命に至る実を集め』（ヨハネ4・
36）るために必要な手段、それが仕
事です。『鳥が高く飛ぶために生ま
れるように、人間は働くために生ま
れる』（ヨブ5･7）のです」（『神
の朋友』57番）。

したがってキリスト教は、労働に対
する姿勢の転換を私たちに促しま
す。それを単に可能であれば避けた
いが避けられないもの、あるいは私
たちの望みや人格の実現を妨げる障
害とだけ考えるのは、あまりにも狭
いものの見方です。むしろ聖書的人
間学は、それを創造の発展への知的
な寄与、すなわちアダムの罪の前に
神が最初の人間に与えられた創造的
な使命として提示します。



「人間は創造された最初の瞬間から
働かねばならなかった。これは私が
言い出したことではありません。聖
書の最初の頁を開けば充分お分かり
になるでしょう。人類が罪を犯し、
その結果、死と苦しみと惨めさを負
うようになる前に、神は土からアダ
ムを造り、アダムとその子孫のため
に、このように美しい世界をお与え
になりましたが、それは「そこを耕
し（働き）、守るように（ut
operaretur et custodiret illum）」
（創世記2・15）させるためでし
た」（『神の朋友』57番）。

もっとも、自らの労働によって創造
の業を継続することは、自動的なプ
ロセスではありません。人間の活動
を、歴史を貫く神の創造の業の中に
機械的に組み込むことではないので
す。仕事を通じて創造の業に参与す
るためには、人間は創造の霊である
聖霊に従順であり、また世界を神と
和解させ統合する主体であるイエ



ス・キリストに一致しなければなり
ません。実際に神の業に協力するた
めには、それが創造であれ、贖いで
あれ、聖化であれ、成聖の恩恵の状
態にあることが必要です。それは、
神の愛が主体のうちに現実に働いて
いることを示すものです。要する
に、祈りの人となり、労働を祈りに
変えるとき（『拓』497、『神の朋
友』64–67参照）、仕事はわたした
ちの意志と天の御父の救いの意志と
が出会う場」（『手紙6』13番）と
なるのです。

このような壮大なプロジェクトは、
働く人の祈りの生活の中に仕事が入
り込み、神との対話の主題となると
きに実現可能となります。そうして
初めて、働く人の意志と神の御旨と
が一致することができるのです。そ
のとき、人はどこで、どのように愛
と他のキリスト教的諸徳を実践すべ
きかを理解し、自らの良心を吟味す
る光を受け、真理と善に向けて自ら



の活動を方向づけ、共通善を目指す
計画やイエス・キリストの福音を広
める計画を推進することができるの
です。

〈キリストの形〉を世界に与え
る

仕事について黙想し、それを個人的
な祈りのテーマとするとき、キリス
ト者は自らの活動を創造と救いの業
に接ぎ木することを学びます。聖霊
の霊感に従うことで、世界を変え、
それに〈イエス・キリストの形〉を
与えることができ、その結果、人間
の仕事をオプス・デイ（opus Dei、
神の業）、すなわち神の仕事とする
ことができるのです。これが聖ホセ
マリアの「オプス・デイのメンバー
の聖性と使徒職の回転軸は仕事であ
る」という言葉の深い意味です
（『手紙31』10-11番参照）。



この仕事の中心性は単なる付随的な
ものではありません。なぜなら、諸
徳や使徒職は、通常それぞれの人の
仕事と関連した人間関係や場所にお
いて発展するからです。何よりそれ
はプロジェクト的な中心性です。と
いうのは、キリスト者は自らの仕事
において考え、実行したことを通し
て世界を神へと秩序づけるからで
す。

私たちは建設途上にある世界、可能
性に開かれた歴史の中にいます。だ
からこそ、変化する人生の各状況に
おいて、仕事にforma Christi（キリ
ストの形）を与えるにはどうすべき
かを理解するために、聖霊の声に耳
を傾ける必要があります。「私の子
たちよ、あなたがたが何であれ仕事
を企てる時には、神の現存のもと、
その企てを生み出した精神が、キリ
ストの精神に基づいているか否かを
検討しなければなりません。歴史的
状況の変化により（それは社会の構



成に変化をもたらします）、ある時
期に、正義に叶っていたことがそう
でなくなることを考慮に入れましょ
う」（『手紙29』18番）。神の都に
向かう途上にあるキリスト者は、洗
礼の召命によって人間の都を築くよ
う招かれています（『神の朋友』
210参照）。したがって、人間の進
歩に寄与するすべての次元──知
識、技術、芸術、科学──を評価す
べきです（『拓』293番参照）。

進歩と科学的探究に対する肯定的な
見方は、仕事を神の世界への計画へ
の参与と理解するところから生じま
すが、それは科学や技術の進歩が引
き起こす倫理的課題への正当な懸念
を無視するものではありません。キ
リスト教的精神は、真理と善を追求
する上で責任をもって行動できるよ
うに、働く人々の養成と諸徳に注意
を向けます。キリスト者にとって、
それは信仰と理性、倫理と技術、科
学的進歩と人間的進歩の成熟した統



合を実現することを意味します。こ
れは、キリスト教的楽観主義と、神
の手から善きものとして生み出さ
れ、人間の仕事を通してその世話と
完成を委ねられた世界に対する情熱
的な愛の双方から鼓舞されるもので
す（『会見集』23、116-117番参
照）。

「信仰の賜物を受けた私たち神の子
らが、創造された世界についての神
がお創りになったときの楽観的な見
方、キリスト教の中に脈打つ〈世界
を愛する〉心を示すよう、神はお望
みである。だから、あなたがプロ
フェッショナルとしての仕事に精を
出すにあたり、熱意を欠いたり、地
上の国建設のための努力が不足した
りするようなことがあってはならな
い」（『鍛』703番）。

聖ホセマリアの人間の仕事の神の計
画における役割に関する考えは、仕
事の霊的・神学的意味に関する師の



数多くの教えの中に収められている
だけでなく、師に触発され、世界中
で推進されている多くの事業にも反
映されています。

オプス・デイ創立者が遺した著作や
説教が伝えるような、仕事の尊厳に
対する肯定的な見方を広めること
は、現代人の心理や社会生活、時間
の使い方に非常に大きな影響を与え
ます。実際、仕事は依然として緊張
や課題の場であり続けています。職
業と家庭生活の両立や、労働と必要
な休息との関係において葛藤があ
り、私たちはそれらを識別し統合す
るよう招かれています。また、しば
しば利己心や自己主張、過度の利益
追求に彩られる人間関係の中で、正
義に基づいた倫理を生きることは容
易ではありません。

これらすべてから理解できるのは、
人間の罪によって刻印された歴史に
おいて、in statu viae（途上にある



状態）として創造された世界を完成
へと導く業に協力することは、秩序
を失ったものを再び秩序づけ、罪に
よって傷つけられたものを癒すこと
をも意味するということです。つま
り、それはキリストの贖いの業に参
与することなのです（『知識の香』
65、183番参照）。この参与それ自
体が神の賜物であり、人が罪を退
け、神の子として聖霊に導かれて恵
みのうちに生きるときにのみ可能と
なります。次回の記事では、人間の
活動の歴史的次元について考察を深
め、仕事を創造と贖いの交差点に位
置づけます。

このシリーズはジュセッペ・タンゼ
ラ＝ニッティ教授によってコーディ
ネートされ、その協力者には教皇庁
立聖十字架大学の教授が数名含まれ
ています。



[1] J.L. Illanes, La santificación del
trabajo (1980); “Trabajo” (2013), en
Diccionario de san Josemaría
Escrivá de Balaguer; Ante Dios y en
el mundo. Apuntes para una
teología del trabajo (1997); P.
Rodríguez, Vocación, trabajo,
contemplación (1986); E. Burkhart -
J. López, Vida cotidiana y santidad
en la enseñanza de San Josemaría,
vol. III, cap. 7 (2013); G. Faro, Il
lavoro nell’insegnamento del Beato
Josemaría Escrivá (2000); A.
Aranda, “Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y
del trabajo santificado” (2002), en 
La grandezza della vita quotidiana,
vol. 1.



pdf | から自動的に生成されるドキュメン
ト https://opusdei.org/ja-jp/article/

100shunen-heno-michi4/ (2026/01/10)

https://opusdei.org/ja-jp/article/100shunen-heno-michi4/
https://opusdei.org/ja-jp/article/100shunen-heno-michi4/

	100周年への道（4）仕事を通して神の世界に対する計画に協力する
	聖書に根ざした仕事の尊厳
	創造の途上
	〈キリストの形〉を世界に与える


