
opusdei.org

Meditazioni: Venerdì
della 22a settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
venerdì della ventiduesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Uno
sguardo ampio; Cristo, criterio
dei nostri giudizi; Accogliere il
vino del Signore con un cuore
rinnovato.

Uno sguardo ampio 

Cristo, criterio dei nostri giudizi

Accogliere il vino del Signore con un
cuore rinnovato



GLI SCRIBI e i farisei fanno osservare
al Signore con tono di lamentela: «I
discepoli di Giovanni digiunano
spesso e fanno preghiere, così pure i
discepoli dei farisei; i tuoi invece
mangiano e bevono!» (Lc 5, 33). Il
modo di comportarsi di Gesù e degli
apostoli li infastidisce. Perciò lo
paragonano a quello dei seguaci di
Giovanni. Sanno che c’è una
continuità tra la predicazione del
Battista e quella di Gesù; per questo
cercano un riferimento comune
come criterio di confronto per le loro
critiche. Ma la ragione di fondo del
loro comportamento è che fanno
fatica ad accogliere la novità che
porta Gesù di Nazaret. Le verità
annunciate dal Messia e il suo modo
di esporle risultano sorprendenti e
scomode. Una cosa è invitare alla
conversione e accettare di essere
peccatori; un’altra è riconoscere che
hanno davanti il Salvatore del



mondo, fondamento e ragion
d’essere del popolo di Israele.

Il problema dei confronti in generale,
e di questo in particolare, è che
nascondono una verità più grande. I
raffronti nascono da una scomodità,
da un fastidio, da una ribellione. Il
soggetto che giudica proietta sé
stesso, si pone in primo piano e usa
un criterio di giudizio adeguato
affinché sembri che abbia ragione.
L’esperienza personale accumulata si
erge a verità assoluta e la persona
non concepisce che il mondo sia un
po’ più grande della sua limitata
realtà. Le lamentele trovano nel suo
piccolo bagaglio di idee uno stretto
metro che permette che risulti
vincente la posizione da difendere.
In questo caso, il punto di
riferimento è chi digiuna di più o di
meno, perché ad alcuni scribi e
farisei piaceva che gli altri sapessero
che digiunavano. Ma il problema dei
confronti è che restringono lo



sguardo e si concentrano su un
dettaglio concreto, impedendo di
vedere l’insieme e di apprendere
misteri più profondi, che non
bisogna giudicare, bensì accogliere.

San Josemaría incoraggiava a non
giudicare senza ponderare bene le
cose, per avere una visione più
ampia. «Ognuno vede le cose dal suo
punto di vista… e con la sua
intelligenza, quasi sempre molto
limitata, e con gli occhi molto spesso
accecati o annebbiati dalle tenebre
della passione»[1]. E aggiungeva che
può accadere come quando,
contemplando un’opera d’arte
astratta, è difficile riconoscere la
figura che rappresenta: «Inoltre, la
visione di alcune persone è
soggettiva e malsana come quella di
certi pittori pseudo-moderni che
tracciano dei segni arbitrari
assicurandoci che sono il nostro
ritratto, la nostra condotta…Quanto
poco valgono i giudizi degli uomini!



—Non giudicate senza calibrare il
vostro giudizio nell’orazione»[2].

VI SONO confronti, come quello dei
farisei e degli scribi, che vengono
utilizzati per criticare. Ma ce ne sono
anche altri che possono aiutare a
comprendere e illuminare meglio
una realtà. Qualsiasi nostro
approccio alla vita, alla conoscenza
di una persona o a un modo di agire
comporta un pregiudizio. In questa
anticipazione si fa una sintesi della
conoscenza raggiunta, si proietta il
proprio modo di vedere le cose e si
prevede anche ciò che sembra stia
per accadere. «Se mi metto a studiare
prima, sicuramente andrà meglio
l’esame». «Penso che questo regalo le
piacerà». «Sembra stanco e deve
essere per questo motivo». «Se
percorriamo questa strada è
probabile che troviamo traffico».

In tutti questi giudizi vi sono dei
criteri che permettono di scorgere i



mezzi più adeguati per raggiungere
un fine concreto, come ad esempio il
modo migliore di trattare una
persona affinché si senta accolta. Ma
ci rimarrebbe sempre da sapere
quale dovrebbe essere il criterio
ultimo di giudizio. Ebbene, questo
punto di riferimento della nostra
azione ha un nome proprio. Quando
il Signore prende la parola e
risponde agli scribi e ai farisei, dice
loro qual è il criterio autentico per
fare paragoni: sé stesso. «Potete forse
far digiunare gli invitati a nozze
quando lo sposo è con loro? Ma
verranno giorni quando lo sposo sarà
loro tolto: allora in quei giorni
digiuneranno» (Lc 5, 34-35).
Digiunare o no dipende dalla
presenza di Gesù. Le due opzioni
sono chiaramente buone, ma la
presenza del Signore fa sì che la più
appropriata sia una in concreto,
perché il digiuno doveva servire a
percepire meglio le cose di Dio, e lo
avevano davanti agli occhi.



«Quanto più Gesù occupa il centro
della nostra vita, tanto più ci fa
uscire da noi stessi, ci decentra e ci
rende più vicini agli altri»[3]. Quando
si passa molto tempo con una
persona, di solito si finisce per
adottare alcuni dei suoi gesti o
espressioni. Allo stesso modo,
quando seguiamo da vicino il Signore
impariamo a giudicare la realtà dal
suo punto di vista e, soprattutto, ad
accoglierla con il suo cuore. In ogni
momento, sia al lavoro, sia
all’università o nel tempo libero,
possiamo chiederci: «Cosa farebbe
Cristo al mio posto? (...) arriverà il
giorno in cui, senza rendervene
conto, il cuore di ognuno di voi
batterà come il cuore di Gesù»[4].

GESÙ è consapevole che giudicare la
realtà come Egli propone implica una
novità non piccola. Perciò racconta
due parabole per mostrare come può
avvenire questo passaggio. «Nessuno
strappa un pezzo da un vestito nuovo



per metterlo su un vestito vecchio;
altrimenti il nuovo lo strappa e al
vecchio non si adatta il pezzo preso
dal nuovo. E nessuno versa vino
nuovo in otri vecchi; altrimenti il
vino nuovo spaccherà gli otri, si
spanderà e gli otri andranno perduti.
Il vino nuovo bisogna versarlo in otri
nuovi» (Lc 5, 36-38).

Il messaggio che porta Gesù ha
bisogno di un cuore rinnovato. Non
basta semplicemente cambiare
alcuni comportamenti esterni. Il vino
nuovo richiede otri nuovi; cioè
superare le logiche che fino a quel
momento guidavano la propria vita e
lasciare che il nuovo punto di
riferimento sia il Signore. E questo è
ciò che molti contemporanei di Gesù
non hanno fatto. «Il peccato dei
farisei non consisteva nel non vedere
Dio in Cristo, bensì nel chiudersi
volontariamente in sé stessi, perché
non tolleravano che Gesù, che è la
luce, aprisse loro gli occhi (cfr Gv 9,



34-41). Questa cecità ha un’influenza
immediata nei rapporti con i nostri
simili. Il fariseo che credendosi luce
non permette a Dio di aprirgli gli
occhi è lo stesso che tratta con
superbia e ingiustamente il
prossimo»[5].

Dio ci mette a disposizione gli otri
nuovi con cui possiamo accogliere il
suo vino. Questi otri possono
consistere nella frequente ricezione
dei sacramenti, nella preghiera, nel
servizio agli altri, nel lavoro ben
fatto, nell’accompagnamento
spirituale, nella preoccupazione di
avvicinare altre persone a Dio…
Questo è il contesto adeguato di cui il
vino ha bisogno per migliorare con il
tempo. Dopo aver gustato il bene che
ci fanno queste abitudini, dopo aver
assaporato un po’ del vino nuovo che
il Signore ci porta, si riconosce che
queste pratiche sono otri adatti ad
accogliere i doni che Egli ci offre. E,
come Maria, scopriremo che non c’è



vino migliore di quello che ci offre
suo Figlio.

[1] San Josemaría, Cammino, n. 451.

[2] Ibid.

[3] Francesco, Messaggio, 5 luglio
2017.

[4] Francesco, Discorso, 17 gennaio
2018.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 71.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
venerdi-della-22a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-venerdi-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-venerdi-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-venerdi-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-venerdi-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Venerdì della 22a settimana del Tempo Ordinario

