
opusdei.org

Meditazioni: Sabato
della 22a settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
sabato della ventiduesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Ricordare
il cuore della fede; Piacere a Dio
e al prossimo; Figli, non schiavi.

Ricordare il cuore della fede

Piacere a Dio e al prossimo

Figli, non schiavi



GLI APOSTOLI non ce la fanno a
sopportare la fame. Probabilmente
sono diversi giorni che non
mangiano quasi nulla. Quindi,
appena si trovano a passare tra i
campi di grano, raccolgono delle
spighe, le sgranano con le mani e le
mangiano. Il gesto in sé non sembra
problematico, ma è sabato. E la legge
dice che in quel giorno non si può
mietere. Ecco perché alcuni farisei,
osservando la trascuratezza di quei
discepoli, chiedono spiegazioni:
«Perché fate in giorno di sabato
quello che non è lecito?» (Lc 6,2).
Non sono gli apostoli a rispondere,
ma Gesù: «Non avete letto quello che
fece Davide, quando lui e i suoi
compagni ebbero fame? Come entrò
nella casa di Dio, prese i pani
dell’offerta, ne mangiò e ne diede ai
suoi compagni, sebbene non sia
lecito mangiarli se non ai soli
sacerdoti?» (Lc 6,3-4).



Spesso il Signore è passato sopra ad
alcune pratiche abituali del popolo
ebraico. Certi scribi e farisei gli
rinfacciavano che i suoi discepoli
non si lavavano le mani prima di
mangiare, per non parlare delle
accuse sollevate dal fatto che
compiva miracoli di sabato. Ma
perché lo faceva? Per riportare la
fede al centro della pratica religiosa,
«ed evitare un rischio, che vale per
quegli scribi come per noi: osservare
formalità esterne mettendo in
secondo piano il cuore della fede.
Anche noi tante volte ci “trucchiamo”
l’anima. (…) È il rischio di una
religiosità dell’apparenza: apparire
per bene fuori, trascurando di 
purificare il cuore. C’è sempre la
tentazione di “sistemare Dio” con
qualche devozione esteriore, ma
Gesù non si accontenta di questo
culto. Gesù non vuole esteriorità,
vuole una fede che arrivi al cuore»[1].



Evidentemente questo non significa
che le opere esterne siano senza
importanza. Infatti, nella
quotidianità del Signore sono
presenti molte tradizioni di ogni
ebreo della sua epoca: recita le
preghiere abituali, va spesso in
sinagoga, celebra le feste... Ma tutto
questo non lo fa per il semplice
desiderio di apparire, o come modo
per guadagnarsi il rispetto di Dio
Padre o degli altri, ma come
espressione dell’amore che riempie il
suo cuore. In tal modo, «ci ricorda
che la vita cristiana è una “via” da
percorrere, consistente non tanto in
una legge da osservare, ma nella
persona stessa di Cristo, da
incontrare, da accogliere, da
seguire»[2].

GESÙ non critica tanto lo zelo che
alcuni scribi e farisei avevano per il
rispetto della legge, quanto la loro
mancanza di amore. Molti di loro
dedicavano parecchio tempo alla



preghiera e al digiuno, ma
trascuravano i doveri più elementari
di carità verso il prossimo. Così, non
esitavano a criticare chi non seguiva
i loro standard di vita, o si
preoccupavano più di rispettare certi
precetti che di gioire per la
guarigione di una persona. In realtà,
non c’è nulla di più assurdo che
contrapporre l’osservanza della legge
divina al desiderio di volere il bene
degli altri. «Preferisco le virtù alle
austerità, dice con altre parole Jahvè
al popolo eletto, che s’inganna con
certi formalismi esteriori.

— Per questo dobbiamo coltivare la
penitenza e la mortificazione come
vere manifestazioni di amore verso
Dio e verso il prossimo»[3].

San Gregorio Magno notava che il
digiuno è santo quando è
accompagnato da altri atti di virtù, in
particolare dalla generosità[4]. Nello
stesso senso, san Josemaría



incoraggiava a praticare
«mortificazioni che non mortificano
gli altri, che ci rendono più garbati,
più comprensivi, più aperti con
tutti». E aggiungeva: «non puoi
considerarti mortificato se sei
suscettibile, se soddisfi solo il tuo
egoismo, se sopraffai gli altri, se non
sai privarti del superfluo e, a volte,
del necessario; se ti rattristi quando
le cose non si realizzano secondo le
tue previsioni. Sei invece mortificato
se sai farti tutto a tutti, per
guadagnare tutti»[5].

Ogni giorno ci offre molte
opportunità di piacere a Dio
cercando il bene delle persone che ci
circondano: sorridere quando siamo
stanchi, offrirci di svolgere un
compito più difficile, perdonare i
piccoli attriti della convivenza,
condividere il nostro tempo con chi
ne ha più bisogno... Con questi gesti
stiamo adempiendo i principali
comandamenti della legge: «Amerai



il Signore tuo Dio con tutto il tuo
cuore, con tutta la tua anima, con
tutta la tua forza e con tutta la tua
mente, e il tuo prossimo come te
stesso» (Lc 10,27).

A VOLTE i formalismi possono dare
una certa sensazione di sicurezza. In
generale, tutti abbiamo bisogno di
indicazioni precise per sapere se
stiamo facendo bene qualcosa. Ma se
applichiamo questo approccio alla
vita cristiana, il rapporto con Dio può
pian piano diventare simile a quello
dei farisei, che Gesù ha denunciato:
pieno di opere esterne buone, ma
con un cuore che non entra in
risonanza con quello che vive.
Invece, quando osserviamo i
comandamenti mettendo in gioco
tutte le nostre facoltà – volontà,
affetti e intelletto – scopriamo una
gioia profonda e serena, perché
gustiamo con i sensi spirituali
l’amore di Dio in ogni suo precetto e
in ogni circostanza della vita. Il



prelato dell’Opus Dei afferma:
«Sapere che l’Amore infinito di Dio si
trova non soltanto all’origine della
nostra esistenza, ma in ogni suo
istante, perché Egli è più intimo a noi
di noi stessi, ci colma di sicurezza»[6].

Fondare la lotta cristiana sulla
filiazione divina ci riempie di
ottimismo. Oggi si dice che le
espressioni di affetto che un
bambino riceve dai suoi genitori
possono avere un’importanza
decisiva per il suo futuro. Se fin da
piccolo si sente amato e riconosciuto,
da adulto avrà una base solida su cui
costruire il resto delle relazioni.
Ebbene, qualcosa di simile accade nel
nostro rapporto con Dio. «Il fatto di
sapere che abbiamo un Padre che ci
ama infinitamente, ci consente di
vivere una vita gioiosa e piena, ed
illumina tutti gli aspetti della nostra
esistenza nella prospettiva di
quell’amore, fiducia e semplicità,
anche in mezzo alle difficoltà o



quando tocchiamo con mano i nostri
difetti»[7]. La filiazione divina
fornisce anche un’altra prospettiva al
rispetto della legge: non siamo
sudditi che cercano di compiacere un
re, ma figli che ce la mettono tutta
per piacere al loro padre... anche se
non sempre ci riescono. Possiamo
chiedere alla Vergine Maria di farci
sentire sempre figli amati da Dio.

[1] Francesco, Angelus, 29-VIII-2021.

[2] Benedetto XVI, Udienza, 9-
III-2011.

[3] San Josemaría, Solco, n. 992.

[4] Cfr. San Gregorio Magno, Regola
Pastorale, 19, 10-11.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 9.

[6] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 4.



[7] Mons. Fernando Ocáriz, Omelia,
26-VI-2024.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
sabato-della-22a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-22a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Sabato della 22a settimana del Tempo Ordinario

