
opusdei.org

Meditazioni 24
agosto, San
Bartolomeo

Riflessioni per meditare nel
sabato della ventesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono:
Condividere ciò che si porta nel
cuore; Natanaele conquista
Gesù con la sua semplicità; La
semplicità dei bambini.

- Condividere ciò che si porta nel
cuore

- Natanaele conquista Gesù con la
sua semplicità

- La semplicità dei bambini



Tradizionalmente l’apostolo san
Bartolomeo si identifica con
Natanaele, nativo di Cana di Galilea
(cfr. Gv 21, 2). Era amico di Filippo,
che gli parlò con entusiasmo di quel
maestro di Nazaret che aveva
appena conosciuto e che era convinto
fosse il Messia. La risposta di
Natanaele fu, tuttavia, come una
doccia fredda su quelle speranze:
«Da Nazaret può venire qualcosa di
buono?» (Gv 1, 46).

È affascinante vedere, nel primo
capitolo del Vangelo di san Giovanni,
come i primi discepoli di Gesù
parlino con estrema naturalezza del
Maestro ai loro amici e parenti. Sono
mossi dalla gioia che provano e dalla
convinzione di una grande novità:
hanno trovato un tesoro e vogliono
condividerlo con chi gli sta accanto.
Magari non sanno descrivere a
parole che cosa li attragga tanto di



Gesù e perciò ricorrono a un invito
molto diretto: «Vieni e vedi» (Gv 1,
46). Non sarà Filippo che cambierà
direttamente la vita di Natanaele, ma
l’incontro faccia a faccia con il
Signore. «La fede nasce per
attrazione: non si diventa cristiani
perché forzati da qualcuno, no, ma
perché toccati dall’amore»[1].

Il dialogo tra Filippo e Natanaele
mette in evidenza una grande
amicizia, piena di fiducia. Ognuno
condivide con l’amico ciò che ha nel
cuore, mostrandosi come è ed
esternando con semplicità le proprie
opinioni. Così fa Natanaele,
esprimendo all’inizio il proprio
scetticismo sul fatto che un profeta, e
ancor meno il Messia, possa venire
da un posto come Nazaret. Ciò
nonostante, la fiducia che ripone in
Filippo è più forte di ogni diffidenza
e quindi decide di accettare l’invito a
conoscere il Signore. «La nostra
conoscenza di Gesù ha bisogno



soprattutto di un’esperienza viva: la
testimonianza altrui è certamente
importante, poiché di norma tutta la
nostra vita cristiana comincia con
l’annuncio che giunge fino a noi ad
opera di uno o più testimoni. Ma poi
dobbiamo essere noi stessi a venir
coinvolti personalmente in una
relazione intima e profonda con
Gesù»[2].

Natanaele rimane molto sorpreso
quando il Signore, vedendolo
arrivare, dice direttamente di lui:
«Ecco davvero un israelita in cui non
c’è falsità» (Gv 1, 47). Udito questo
elogio, risponde piuttosto confuso:
«Come mi conosci?» (Gv 1, 48). La
risposta di Gesù sembra strana, a
prima vista: «Prima che Filippo ti
chiamasse, io ti ho visto quando eri
sotto l’albero di fichi» (Gv 1, 48). Tale
frase è per noi misteriosa, ma



evidentemente Natanaele sapeva
molto bene a che cosa si stesse
riferendo il Signore: a qualcosa che
aveva a che vedere con la sua vita in
maniera profonda e importante.
Perciò «si sente toccato nel cuore da
queste parole di Gesù, si sente
compreso e capisce: quest’uomo sa
tutto di me, Lui sa e conosce la strada
della vita, a quest’uomo posso
realmente affidarmi. E così risponde
con una confessione di fede limpida
e bella, dicendo: “Rabbì, tu sei il
Figlio di Dio, tu sei il re d’Israele” (Gv
1, 49). In essa è consegnato un primo,
importante passo nell’itinerario di
adesione a Gesù»[3].

Nell’elogio che Gesù fa di Natanaele
si scorge la simpatia che una persona
semplice e sincera risveglia nel cuore
di Cristo. Cosa che anche noi
generalmente apprezziamo: che una
persone si presenti a noi così com’è,
senza maschere e senza seconde
intenzioni. La semplicità e la



sincerità sono due virtù intimamente
unite, che ci aiutano a essere coerenti
e autentici: persone che si mostrano
come sono nelle parole e nelle azioni,
con chiarezza e verità. «Figli miei –
ha scritto san Josemaría -, meditate
queste stupende e chiare parole di
san Paolo: “questo infatti è il nostro
vanto: la testimonianza della nostra
coscienza di esserci comportati nel
mondo […] con la santità e sincerità
che vengono da Dio” (2 Cor 1, 12). Di
questo si può gloriare l’Opera ed è
come ognuno di noi deve proporsi di
vivere in qualunque situazione e
circostanza. La semplicità e la
schiettezza del nostro spirito
risplenderanno nel mondo, davanti
agli uomini, se vi premurerete di
essere filialmente semplici e sinceri
nel rapporto con Dio, se cercherete di
adeguare sempre i vostri pensieri, le
vostre parole e le vostre opere alla
Verità»[4].



La radice della semplicità che segnò
la vita di san Bartolomeo si trova
nell’umiltà, una virtù che ci permette
di riconoscere, alla presenza di Dio,
chi realmente siamo e qual è la
situazione della nostra anima. Tale
conoscenza di sé ci induce a metterci
pienamente nelle mani del Signore, a
confidare in lui più che in noi stessi e
ad abbracciare di cuore i disegni di
Dio sulla nostra vita. Per vivere
quest’umiltà, e con essa una grande
semplicità senza complicazioni
interiori, ci conviene sentirci come
bambini nella vita spirituale, come
consigliava san Josemaría: «Fatevi
bambini davanti a Dio. Solo così
sapremo essere uomini molto maturi
sulla terra, perché attraverso la
nostra semplicità agirà la mano di
Dio con la sua fortezza e la sua
sicurezza. Bambini davanti a Dio,
con una fiducia completa, come il
bambino confida in sua madre; non
si preoccupa del domani né di altro:



sua madre veglia per lui. Dio veglia
per noi, se siamo semplici»[5].

Uno degli aspetti che caratterizza un
bambino è che non ha problemi a
riconoscere la propria debolezza.
Davanti a una cosa che lo ha ferito o
che gli fa paura, non esita a rivolgersi
immediatamente ai suoi genitori.
Proprio per questo san Josemaría
invitava a imitare questo
atteggiamento nella vita spirituale.
«Perché questo scoraggiamento? Per
le tue miserie? Per le tue sconfitte,
talvolta ripetute? Per un tonfo
grande, grande, che non ti aspettavi?
Sii semplice. Apri il tuo cuore.
Guarda che nulla ancora è perduto.
Puoi ancora andare avanti, e con più
amore, con più affetto, con più
fortezza. Rifugiati nella filiazione
divina: Dio è il tuo Padre
amantissimo. Questa è la tua
sicurezza, il fondale in cui gettare
l’àncora, succeda quel che succeda
alla superficie del mare della vita. E



troverai gioia, fortezza, ottimismo,
vittoria!»[6]. Se sappiamo farci
bambini davanti a Dio, anche la
Vergine Maria ci proteggerà
prendendoci nelle sue braccia.
Possiamo chiedere a san Bartolomeo
che ci aiuti a vivere questa
semplicità, che conquistò il cuore di
Gesù.

[1] Papa Francesco, Udienza, 7-
VI-2023.

[2] Benedetto XVI, Udienza, 4-X-2006.

[3] Ibid.

[4], San Josemaría, Lettera 6, nn.
60a-60b.

[5] San Josemaría, Appunti presi
durante una riunione di famiglia, 25-
VIII-1968.



[6] San Josemaría, Via Crucis, VII
stazione, n. 2.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
sabato-della-20a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni 24 agosto, San Bartolomeo

