
opusdei.org

Meditazioni:
Mercoledì della 3ª
settimana di
Quaresima

Riflessioni per meditare nel
mercoledì della terza settimana
di Quaresima. I temi proposti
sono: Gesù è la pienezza della
legge; Una fedeltà che vivifica e
allarga il cuore; Comprendere
ciò che si ama.

- Gesù è la pienezza della legge

- Una fedeltà che vivifica e allarga il
cuore

- Comprendere ciò che si ama



«Oltre il Giordano, nel deserto [...],
Mosè riferì agli Israeliti quanto il
Signore gli aveva ordinato per
loro» (Dt 1, 1.3). Il popolo è ormai a
un passo dall’entrare nella terra
promessa. Eppure colui che è stato
sua guida e pastore dal giorno,
quarant’anni fa, in cui uscirono
dall’Egitto non oltrepasserà con loro
quest’ultima frontiera. Prima di
donare la sua anima a Dio, Mosè
compie la sua missione fino in fondo.
«Vedete – dice loro, io vi ho insegnato
leggi e norme come il Signore, mio
Dio, mi ha ordinato, perché le
mettiate in pratica nella terra in cui
state per entrare per prenderne
possesso. Le osserverete dunque, e le
metterete in pratica, perché quella
sarà la vostra saggezza e la vostra
intelligenza agli occhi dei popoli» (Dt
4, 5-6).



Nella fedeltà a questa Legge si andrà
forgiando l’identità di Israele. Da
Giosuè e Pincas fino a Saulo di Tarso,
passando per Elia, Giuditta e Matatia,
saranno molti gli israeliti che
sentiranno ardere la loro anima di
amore per la Legge di Dio. Perciò
quando Gesù inizia la sua vita
pubblica si genera un certo
scompiglio. Parla con autorità e a
quanto pare permette a sé e ai suoi
discepoli di fare alcune modifiche
alle tradizioni dei loro padri. Gli
israeliti devoti sono interdetti, tanto
che il Signore va loro incontro: «Non
crediate che io sia venuto ad abolire
la Legge o i Profeti; non sono venuto
ad abolire, ma a dare pieno
compimento» (Mt 5, 17).

Gesù si inserisce in quella tradizione
di amore alla Legge, gloria del suo
popolo; però aggiunge qualcosa di
più. Sicuramente non è venuto a
eliminarla, ma neppure il suo è un
semplice compimento. Con Cristo,



per la Legge è suonata l’ora della
pienezza. «Egli va alla radice della
Legge, puntando soprattutto
sull’intenzione e quindi sul cuore
dell’uomo, da dove prendono origine
le nostre azioni buone o malvagie
[...]. E noi, attraverso la fede in
Cristo, possiamo aprirci all’azione
dello Spirito, che ci rende capaci di
vivere l’amore divino»[1].

Probabilmente la risposta di Gesù
non convinse alcuni suoi ascoltatori.
«Se non è venuto ad abolire la Legge,
come si spiega allora la sua condotta
ambigua?», si potevano domandare.
Ma la pretesa ambiguità di Gesù
appare tale unicamente a chi ha una
visione deformata della Legge. E
quello che Gesù vuole abolire è
proprio questa visione deformata. Il
compito si dimostra arduo perché
ormai è molto radicata, soprattutto



tra alcuni farisei: il loro è un
adempimento superficiale della
Legge, una osservanza formale,
compatibile con un cuore che non
cresce (cfr. Is 29, 13; Mt 15, 6).

Non è questa la fedeltà che vuole il
Signore. Mosè aveva detto: «Israele,
ascolta le leggi e le norme che io vi
insegno, affinché le mettiate in
pratica, perché viviate ed entriate in
possesso della terra che il Signore,
Dio dei vostri padri, sta per
darvi» (Dt 4, 1). Il fine della Legge è
aiutare a vivere, far crescere. Nello
stesso senso, le parole di Gesù sono
spirito e vita (cfr, Gv 6, 63) che, lungi
dal rimanere immobili, il salmista ci
dice che «corrono veloci» (Sal 147,
15). Lungi dall’impiccolirci, la fedeltà
alla Legge ha la capacità di farci
diventare grandi, perché ci svela le
vie per dilatare il cuore: «Rendi saldi
i miei passi secondo la tua parola e
su di me non prevalga il male» (Sal
118, 133).



«La santità possiede la flessibilità dei
muscoli agili», diceva san Josemaría.
«La santità non ha la rigidezza del
cartone [...]. È vita: vita
soprannaturale»[2]. Come possiamo
distinguere il compimento farisaico,
che ci fa diventare piccoli e rigidi da
quell’altro che ci rende grandi e ci
riempie di vita? Molte cose si
potrebbero dire, ma la chiave ultima
sta in un amore che ha due indicatori
precisi: la gioia, che è frutto del fare
le cose liberamente[3]; e la tenerezza
con la quale facciamo le cose[4],
perché riponiamo in esse tutta la
nostra attenzione. Si comprende così
perché «le anime grandi hanno in
gran conto le cose piccole»[5].

Per poter compiere la Legge di Dio
con amore è bene sapere perché
facciamo tali cose. È pur vero che
possiamo amare una data cosa anche



se non la comprendiamo del tutto
perché, in questo caso, ci fidiamo di
chi ce la dice: il Signore, i nostri
genitori, qualcuno in cui
confidiamo... Però l’amore autentico
cerca di capire sempre meglio, e
l’amore cresce nella misura in cui ne
approfondiamo le cause[6]. Se
facciamo le cose senza capire perché,
è facile che finiamo col limitarci a un
compimento esteriore, senza
interiorizzare i motivi per farle e
senza identificarci con esse. Così
possiamo alla fine dimenticare
facilmente che una data cosa la
facciamo per il Signore, e allora può
diventare un qualcosa di gravoso e
senza senso. «Bada a te e guardati
bene dal dimenticare le cose che i
tuoi occhi hanno visto, non ti
sfuggano dal cuore per tutto il tempo
della tua vita – dice la Sacra Scrittura
–; le insegnerai anche ai tuoi figli e ai
figli dei tuoi figli» (Dt 4, 9).



Alcune volte comprenderemo le cose
proprio attraverso l’obbedienza,
quando questa obbedienza nasce dal
desiderio di identificarci con quello
che Dio vuole. Questo miracolo
avviene soprattutto nella preghiera,
dove il Signore ci aiuta a uniformare
il nostro volere con il suo, grazie alle
luci, agli affetti e alle ispirazioni che
egli dissemina nella nostra anima.
Insieme alla preghiera, un mezzo
indispensabile è lo studio, in
particolare della Sacra Scrittura e del
Catechismo della Chiesa Cattolica. Si
tratta di tesori inesauribili, che è
possibile approfondire sempre più e
nei quali troveremo luci sempre
nuove per riempire di significato
tutto quello che facciamo e per dare
spiegazioni a chi ce le chiedesse.
Anche santa Maria ha dovuto
sforzarsi per capire. Per questo
meditava spesso le cose nel suo cuore
(cfr. Lc 1, 29; 2, 19.51), faceva
domande su quello che non capiva
(cfr. Lc 1, 34; 2, 48) e cercava



l’orientamento di chi la potesse
aiutare (cfr. Lc 1, 39). Ella può
insegnarci a essere, così, veramente
liberi.

[1] Papa Francesco, Angelus, 16-
II-2014.

[2] San Josemaría, Forgia, n. 156.

[3] Cfr. mons. Fernando Ocáriz, 
Lettera pastorale, 9-I-2018, n. 6.

[4] Cfr. Papa Francesco, Amoris
laetitia, n. 127.

[5] San Josemaría, Cammino, n. 818.

[6] Cfr. san Tommaso d’Aquino, 
Commento all’Etica a Nicomaco, Libr.
8, lect. 12, n. 6.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
mercoledi-della-3a-settimana-di-

quaresima/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-3a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-3a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-3a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-3a-settimana-di-quaresima/

	Meditazioni: Mercoledì della 3ª settimana di Quaresima

