
opusdei.org

Meditazioni:
Mercoledì della 32a
settimana del Tempo
Ordinario

Riflessioni per meditare nel
mercoledì della 32a settimana
del Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Fare nostro il
grido dei lebbrosi; La
guarigione più completa è
dovuta a una fede riconoscente;
Ringraziare in ogni occasione.

- Fare nostro il grido dei lebbrosi

- La guarigione più completa è
dovuta a una fede riconoscente



- Ringraziare in ogni occasione

«GESÙ, MAESTRO, abbi pietà di noi!».
È il grido di alcuni lebbrosi che,
magari avendo superato vari
ostacoli, riescono ad arrivare fino al
Signore. Nell’antichità era una
grande sventura essere lebbroso.
Prima di tutto, soffrivano molto
fisicamente; tanto è vero che il nome
che i giudei davano a questa malattia
significa letteralmente «colpo di
frusta». Però, come se questo non
bastasse, alle sofferenze fisiche si
aggiungeva il dolore morale: questa
malattia suscitava un certo terrore,
perché si pensava che fosse molto
contagiosa, e per questo vigeva un
minuto regolamento per
diagnosticarla e allontanare dalla
società chi l’avesse contratta. Erano
previste anche una serie di
condizioni per certificare la



guarigione, e questo incarico era
affidato ai sacerdoti. Inoltre si
attribuiva la malattia ai peccati che
avrebbe commesso chi ne era colpito.

Così possiamo comprendere fino a
che punto soffrivano ed erano
sconsolati i dieci lebbrosi che Gesù
incontrò lungo la strada. Vivevano
nei sobborghi di un villaggio. Parenti,
amici, e altre persone pietose ogni
giorno portavano loro da mangiare.
Probabilmente avevano sentito
parlare di Gesù attraverso di loro: un
rabbino – maestro – che predicava
con autorità e faceva miracoli.
Quando il Signore si avvicinava al
villaggio, qualcuno li avrà avvisati
della sua presenza e vennero a
salutarlo a distanza, con la speranza
che potesse guarirli. «A una certa
distanza si fermarono – scrive un
santo medievale –, perché nelle
condizioni in cui si trovavano non
osavano avvicinarsi. La stessa cosa
succede a noi: ci manteniamo a



distanza quando ci ostiniamo nel
peccato. Per guarire, per essere
curati dalla lebbra dei nostri peccati,
urliamo a squarciagola e diciamo:
“Gesù, maestro, abbi compassione di
noi”. Ma gridiamo non con la bocca,
ma con il cuore. Il grido del cuore è
più acuto. Il clamore del cuore
penetra i cieli e s’innalza più eccelso
davanti al trono di Dio»[1].

I lebbrosi chiedono a Gesù di
guarirli. Il Signore dice loro di
presentarsi ai sacerdoti, che erano
quelli indicati dalla legge per
constatare una eventuale guarigione.
Così, quando si avviano, obbedendo
al Maestro, stanno dando una prova
di fede. E mentre camminano, si
rendono conto che effettivamente
sono guariti. Tuttavia, solo uno di
loro, un samaritano, ritorna a
cercare Gesù: «Uno di loro,
vedendosi guarito, tornò indietro
lodando Dio a gran voce e si prostrò
davanti a Gesù, ai suoi piedi, per



ringraziarlo» (Lc 17, 15-16). Il Signore
si lamenta del fatto che gli altri nove
non sono ritornati per dar gloria a
Dio, che non hanno voluto
ringraziare per essere stati guariti.
Dice al samaritano: «Alzati e va’; la
tua fede ti ha salvato!» (Lc 17, 19).

SE CONTEMPLIAMO il Vangelo di
oggi, possiamo distinguere «due
gradi di guarigione: uno, più
superficiale, riguarda il corpo; l'altro,
più profondo, tocca l'intimo della
persona, quello che la Bibbia chiama
il "cuore", e da lì si irradia a tutta
l'esistenza. La guarigione completa e
radicale è la "salvezza". Lo stesso
linguaggio comune, distinguendo tra
"salute" e "salvezza", ci aiuta a capire
che la salvezza è ben più della salute:
è infatti una vita nuova, piena,
definitiva. Inoltre, qui Gesù, come in
altre circostanze, pronuncia



l'espressione: "La tua fede ti ha
salvato". È la fede che salva l'uomo,
ristabilendolo nella sua relazione
profonda con Dio, con se stesso e con
gli altri; e la fede si esprime nella
riconoscenza»[2]. Non sappiamo che
cosa sia successo con gli altri
lebbrosi. Sappiamo, con certezza, che
furono guariti da una malattia fisica.
Però il Vangelo ci dice che Gesù
constata la guarigione spirituale
solamente del samaritano, che
apparentemente era più lontano
dalla fede che non il popolo eletto.

«Chi, come il samaritano sanato, sa
ringraziare, dimostra di non
considerare tutto come dovuto, ma
come un dono che, anche quando
giunge attraverso gli uomini o la
natura, proviene ultimamente da
Dio. La fede comporta allora l'aprirsi
dell'uomo alla grazia del Signore;
riconoscere che tutto è dono, tutto è
grazia. Quale tesoro è nascosto in
una piccola parola: "grazie"! »[3].



«IN OGNI COSA rendete grazie:
questa infatti è la volontà di Dio in
Cristo Gesù verso di voi» (1 Ts 5, 18).
L’antifona della Messa di oggi, tratta
dagli insegnamenti di san Paolo, ci
invita a manifestare frequentemente
la nostra gratitudine al Signore.
Sicuramente ogni giorno, quando ci
svegliamo, possiamo ringraziare
anche per le cose che ci sembrano
più scontate, ma delle quali
sentiremmo la mancanza se ne
venissimo privati: respirare, sentire,
vedere, camminare, la bellezza della
natura, la luce e il calore del sole,
avere una famiglia, poter amare ed
essere amati... Noi cristiani, inoltre,
siamo grati al Signore per le
meraviglie della sua grazia, per tutto
quello che senza alcun nostro merito
abbiamo ricevuto e continuiamo a
ricevere ogni giorno per progredire
sulla via della santità.



«Qualunque sia la tua età – scriveva
san Francesco di Sales –, non è da
molto tempo che stai nel mondo. Dio
ti ha tratto dal nulla, ti ha fatto
nascere e sei quello che sei per sua
pura bontà. Ti ha fatto l’essere più
importante del mondo visibile,
chiamato a condividere la sua
eternità e capace di unirsi a lui. Non
ti ha messo al mondo perché avesse
bisogno di te, ma semplicemente per
manifestare la sua bontà. Ci ha dato
l’intelligenza perché potessimo
conoscerlo, la memoria perché
potessimo ricordarci di lui, e la
volontà per poterlo amare.
L’immaginazione per dimostrarci i
suoi benefici, gli occhi per ammirare
le meraviglie della creazione, la
lingua per lodarlo... Ti ha fatto a sua
immagine [...]. Pensa a tutto quello
che Dio ti ha dato nell’ambito dello
spirito, del corpo, dell’anima: ti ha
dato la salute, il benessere, i buoni
amici... Ti nutre con i suoi



Sacramenti, ti illumina con le sue
luci, ti ha perdonato tante volte»[4].

«Com’è bello quello che ogni giorno
diciamo nelle Preci! – diceva san
Josemaría –. Potete usarlo come
giaculatoria: gratias tibi, Deus,
gratias tibi! Infatti, se lo ringraziamo,
Dio ci darà di più; ma se la nostra
superbia si appropria di quello che
non è nostro, ci auto-escluderemo dal
ricevere l’aiuto del Signore»[5].
Ricorriamo a Maria, la quale, proprio
per la sua umiltà, per essere grata di
tutto come dono di Dio, ha ricevuto
regali che non poteva neppure
immaginare.

[1] San Bruno di Segni, Sul Vangelo di
san Luca, n. 2, 40.

[2] Benedetto XVI, Angelus, 14-
X-2007.



[3] Ibidem.

[4] San Francesco di Sales, 
Introduzione alla vita devota, 1ª
parte, cap. 9 e ss. III, 34.

[5] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 9-III-1971.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
mercoledi-della-32a-settimana-del-

tempo-ordinario/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-32a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-32a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-32a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-32a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Mercoledì della 32a settimana del Tempo Ordinario

