
opusdei.org

Meditazioni:
Mercoledì della 20ª
settimana del Tempo
Ordinario

Riflessioni per meditare nel
mercoledì della ventesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il lavoro,
vocazione originaria dell’uomo;
Una nuova dimensione;
Invidiare la generosità di Dio.

- Il lavoro, vocazione originaria
dell’uomo.

- Una nuova dimensione.

- Invidiare la generosità di Dio.



IL VANGELO della Messa ci presenta
una parabola a prima vista
sconcertante: quella del padrone
della vigna che va ad assumere
operai durante tutta la giornata e
che, al momento di retribuirli,
sorprende pagando la stessa somma
a coloro che hanno lavorato fin dal
primo mattino e a quelli che si sono
uniti molto più tardi (cfr. Mt 20,1-16).
Questo brano ha dato luogo a diverse
interpretazioni, che mettono
l’accento su vari aspetti del testo. Nel
contesto attuale, un tema che forse
risuona con particolare forza è il
dramma della disoccupazione: la
situazione di molte persone che,
come quegli operai, aspettano di
trovare un lavoro. La tragedia, per
queste persone, è duplice: da un lato,
incontrano difficoltà per il
sostentamento personale o familiare;
dall’altro, si trovano ferite nella loro
dignità umana, poiché «il lavoro
costituisce una dimensione
fondamentale dell'esistenza



dell'uomo sulla terra»[1]; si tratta di
un bene necessario non solo per la
sussistenza, ma anche e soprattutto
perché la donna e l’uomo possano
realizzarsi come persone e, con la
loro attività, servano gli altri e
perfezionino il mondo, portandolo
così a Dio.

«Il lavoro è la prima vocazione
dell’uomo, è una benedizione di Dio,
e si sbagliano, purtroppo, quelli che
lo considerano un castigo»[2], insegnò
san Josemaría. «Per la maggior parte
degli uomini, essere santi significa
santificare il proprio lavoro, nel
santificarsi nel lavoro e nel
santificare gli altri per mezzo del
lavoro»[3]. Forse, in questo momento
di preghiera, possiamo chiederci
come stiamo santificando il nostro
lavoro, con il desiderio e l’impegno di
svolgerlo al meglio dopo averlo
offerto al Signore nella Messa; come
ci stiamo santificando nel lavoro,
esercitando le virtù con docilità allo



Spirito Santo, affinché ci trasformi in
un altro Cristo attraverso l’attività
che svolgiamo; come santifichiamo
gli altri con il lavoro, trasmettendo
luce e calore alle persone che ci
circondano, con uno spirito
apostolico manifestato nell’amicizia
sincera che offriamo a ciascuno.

DA UNA PROSPETTIVA UMANA,
tendiamo a dare più valore a quei
lavori che ricevono una
remunerazione maggiore, godono di
prestigio sociale o si distinguono per
la loro efficacia. A volte accade anche
che le persone, forse non in teoria
ma nella pratica, finiscano per
concedere al lavoro un posto
eccessivamente centrale nella
propria vita, al punto che l’attività
professionale invade gli spazi che
dovrebbero essere dedicati al
rapporto con Dio, alla vita familiare
o alle relazioni di amicizia. Di fronte
a queste situazioni, può essere
opportuno fermarsi e riflettere: qual



è il senso ultimo del mio lavoro? Sto
lavorando come Dio vuole? Che cosa
apprezza realmente il Signore nel
mio lavoro?

«L'uomo, pertanto, non deve limitarsi
a fare delle cose, a costruire oggetti.
Il lavoro nasce dall'amore, manifesta
l'amore, è ordinato all'amore»[4]. È
l’amore ciò che il Signore apprezza
del nostro lavoro, ed è ciò che
trasforma un compito in apparenza
insignificante in qualcosa di
grandioso ed eroico. San Josemaría,
in un’occasione, disse a due persone
che si occupavano del giardino di
una casa: «Che splendide sono tutte
queste piante, tutti questi fiori... E
voi, che ne pensate: vale di più il
vostro lavoro o quello di un
ministro?». Loro rimasero in silenzio,
ma subito il fondatore dell’Opus Dei
continuò: «Dipende dall’amore di Dio
che ci mettete: se ci mettete più
Amore di un ministro, il vostro
lavoro vale di più»[5].



Il cristiano, sentendo la carità che è
stata riversata nel suo cuore dallo
Spirito Santo (cfr. Rm 5,5), vive colmo
di gratitudine verso Dio e cerca di
diffondere attorno a sé quell’amore
che ha ricevuto. Lavorare per amore
non esclude altri motivi legittimi –
come guadagnare un salario,
ottenere riconoscimento o provare la
soddisfazione del dovere compiuto –
ma li trascende e li ordina. In questo
senso, risultano illuminanti le parole
di san Paolo: «Se conoscessi tutti i
misteri e avessi tutta la conoscenza
(...), ma non avessi la carità, non
sarei nulla» (1Cor 13,2). Lo stesso si
può dire del lavoro: quando il motore
che lo muove è la ricerca della gloria
di Dio, quel compito – per semplice o
complesso che sia – acquista una
grandezza soprannaturale. Ciò che
conta, come insegnava san
Josemaría, è «l'impegno per rendere
divine le cose umane, grandi o
piccole che siano, perché mediante



l'amore tutte acquistano una nuova
dimensione»[6].

LA PARABOLA del padrone della
vigna mette in evidenza anche il
problema dell’invidia: gli operai della
prima ora protestano per la
generosità del padrone verso coloro
che hanno lavorato meno. Gesù si
rivolgeva ad alcuni farisei che
pensavano di trovarsi in una
posizione privilegiata davanti a Dio,
volevano essere distinti per le loro
opere e non accettavano che il
Signore potesse accogliere i
peccatori. Invece di rallegrarsi per la
misericordia divina, la percepivano
come un’ingiustizia. Essi, come i
lavoratori della parabola, «non
riescono a vedere la bellezza del
gesto del padrone, che non è stato
ingiusto, ma semplicemente
generoso –insegna Leone XIV–; non
ha guardato solo al merito, ma anche
al bisogno. Dio vuole dare a tutti il
suo Regno, cioè la vita piena, eterna e



felice. E così fa Gesù con noi: non fa
graduatorie, a chi gli apre il cuore
dona tutto Sé Stesso»[7].

L’invidia è uno dei vizi più antichi
che la Scrittura ci presenta e genera,
in chi la coltiva, una tristezza amara
che può arrivare fino all’odio. Caino,
vedendo che il Signore accoglieva
con favore l’offerta di Abele e non la
sua, «ne fu molto irritato e il suo
volto era abbattuto» (Gen 4,5). Invece
di volgere lo sguardo a tutti i doni
che possedeva – era il primogenito di
Adamo ed Eva – non sopportava che
suo fratello fosse felice e ottenesse il
favore di Dio. Consumato da quella
tristezza invidiosa, si ribellò e mise
fine alla vita di Abele.

«Alla radice di questo vizio c’è una
falsa idea di Dio: non si accetta che
Dio abbia la sua “matematica”,
diversa dalla nostra. (...) Vorremmo
imporre a Dio la nostra logica
egoistica, invece la logica di Dio è



l’amore. I beni che Lui ci dona sono
fatti per essere condivisi. Per questo
San Paolo esorta i cristiani: «Amatevi
gli uni gli altri con affetto fraterno,
gareggiate nello stimarvi a
vicenda» (Rm 12,10). Ecco il rimedio
all’invidia!»[8]. Possiamo chiedere alla
Vergine Maria di insegnarci a gioire
sinceramente per i doni che suo
Figlio concede agli altri e a
contemplare con gioia la
misericordia con cui tratta tutti i suoi
figli.

[1] San Giovanni Paolo II, Laborem
exercens, n. 4.

[2] San Josemaría, Solco, n. 482.

[3] San Josemaría, Colloqui , n. 55.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

[5] Salvador Bernal,Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Appunti per un



profilo del Fondatore dell'Opus Dei,
Ares, Milano, 1977.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 60.

[7] Leone XIV, Udienza, 4-VI-2025.

[8] Francesco, Udienza, 28-II-2024.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
mercoledi-della-20a-settimana-del-

tempo-ordinario/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-mercoledi-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Mercoledì della 20ª settimana del Tempo Ordinario

