
opusdei.org

Meditazioni: martedì
della 3ª settimana di
Avvento

Riflessioni per meditare nel
martedì della terza settimana di
Avvento. Ecco i temi proposti:
L’umiltà e l’orgoglio; L’amore si
dimostra nelle opere; La
parabola dei due figli.

L’umiltà e l’orgoglio ǀ L’amore si
dimostra nelle opere ǀ La parabola
dei due figli

L’umiltà e l’orgoglio



Fra pochi giorni ci inginocchieremo
davanti al Bambino nel portico di
Betlemme. Lì guarderemo, stupiti, la
grandezza dell’amore di Dio in un
neonato. L’Incarnazione ci mostra la
strada per essere grandi, che in
null’altro consiste che nel farci 
piccoli. San Paolo esprime bene
l’umiltà di quel Figlio che, essendo
Dio, «svuotò se stesso assumendo
una condizione di servo» e «umiliò se
stesso facendosi obbediente fino alla
morte» (Fil 2, 7-8). Questo è il segreto
che nostro Signore ci mostra a ogni
Natale. Il Verbo fatto carne ci fa
vedere che il Signore dell’universo
vince nell’umiltà. Proprio per essersi
abbassato a tal punto «Dio lo esaltò e
gli donò il nome che è al di sopra di
ogni nome, perché nel nome di Gesù
ogni ginocchio si pieghi» (Fil 2, 9-10).

Nella prima lettura troviamo una
veemente esortazione del profeta
Sofonia alla conversione. Accusa
Gerusalemme di orgoglio e ribellione



perché «non ha ascoltato la voce, non
ha accettato la correzione. Non ha
confidato nel Signore, non si è rivolta
al suo Dio» (Sof 3, 2). Al contrario –
afferma in un suo oracolo –, il popolo
si vantava nella sua boriosità e si
inorgogliva sul santo monte (cfr. Sof
3, 11). Questa stessa tentazione
continua a essere ancora presente
quando «il superbo tenta inutilmente
di sbalzare dal suo trono Dio,
misericordioso con tutti, e installarsi
al suo posto»[1].

Per comunicare il suo amore di
Padre, Dio aspetta che l’uomo
liberamente si riconosca come una
creatura bisognosa di aiuto. È molto
gradita al Signore la richiesta della
Orazione sulle offerte della Messa di
oggi: «Ti siano gradite, Signore, le
nostre umili offerte e preghiere;
all’estrema povertà dei nostri meriti
supplisca l’aiuto della tua
misericordia»[2]. Abbiamo bisogno
di supplicare spesso il Signore perché



allontani da noi la tentazione della
superbia, perché «se riesce a irretire
qualcuno con le sue multiformi
allucinazioni – osservava san
Josemaría –, la persona soggiogata si
riveste di apparenze, si riempie di
vuoto, si gonfia come la rana della
favola, piena di presunzione, fino a
scoppiare»[3]. Com’è diverso
l’atteggiamento di Dio che, venendo
sulla terra, si fa Bambino fragile,
bisognoso di ogni aiuto, incapace di
contrapporsi con violenza agli altri,
in modo da rendere amabile il
cammino di tutti fino alla sua
mangiatoia.

L’amore si dimostra nelle opere

«Io mi glorio nel Signore: i poveri
ascoltino e si rallegrino. Magnificate
con me il Signore, esaltiamo insieme
il suo Nome» (Sal 34, 3-4). L’umiltà «ci



aiuta a comprendere, ad un tempo, la
nostra miseria e la nostra
grandezza»[4]. San Josemaría si
riferiva all’umiltà come 
divinizzazione buona della creatura
che conosce l’amore che Dio ha
depositato in essa. Il suo principale
nemico è la divinizzazione cattiva,
frutto della superbia: gloriarsi in se
stessi anziché gloriarsi nel Signore.

Il cuore che sa di essere benedetto
con tante grazie del cielo cerca di
ricambiare generosamente il
Signore, perché «l’amore con amor si
paga»[5]. Non è possibile amare 
genericamente, né è amore quello che
si accontenta soltanto delle buone
intenzioni. L’amore si traduce in atti
concreti che lasciano trasparire un
po’ di ciò che succede nel cuore di chi
ama. Un amore che non si esercita in
attenzioni e in espressioni di affetto,
si può spegnere un po’ per volta o
rimanere piccolo, senza provare il
vero godimento. «Al crepuscolo della



vita saremo esaminati sull’amore»,
diceva san Giovanni della Croce,
perché l’amore autentica il valore
delle nostre opere.

Si potrebbe dire che l’amore ha due
aspetti fondamentali: tende a dare
più che a ricevere; cerca di
manifestarsi più nelle opere che
nelle parole. «Quando diciamo che è
più nel dare che nel ricevere, è
perché l’amore sempre si comunica,
sempre comunica, e viene ricevuto
dall’amato»[6]. E «quando diciamo
che è più nelle opere che nelle
parole» è perché «l’amore sempre dà
vita, fa crescere»[7]. Un buon
termometro per conoscere il nostro
amore di Dio potrebbe essere
domandarci come serviamo e
cerchiamo di fare felici coloro che
più ci stanno accanto; «chi infatti non
ama il proprio fratello che vede, non
può amare Dio che non vede» (1 Gv 4,
20). L’amore di Dio e l’amore per il
prossimo sono inseparabili, sono



come le due facce di una stessa
moneta. «Non c’è strada più sicura
per arrivare a Dio che l’amore per il
prossimo»[8], affermava
sant’Agostino, perché «l’amore per il
prossimo è come il nido dell’amore di
Dio»[9], cioè il luogo nel quale può
aumentare.

La parabola dei due figli

Nel Vangelo di oggi Gesù ci racconta
la storia di due figli (cfr. Mt 21,
28-32). Il padre chiede loro di andare
a lavorare nella vigna di famiglia e i
due fratelli hanno una reazione
molto diversa. Il primo risponde con
un accento ribelle e irrispettoso:
“Non ne ho voglia”. Il secondo,
apparentemente più obbediente, gli
dice che andrà. Passato il primo
impulso, il figlio del no ci ripensa, si
pente, e va a lavorare nella vigna. Il 



figlio del sì, invece, non va a lavorare.
Il primo, conclude Gesù, cade per
debolezza, ma, stimolato dalla fede,
si rialza e obbedisce al Padre. Il
secondo, invece non è fedele alla sua
promessa e rappresenta i capi del
popolo che onorano Dio «con le
labbra, mentre il loro cuore è lontano
da me» (Is 29, 13; Mt 15, 8).

In questa parabola Gesù parla anche
al nostro cuore. Sicuramente
troviamo qualcosa del
comportamento di ognuno di questi
figli nella nostra vita. Quasi sempre
le nostre disposizioni sono esemplari,
ma per debolezza non riusciamo a
portare avanti quanto di buono
desideriamo fare. E non poche volte
ci succede il contrario: dopo una
prima reazione di ribellione, ci
correggiamo e, con l’aiuto della
grazia, abbracciamo amorevolmente
la volontà di Dio. Entrambe queste
disposizioni sono abitualmente
presenti nella nostra lotta interiore e



dobbiamo conoscerle da vicino per
sapere come reagire momento per
momento. Potremmo anche
immaginare l’esistenza di un terzo
figlio: quello che dice “sì, vado” e con
le sue opere convalida sempre le sue
parole. Questo figlio – fedele in ogni
occasione – è, in realtà, Gesù Cristo,
che ci invita a entrare nella sua
disposizione di amore verso il Padre.

Oggi nella nostra orazione possiamo
dire a Dio: come mi piacerebbe
essere un figlio come Gesù! Un figlio
che risponde con un sì! E se non lo
siamo, sarà quello allora il momento
di dire al Signore che abbia pazienza
con noi. Cadere nello sconforto
sarebbe una manifestazione di
orgoglio, ci farebbe capire che stiamo
riponendo la speranza in noi stessi e
non in Dio. Ben conoscendo la
propria debolezza, san Josemaría
supplicava con semplicità: «Signore,
Tu che hai curato tante anime, fa’
che, mentre ti porto nel mio cuore o



ti contemplo nel Tabernacolo, ti
riconosca come Medico divino[10].
Questa umile richiesta ci darà pace e,
presi per mano da nostra Madre, ci
metteremo nuovamente in piedi
pieni di speranza.

[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
100.

[2] Orazione sulle offerte, martedì
della III settimana di Avvento.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n.
100.

[4] Ibid., n. 94.

[5] Detto popolare.

[6] Papa Francesco, Omelia, 27-
VI-2014.

[7] Ibid.



[8] Sant’Agostino, Intorno alle
consuetudini della Chiesa cattolica, 1,
26, 48.

[9] Ibid., 1, 26, 5.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 93.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
martedi-della-3a-settimana-di-avvento/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-3a-settimana-di-avvento/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-3a-settimana-di-avvento/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-3a-settimana-di-avvento/

	​Meditazioni: martedì della 3ª settimana di Avvento

