
opusdei.org

Meditazioni: martedì
della 2ª settimana di
Avvento

Riflessioni per meditare nel
martedì della seconda
settimana di Avvento. Ecco i
temi proposti: Il Signore viene a
cercarci; Cominciare e
ricominciare sempre; Confidare
più in Dio e meno in noi stessi.

Il Signore viene a cercarci
Cominciare e ricominciare sempre
Confidare più in Dio e meno in noi

Il Signore viene a cercarci



«Il Signore verrà, e tutti i santi con
lui: in quel giorno splenderà una
grande luce»[1]. Gesù viene sulla
terra a perdonarci, a salvarci, come
leggiamo nel Vangelo della Messa di
oggi: «Che cosa vi pare? Se un uomo
ha cento pecore e una di loro si
smarrisce, non lascerà le
novantanove sui monti e andrà a
cercare quella che si è smarrita?» (Mt
18, 12). Il Buon Pastore viene a
cercare colui che, per una ragione o
l’altra, si è allontanato. Ritorna
ancora una volta per riempirci della
sua vita, per consolidarci nella nostra
chiamata alla santità.

Vogliamo ascoltare nuovamente la
voce che la prima lettura descrive
come quella di «un pastore che fa
pascolare il gregge e con il suo
braccio lo raduna; porta gli agnellini
sul petto e conduce dolcemente le
pecore madri» (Is 40, 11). Il Signore si
è assunto l’impegno di farci gustare
la gioia della santità e insiste nella



nostra ricerca: «Si affretta a cercare
la centesima pecora che si era
perduta [...]. Meravigliosa
condiscendenza di Dio, che così cerca
l’uomo, dignità grande dell’uomo,
così cercato da Dio!»[2].

Anche noi, senza indugio, andiamogli
incontro, disposti a rinnovare il
nostro amore. «È giunto per noi un
giorno di salvezza, di eternità. Una
volta ancora si odono i richiami del
Pastore Divino, le sue parole
affettuose: “Vocavi te nomine tuo” – ti
ho chiamato per nome. Come nostra
madre, Egli ci invita per nome. Anzi,
con il nomignolo affettuoso,
famigliare. Laggiù, nell’intimità
dell’anima, chiama, e bisogna
rispondere: “Ecce ego, quia vocasti
me”, eccomi, perché mi hai chiamato,
deciso stavolta a non permettere che
il tempo passi come l’acqua sui
ciottoli, senza lasciare traccia»[3].
Vogliamo che questo Avvento lasci
traccia nelle nostre anime perché,



ascoltando il nostro nome dalle
labbra del Buon Pastore, vogliamo
che la sua grazia ci rinnovi.

Cominciare e ricominciare sempre

«Nel deserto preparate la via al
Signore, spianate nella steppa la
strada per il nostro Dio. Ogni valle
sia innalzata, ogni monte e ogni colle
siano abbassati; il terreno
accidentato si trasformi in piano e
quello scosceso in vallata» (Is 40, 3-4).
Le parole del profeta Isaia che
leggiamo nella prima lettura della
Messa ci invitano a disporci il meglio
possibile per accogliere la grazia che
il Signore vuole concederci alla sua
venuta.

Ci rendiamo conto che dovremmo
migliorare in tante cose: nel nostro
desiderio di arrivare a una vita
contemplativa, nello spirito di



sacrificio, nel modo di lavorare, nella
preoccupazione per le anime,
nell’apostolato... E non in una
maniera generica, ma in alcuni punti
precisi: per esempio, in quello che ci
consigliano nella direzione spirituale
o nella confessione, o in quella virtù
concreta che sappiamo farci tanto
bene. Possiamo aspirare, con la
grazia di Dio, a essere trasformati
sempre un po’ di più, anche se a volte
più lentamente di quanto vorremmo:
«Non ho mai apprezzato – scriveva
san Josemaría – quelle biografie che
ci presentano – con ingenuità, ma
anche con carenza di dottrina – le
imprese dei santi come se essi
fossero stati confermati in grazia fin
dal seno materno. Non è così. Le vere
biografie degli eroi della fede sono
come la nostra storia personale:
lottavano e vincevano, lottavano e
perdevano; in tal caso, contriti,
tornavano alla lotta»[4].



Per andare incontro a Gesù è
necessario non fare mai tacere
l’impulso interiore che ci stimola a
cercarlo, che ci spinge
continuamente verso la santità che ci
aspetta. «Vado ancora avanti – dice
sant’Agostino –, ancora cammino,
sono ancora in rotta, ancora mi
sforzo, ma non sono ancora arrivato.
Pertanto, se anche tu cammini, ti
sforzi, se pensi a ciò che deve venire,
dimentica il passato, non mettere il
tuo sguardo su di esso, per non
restare agganciato al luogo che
ritorni a guardare. Se dici: basta
così!, sei perduto»[5].

Confidare più in Dio e meno in noi

Dopo aver raccontato la parabola del
pastore che va in cerca della pecora
smarrita, Gesù conclude: «Così è
volontà del Padre vostro che è nei



cieli, che neanche uno di questi
piccoli si perda» (Mt 18, 14). Il
Signore non ci abbandona mai.
Questa è la nostra speranza. Ci
saranno sempre scivoloni, ma
proprio questa debolezza, quando è
riconosciuta come tale, attrae la
fortezza di Dio. Egli, che è il Signore
degli eserciti, dirige la lotta, «e un
comandante sul campo di battaglia
stima più il soldato che, dopo
essersela data a gambe, ritorna e
attacca con ardore il nemico, al quale
mai aveva voltato le spalle, ma
contro il quale neppure aveva mai
condotto un’azione valorosa»[6]. Non
si santifica chi non cade mai –
un’anima come questa non esiste –,
ma colui che si rialza agilmente.

La vita cristiana è una vita di
combattimenti spirituali. È una lotta
piena di pace, di sportività, di gioia,
perché ha come fondamento
principale la fiducia in Dio. «Gesù,
che comprende la nostra fragilità, ci



attrae a sé guidandoci come per un
piano inclinato ove si sale a poco a
poco, giorno per giorno, perché
desidera che il nostro sforzo sia
perseverante. Ci cerca come cercò i
discepoli di Emmaus, andando loro
incontro; come cercò Tommaso per
mostrargli e fargli toccare con le sue
stesse mani le piaghe aperte nel suo
corpo. Proprio perché conosce la
nostra fragilità Gesù attende sempre
che torniamo a Lui»[7].

È necessario, dunque, essere umili
davanti a Dio, come un bambino che
da parte sua fa di tutto per
comportarsi bene e, anche se spesso
non ci riesce, avverte sempre l’affetto
incondizionato dei suoi genitori. Il
Signore si compiace quando vede che
ricorriamo a Lui per chiedergli aiuto
e, se necessario, il suo perdono. Sta lì,
in buona parte, il segreto della
santità. Possiamo contare anche
sull’aiuto della nostra Madre
Santissima. Ella ci aiuta sempre a



ricominciare, a lasciarci trovare di
nuovo dal Buon Pastore: «Ricorri, per
mezzo di Maria, tua Madre,
all’Amore Misericordioso di Gesù. –
Un miserere e in alto il cuore! Si
ricomincia di nuovo»[8].

[1] Martedì della II settimana di
Avvento, antifona d’ingresso.

[2] San Bernardo, Sermone
nell’Avvento del Signore, I, 7.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 7.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 76.

[5] Sant’Agostino, Sermone 169, 18.

[6] San Gregorio Magno, Omelie sui
Vangeli, 34, 4.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 75.



[8] San Josemaría, Cammino, n. 711.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
martedi-della-2a-settimana-di-avvento/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-2a-settimana-di-avvento/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-2a-settimana-di-avvento/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-2a-settimana-di-avvento/

	Meditazioni: martedì della 2ª settimana di Avvento

