
opusdei.org

Meditazioni: Martedì
della 17a settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
martedì della diciassettesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: La
zizzania del maligno;
L’esperienza della tentazione;
Seminare pace e gioia.

La zizzania del maligno

L’esperienza della tentazione

Seminare pace e gioia



QUANDO LA FOLLA che ascoltava
Gesù si è allontanata, i discepoli gli
chiedono di spiegare loro la parabola
del grano e della zizzania. Il Signore,
nel raccontarla, aveva posto l’accento
sul fatto che il bene e il male saranno
sulla terra sino alla fine dei tempi.
Adesso, però, sviluppa altri aspetti,
facendo intendere che la parabola
contiene anche una dimensione
allegorica: il buon seme è il Figlio
dell’uomo, il campo è il mondo, il
buon seme sono i figli del Regno,
mentre la zizzania son i figli del
Maligno. Anche la zizzania ha avuto
un seminatore, che non è altro che il
diavolo, che Cristo chiama «il
nemico» (Mt 13, 39).

Il male che è presente nel mondo, e
nella nostra stessa vita, non è semina
di Dio, ma del diavolo. La sua astuzia
più grande è farci credere che non
esiste. Come il nemico della parabola,
semina quando gli altri dormono,
senza richiamare l’attenzione, «come



il serpente che porta il veleno
silenziosamente»[1]. Per questo
facciamo bene a vigilare sul nostro
cuore e sulle nostre azioni, dato che
il più delle volte ci tenta nelle piccole
cose di ogni giorno per allontanarci
dal Signore.

Il diavolo mette un impegno
particolare nel seminare la zizzania
nei campi del mondo; cioè, nel
distruggere la carità e la comunione
tra le persone per fare emergere la
sfiducia e la divisione. Nel merito,
abbiamo alcuni appunti personali di
san Josemaría nei quali è riflessa la
sua lotta per impedire al maligno di
seminare zizzania nel suo cuore:
«Metterò molta attenzione a tutto ciò
che tende a dare giudizi sulle
persone, senza consentire un cattivo
pensiero per nessuno, anche se le
parole o le opere dell’interessato
danno motivo per giudicarlo
razionalmente»[2]. E, subito dopo,
annotava una serie di propositi



pratici: «1/ Prima di cominciare una
conversazione o di fare una visita,
alzerò il cuore a Dio. 2/ Non insisterò,
per quanto possa avere piena
ragione, Soltanto, se è per la gloria di
Dio, dirò la mia opinione, ma senza
insistere. 3/ Non farò critiche
negative: quando non potrò parlare,
starò zitto»[3]. Anche noi, per rendere
infeconda la semina del maligno,
possiamo riflettere su come
coltiviamo nel nostro mondo
interiore e intorno a noi la carità e la
comunione con gli altri.

ABBIAMO TUTTI esperienza delle
insinuazioni che il demonio mette
nel cuore. Gesù stesso ha vissuto
nella propria carne le tentazioni
quando si ritirò nel deserto.
Sappiamo, però, che il potere e
l’influsso del maligno hanno un
limite, perchè Dio è venuto sulla



terra «per ridurre all'impotenza
mediante la morte colui che della
morte ha il potere, cioè il diavolo, e
liberare così quelli che, per timore
della morte, erano soggetti a schiavitù
per tutta la vita» (Eb 2, 14-15). Cristo
è l’unico Signore. Satana, alla fin
fine, non è altro che una creatura. È
certo che gli è permesso di fare il
male, per motivi che magari non
riusciamo a capire del tutto e che alla
fine sono legati al mistero della
libertà, ma è anche vero che Dio ci dà
la forza sufficiente per superare
qualunque tentazione e che, anche
quando cadiamo, la sua misericordia
è più grande di qualunque peccato.

LE TENTAZIONI, in se stesse, non
sono male: sono prove con le quali
possiamo crescere nell’amore di Dio
o in una determinata virtù. Per
questo, quando le affrontiamo per
quello che sono, opportunità per
unirci di più a Dio, non lasceremo
che ci prenda la paura o la sorpresa.



La vittoria del demonio non consiste
sempre nel farci cadere, ma nel farci
vivere nell’inquietudine, nel farci
pensare che non è possibile vivere
accanto al Signore avendo queste
inclinazioni. San Josemaría diceva di
sentirsi «capace di tutti gli errori e di
tutti gli orrori, nei quali possono
cadere le persone più disgraziate»[4].
E aggiungeva che proprio nel
riconoscimento della nostra
debolezza troviamo la nostra forza:
ci porta a essere sinceri e a chiedere
aiuto al Signore e agli altri, ad essere
più comprensivi con i difetti e le lotte
degli altri, e a confidare nell’amore
misericordioso di Dio.

La vita cristiana non si riduce a
lottare contro il male. A san
Josemaría piaceva considerare che i
primi cristiani erano seminatori di
pace e di gioia: «Famiglie che vissero
di Cristo e che fecero conoscere
Cristo; piccole comunità cristiane che
furono come centri di irradiazione



del messaggio evangelico. Focolari
come tanti altri di quei tempi, ma
animati da uno spirito nuovo che
contagiava chi li avvicinava e li
frequentava»[5]. Effettivamente,
erano coscienti dell’azione del
maligno nel mondo, e anche la
sperimentarono nella loro stessa
vita, ma tale realtà non li portò al
pessimismo o alla paura. Negli Atti
degli Apostoli vediamo infatti come
gli attacchi cui erano sottoposti da
parte delle autorità cittadine li
spingevano a predicare il Vangelo in
altri posti (cfr. At 8, 1-4).

I primi cristiani sapevano di non
lottare da soli. Erano parte di una
comunità che li animava a seminare
pace e gioia. Condividendo il Pane e
la Parola trovavano la forza che li
aiutava a rimanere uniti. Sapevano
che potevano ricevere sollievo da un
altro fratello e, allo stesso tempo,
sentivano la responsabilità di far
meglio quei gesti quotidiani che



rinforzavano l’appartenenza a una
famiglia. «La comunità che
custodisce i piccoli particolari
dell’amore, dove i membri si
prendono cura gli uni degli altri e
costituiscono uno spazio aperto ed
evangelizzatore, è luogo della
presenza del Risorto che la va
santificando secondo il progetto del
Padre. A volte, per un dono
dell’amore del Signore, in mezzo a
questi piccoli particolari ci vengono
regalate consolanti esperienze di
Dio»[6]. Maria ci può aiutare ad avere
un cuore sensibile a tali gesti, per
poter essere seminatori di pace e di
gioia nelle anime di chi ci sta
intorno.

[1] Francesco, Udienza, 15-V-2019.



[2] San Josemaría, Appunti intimi, n.
389, 14-XI-1931. Citato in Camino,
edición crítico-histórica, p. 607.

[3] San Josemaría, Appunti intimi, n.
399, 18-XI-1931. Citato in ibidem.

[4] San Josemaría, In dialogo con il
Signore, n. 163.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 30.

[6] Francesco, Gaudete et exsultate, n.
145.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
martedi-della-17a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Martedì della 17a settimana del Tempo Ordinario

