
opusdei.org

Meditazioni: Martedì
della 28ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
martedì della ventottesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Riscoprire
il bene in ciò che stiamo
facendo; La castità è
affermazione gioiosa;
Riorientare i nostri desideri.

- Riscoprire il bene in ciò che stiamo
facendo

- La castità è affermazione gioiosa

- Riorientare i nostri desideri



Gesù è a casa di un fariseo. Quando
vanno a tavola, l’anfitrione si
stupisce nel vedere che il Signore
non si è lavato le mani prima di
mangiare. E il Maestro, sapendo a
cosa stava pensando, gli dice: «Voi
farisei pulite l'esterno del bicchiere e
del piatto, ma il vostro interno è
pieno di avidità e di cattiveria. Stolti!
Colui che ha fatto l'esterno non ha
forse fatto anche l'interno?» (Lc 11,
39-40).

Il Signore non ha condannato la
pratica di lavarsi. Quello che ha
voluto trasmettere è piuttosto che ciò
che conta, al di là dell’apparenza, è lo
spirito con il quale si fanno le cose
giuste. «Diceva che si occupavano
solo delle cose esteriori, e
disprezzavano come estranee le cose
interiori, perché ignoravano che
quello che si fa con il corpo si deve
fare anche con l’anima»[1].



In tal senso, la santità non è
assommare sempre più opere buone
nella nostra vita. Perché siano
veramente buone, è necessario che
siano accompagnate da una
interiorità che aderisce sinceramente
a tale bene; come dire che
sviluppiamo un atteggiamento che
porta a riflettere sulle ragioni del
nostro fare, in modo che le nostre
azioni abbiano una sana radice e
tendano inoltre verso un bene vero,
anche se apparentemente,
nell’immediato, il risultato non
appare chiarissimo. Ad esempio,
lottare per non arrabbiarsi allo scopo
di evitare problemi e in modo che
nessuno disturbi la nostra pace può
motivarci sino a un certo punto e può
avere un’origine in buona parte
egoistica. Di contro, se ciò che ci
spinge è il desiderio di essere
persone che reagiscono serenamente
per preservare la carità e l’unità di
un gruppo, lotteremo giorno per
giorno, nonostante a volte ci



ritroveremo ad essere scontrosi,
suscettibili e rancorosi. Con il tempo
e con la grazia di Dio, il nostro sforzo
di essere sinceramente miti aprirà il
passo a nuovi ideali, come quello di
giungere a una età avanzata come
persone gradevoli, capaci di
trasmettere gioia e comprensione.

San Josemaría era solito considerare
la virtù della castità come una
«affermazione gioiosa»[2]. Un tale
punto di vista contrasta con quello di
chi mette un’enfasi eccessiva sul non,
come se la virtù consistesse
semplicemente nel non fare, non
pensare o non guardare. Di nuovo, la
buona opera richiede una buona
terra nella quale mettere radici: ha
bisogno di un desiderio buono, di
una intenzione nobile che la motivi.
La castità, dunque, è un sì all’amore,
perché è proprio l’amore che le dà



valore e significato. Naturalmente, si
deve dire di no a certi atti o
atteggiamenti che sono contrari a ciò
che una persona sensata percepisce
propriamente come negazione
dell’amore. Ma, per quanto richieda
alcuni no, la castità è una realtà
eminentemente positiva.

In questa lotta, come in quella per
ogni virtù, a volte sarà necessario
lottare contro una inclinazione, e
allora forse si presenteranno i no.
Tuttavia, l’esperienza cristiana
mostra l’importanza di ricordare che
questo no non è l’obiettivo; è soltanto
un passo che, se non è seguito da un
altro, farà crescere solo la capacità di
frenarsi, di controllare la nostra
volontà. Mettere ordine alla
tendenza verso la bellezza e il
piacere vuol dire includere la castità
nel bene della persona: conoscere i
propri desideri, purificarli e
integrarli sino a dare unità alla
nostra vita, in modo che i desideri, e



in generale la nostra sensibilità,
diventino progressivamente parte
della nostra identità e la rafforzino.
Un cuore impuro è un cuore in
frammenti, disorientato; un cuore
puro, invece, è un cuore che ha
progressivamente imparato a unire,
a dare una direzione armoniosa alle
diverse dimensioni della vita.

Per questo, al fondatore dell’Opus
Dei piaceva considerare i frutti di
una vita moderata dalla virtù della
temperanza, non vincolata alle cose
che luccicano ma che non hanno
alcun valore. «Un vero uomo sa
prescindere da ciò che produce
danno alla sua anima e capisce che il
sacrificio è solo apparente: vivendo
in questo modo — accettando il
sacrificio —, si libera di molte servitù
e può assaporare per intero l'amore
di Dio nell'intimo del cuore. La vita
riacquista così le tinte che
l'intemperanza sfuma; si è capaci di
prendersi cura degli altri, di



ammettere a partecipare di ciò che è
nostro, di dedicarsi a cose grandi»[3].

A volte possiamo percepire nella
nostra vita alcuni affetti contrari alla
nostra identità. Renderci conto di
questa situazione è il primo passo
per reindirizzare i nostri desideri
verso ciò che ci rende veramente
felici. Ignorare o sminuire questa
preziosa informazione che ci offrono
le passioni e i sentimenti può finire
col determinare la divisione di cui
parla il Signore: un bicchiere
perfettamente pulito all’esterno, ma
sudicio dentro; tante opere buone, ma
un cuore che magari non gradisce
del tutto la vita che conduce. Certe
volte, la purificazione che ci chiede
Gesù non sarà tanto quella di
correggere un preciso
comportamento esteriore, quanto
piuttosto di orientare i desideri



nascosti che sono nel nostro cuore;
desideri che possono manifestarsi
come sogni non coerenti al nostro
essere oppure piccole aspirazioni
frustrate che non siamo capaci di
mettere del tutto nelle mani del
Signore e di affrontare insieme a lui.

«Sì, perché Dio ci ha fatti così:
impastati di desiderio; (...) Possiamo
dire, senza esagerare, che noi siamo
ciò che desideriamo. Perché sono i
desideri ad allargare il nostro
sguardo e a spingere la vita oltre:
oltre le barriere dell’abitudine, oltre
una vita appiattita sul consumo, oltre
una fede ripetitiva e stanca, oltre la
paura di metterci in gioco, di
impegnarci per gli altri e per il
bene»[4]. Purificare i nostri desideri ci
porta a trovare sempre di più nei
diversi momenti della giornata
un'opportunità di realizzare l’ideale
che nutre la nostra esistenza.
Impariamo a gustare la grande
felicità che ci offre ogni giornata,



senza vie di fuga e senza tensioni tra
ciò che è interiore e ciò che è
esteriore: sia le azioni, come le
aspirazioni del nostro cuore possono
essere coerenti con la nostra
vocazione. Possiamo chiedere alla
Madonna di aiutarci ad avere una
migliore consapevolezza dei nostri
affetti, per poterli indirizzare
all’Amore che sostiene la nostra vita.

[1] Egemonio, Acta disputationis
Archelai episcopi Mesopotamiae et
Manetis haeresiarchae 21.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 5.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n. 84.

[4] Francesco, Omelia, 6-I-2022.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
martedi-28a-settimana-tempo-

ordinario/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-28a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-28a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-28a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-martedi-28a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Martedì della 28ª settimana del Tempo Ordinario

