
opusdei.org

Meditazioni: Lunedì
della 25ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedì della venticinquesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Cristo, luce
della nostra vita; La missione
dei discepoli; La responsabilità
di essere luce.

- Cristo, luce della nostra vita

- La missione dei discepoli

- La responsabilità di essere luce



Nella Sacra Scrittura sono frequenti i
riferimenti alla luce. Il libro della
Genesi ci ricorda che Dio, dopo aver
creato il cielo e la terra, crea la luce
(cfr. Gn 1, 3). Da parte sua, le profezie
del popolo di Israele proclamano in
questi termini l’arrivo del Messia: «Il
popolo che camminava nelle tenebre
ha visto una grande luce» (Is 9, 1).
Infine san Giovanni scrive nel
prologo del suo vangelo: «Veniva nel
mondo la luce vera, quella che
illumina ogni uomo» (Gv 1, 9).

Pensare a un'esistenza senza luce, in
penombra, ci genera tristezza,
perché vorrebbe dire non godere di
ciò che è stato creato. Proprio per
questo nella tradizione cristiana la
vita nelle tenebre è identificata con il
male. L’assenza di luce ci porta alla
confusione, ad andare avanti senza
una direzione precisa; ma anche
nella notte più profonda bastano le
piccole luci delle stelle a permetterci
di avvalerci di alcuni punti di



riferimento che indicano una
direzione certa. Cristo orienta la
nostra vita, ci aiuta a chiarire i nostri
dubbi: «Lampada per i miei passi è la
tua parola, luce sul mio
cammino» (Sal 119, 105), dice il
salmista, riferendosi alla legge di Dio.

La luce di Cristo ci aiuta ad
affrontare con speranza le difficoltà
del cammino. È chiaro che credere in
lui non significa risparmiarsi le
sofferenze, come se fosse un
analgesico per i momenti di dolore.
Piuttosto, il cristiano che si fida del
Signore sa che «c’è sempre una luce
chiara che gli indica una via, la via
che conduce alla vita in abbondanza.
Gli occhi di chi crede in Cristo
scorgono anche nella notte più buia
una luce e vedono già il chiarore di
un nuovo giorno»[1].



«Nessuno accende una lampada e la
copre con un vaso o la mette sotto a
un letto, ma la pone su un
candelabro, perché chi entra veda la
luce» (Lc 8, 16). Anticamente, quando
non esisteva la luce elettrica, costava
molto tenere un fuoco acceso. Questa
esperienza dà al Signore lo spunto
per alcuni insegnamenti. La luce è
necessaria per la vita degli uomini;
perciò quando arriva il buio queste
lampade debbono essere pronte a
illuminare, come quelle delle vergini
che aspettavano lo sposo (cfr. Mt 25,
1-13). Gesù, quando si riferisce al
ruolo dei suoi discepoli in mezzo al
mondo, li paragona alla luce e al sale.
Come il sale dà sapore al cibo, la luce
aiuta l’uomo a non inciampare, gli
permette di vedere le cose che lo
circondano e lo orienta per la strada.
In questa parabola Cristo vuole
mostrarci il compito al quale ci
invita: «Riempire di luce il mondo,
essere il sale della terra: così il
Signore descrive la missione dei suoi



discepoli. Portare fino agli estremi
confini della terra la buona novella
dell’amore di Dio»[2].

La parabola presuppone che la
lampada sia accesa. Chi ha acceso
quel fuoco che permette alla
lampada di illuminare? È stata
affidata alla Chiesa la missione di
essere questa luce, ed essa vuole
illuminare tutti gli uomini
annunciando il Vangelo con la gioia
di Cristo. Quelli di noi che hanno
ricevuto il battesimo fanno parte di
quel gruppo di uomini e donne che il
Signore ha convocato per cercare di
illuminare il mondo. Sant’Ambrogio
chiamava questa vocazione dei
cristiani e della Chiesa mysterium
lunae, il mistero della luna: «La
Chiesa, come la luna, non brilla di
luce propria, ma di quella di
Cristo»[3]. Chi ci accende è Cristo:
quello che noi possiamo fare è
disporci a ricevere il suo riflesso.
«Per la Chiesa, essere missionaria



equivale ad esprimere la sua stessa
natura: essere illuminata da Dio e
riflettere la sua luce. Questo è il suo
servizio. Non c’è un’altra strada. La
missione è la sua vocazione: far
risplendere la luce di Cristo è il suo
servizio. Quante persone attendono
da noi questo impegno missionario,
perché hanno bisogno di Cristo,
hanno bisogno di conoscere il volto
del Padre»[4].

«Fate attenzione dunque a come
ascoltate; perché a chi ha, sarà dato,
ma a chi non ha sarà tolto anche ciò
che crede di avere» (Lc 8, 18). Alla
fine della parabola il Signore parla
della responsabilità che comporta
l’aver ricevuto la sua luce, l’essere
stato il destinatario di un dono di
Dio. Questo richiamo ci può indurre
a riflettere sulla nostra debolezza e
sulla poca consistenza che certe volte



ha il nostro fuoco. Tenendo presente
che anche una piccola luce serve
molto nell’oscurità, la considerazione
della nostra piccolezza ci può portare
a coltivare una disposizione umile
per continuare a ricevere il fuoco di
Dio.

San Giovanni ci racconta la sua
esperienza di chi diffonde il Vangelo:
«La luce è venuta nel mondo, ma gli
uomini hanno amato più le tenebre
che la luce, perché le loro opere
erano malvagie» (Gv 3, 19). Tutti noi
abbiamo un’esperienza personale
delle tenebre; quando ci
addentriamo in esse, perdiamo il
senso del bene e del male, gli occhi
dell’anima a poco a poco si abituano
all’oscurità e ignorano la luce. Il
prelato dell’Opus Dei ci ricorda che,
in questi momenti, «la fedeltà
consiste nel percorrere, con la grazia
di Dio, la strada del figlio prodigo»[5].
Riconosciamo che non vale la pena
vivere nell’oscurità, ricordiamo che



siamo chiamati a essere lo splendore
di Dio.

La felicità della vita di un cristiano
sta nel condividere la missione con
Gesù. Allora scopriamo sino in fondo
chi siamo. «Il peccato è come un velo
scuro che copre il nostro viso e ci
impedisce di vedere chiaramente noi
stessi e il mondo; il perdono del
Signore toglie questa coltre di ombra
e di tenebra e ci ridona nuova
luce»[6]. «Àlzati, rivestiti di luce,
perché viene la tua luce!» (Is 60, 1),
dice Isaia. Maria protegge sempre la
lampada della nostra anima. E se
qualche volta s’indebolisce, l’accende
nuovamente con il fuoco di suo Figlio
perché illumini tutti coloro che
hanno bisogno della sua luce.

[1] Benedetto XVI, Udienza, 24-
IX-2011.



[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 147.

[3] Sant’Ambrogio, Exameron, IV, 8,
32.

[4] Papa Francesco, Omelia, 6-I-2016.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 19-III-2022, n. 2.

[6] Papa Francesco, Angelus, 22-
III-2020.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
lunedi-della-25a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-25a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-25a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-25a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-25a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 25ª settimana del Tempo Ordinario

