
opusdei.org

Meditazioni: Lunedì
della 21ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedì della ventunesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono:
Trasmettere la fede con
l’esempio; Quando nasce il
formalismo; La santità è
flessibile.

Lunedì della XXI settimana del
Tempo Ordinario

Trasmettere la fede con
l’esempio.
Quando nasce il formalismo.
La santità è flessibile

• 

• 
• 



GLI SCRIBI e i farisei erano
conosciuti come degli zelanti
credenti e praticanti della Legge.
Tuttavia, alcuni di loro si limitavano
a predicare agli altri e non
mettevano in pratica quello che
insegnavano. È per questo che Gesù,
in diverse occasioni, mette in
evidenza la loro ipocrisia, con un
rimprovero pieno di dolore per le
anime e con la speranza che
cambiassero atteggiamento: «Guai a
voi, scribi e farisei ipocriti, che
chiudete il Regno dei Cieli davanti
alla gente; di fatto non entrate voi, e
non lasciate entrare nemmeno quelli
che vogliono entrare» (Mt 23, 13).

In certo qual modo, ogni cristiano ha
in comune con gli scribi e i farisei la
missione di insegnare, vale a dire, di
trasmettere la fede in seno alla
propria famiglia e fra gli amici. In
senso lato, tutti siamo in qualche



modo dei “capi”; da noi ci si attende
che siamo in grado di guidare gli altri
con delicatezza e pieno rispetto della
loro libertà. E ciò richiede, prima di
tutto, che si dia una testimonianza
coerente. «La parola ha forza quando
è accompagnata dalle opere»[1],
insegnava sant’Antonio di Padova.
Ogni cristiano è chiamato a «fare
della sua vita quotidiana una
testimonianza di fede, di speranza, di
carità; testimonianza semplice e
spontanea che, senza manifestazioni
vistose, ma attraverso la coerenza di
vita, dà rilievo alla costante presenza
della Chiesa nel mondo: giacché tutti
i cattolici sono essi stessi Chiesa,
membri a pieno diritto dell’unico
Popolo di Dio»[2].

Trasmettere la fede con il proprio
esempio non significa che noi
cristiani dobbiamo essere perfetti.
Probabilmente le persone del nostro
ambiente conoscono alcuni dei nostri
difetti, le piccole o grandi incoerenze



tra ciò che vogliamo insegnare e ciò
che realmente siamo. La cosa
importante, comunque, non è
condurre una vita senza macchia,
perché ciò sarebbe impossibile. In
realtà queste incoerenze, quando
sono riconosciute con umiltà e si
combattono con l’impegno e la grazia
di Dio, possono illuminare le persone
che ci stanno attorno: si rendono
conto che l’ideale cristiano non
consiste nell’essere perfetti, ma nel
lottare per somigliare sempre più a
Cristo. Perciò, gli altri si
accorgeranno che è possibile stare
vicino a Dio anche con qualche
difetto, perché Egli non pone nessun
ostacolo al suo amore. In fin dei
conti, la santità non è una cosa che si
ottiene dalla sera alla mattina, ma è
un cammino che si percorre durante
tutta la vita.

«GUAI A VOI, scribi e farisei ipocriti,
che pagate la decima sulla menta,
sull’aneto e sul cumino, e trasgredite



le prescrizioni più gravi della Legge:
la giustizia, la misericordia e la
fedeltà. Queste invece erano le cose
da fare, senza tralasciare quelle» (Mt
23, 23). Gesù denuncia quelli che
danno troppa importanza a cose
secondarie e perdono di vista
l’essenziale. In effetti alcuni scribi e
farisei avevano fatto propri molti
precetti umani che non avevano
nulla a che vedere con la legge
divina. Questo li aveva portati a
redigere una minuziosa casistica su
ciò che si poteva fare e non si poteva
fare. Con questo modo di agire
rivelavano un certo orgoglio e
autosufficienza: probabilmente
avranno pensato che per guadagnare
la vita eterna sarebbe bastato
semplicemente seguire quelle
disposizioni. Dimenticavano che la
salvezza non è una cosa che
umanamente possiamo meritare per
le nostre azioni, ma che è sempre un
dono di Dio.



Il problema che Gesù solleva non è
tanto l’esistenza di questi precetti
umani, perché effettivamente forse
potevano avere un loro senso, ma il
fatto che si trascuri l’essenziale, e
cioè la Legge data da Dio. Alcuni
membri dell’autorità ebraica
compivano alla perfezione le norme
stabilite da essi stessi, ma
dimenticavano di praticare la
giustizia, la carità e la misericordia
verso i loro fratelli. L’amore per Dio e
per gli altri era passato in secondo
piano: l’importante era adempiere
alla lettera le loro disposizioni.

Questo atteggiamento di alcuni scribi
e farisei può essere presente anche
oggi. «In alcuni si nota una cura
ostentata della liturgia, della dottrina
e del prestigio della Chiesa, ma senza
che li preoccupi il reale inserimento
del Vangelo nel Popolo di Dio e nei
bisogni concreti della storia»[3].
Possiamo chiedere al Signore, prima
di tutto, di saper praticare la sua



legge con il cuore, col desiderio di
piacergli per ciò che facciamo. «Da’ a
Dio “tutta” la gloria. – “Spremi” con
la tua volontà, aiutato dalla grazia,
ognuna delle tue azioni, affinché in
esse non resti nulla che odori di
superbia umana, di compiacenza del
tuo “io”»[4]. Così potremo trasmettere
una legge che non è autoreferenziale,
né si basa soltanto su pratiche
esteriori, ma cerca anzitutto il bene
autentico degli altri: «Il Vangelo
risponde alle necessità più profonde
delle persone, perché tutti siamo stati
creati per quello che il Vangelo ci
propone: l’amicizia con Gesù e
l’amore fraterno»[5].

NEGLI ANNI Sessanta un gran
numero di studenti viveva a Villa
Tevere, che allora era la sede del
Collegio Romano della Santa Croce,
dove molti membri dell’Opera
ricevevano formazione. Una volta
questi ultimi furono invitati a non
sedersi su certe cassapanche



decorative, che si trovavano nei
pressi della sala da pranzo, per
evitare che si rovinassero. Pochi
giorni dopo, arrivando in quella zona
della casa, vi trovarono san
Josemaría seduto su una cassapanca,
alla quale dava dei colpetti col
tallone mentre li guardava con aria
divertita. Poi spiegò loro che
quell’avviso era stato dato come un
particolare per vivere la povertà,
perché erano in molti in quella casa,
ma non c’era niente di male se uno
ogni tanto si sedeva su una
cassapanca, se ciò gli faceva piacere.
E concluse: «Non siamo dei maniaci
né della povertà, né dell’ordine, né
delle piccole cose, figli miei; ma
facciamo tutto per amore di Dio!»[6].

A volte la meticolosità, anche in ciò
che si riferisce alla vita spirituale,
può tendere più a tranquillizzare la
propria coscienza, piuttosto che a far
piacere a Dio. Così è facile che la
relazione con il Signore finisca col



diventare un formalismo. Perciò san
Josemaría era solito dire che «la
santità possiede la flessibilità dei
muscoli agili. Chi vuole essere santo
sa muoversi in modo tale che,
mentre fa una cosa che lo mortifica,
ne omette – se non c’è offesa a Dio –
un’altra che pure gli costa e ringrazia
il Signore per questa comodità. Se
noi cristiani agissimo diversamente,
correremmo il rischio di diventare
rigidi, senza vita, come una bambola
di pezza. La santità non ha la
rigidezza del cartone: sa sorridere,
cedere, aspettare. È vita: vita
soprannaturale»[7].

San Francesco di Sales, agli inizi della
sua corrispondenza con quella che
un giorno sarebbe diventata santa
Giovanna di Chantal, la metteva in
guardia dalla possibile mancanza di
libertà di figlia di Dio, in cui poteva
incorrere anche nelle sue aspirazioni
di vita cristiana. «Un’anima che si è
assuefatta all’esercizio della



meditazione, se la interrompi, la
vedrai smettere la meditazione con
pena, ansiosa e meravigliata.
Un’anima in possesso di un’autentica
libertà la interromperà col volto
sereno e un cuore benevolo verso
l’importuno che l’ha disturbata,
perché è la stessa cosa servire Dio
meditando o servirlo sopportando il
prossimo; entrambe le cose sono
volontà di Dio, ma in quel momento
è necessario sopportare il
prossimo»[8]. Possiamo chiedere alla
Vergine Maria di aiutarci a trattare
suo Figlio con un cuore libero da
formalismi e pieno di un amore
autentico e semplice.

[1] Sant’Antonio da Padova, Sermoni,
I, 226.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 53.

[3]. Papa Francesco, es. ap. Evangelii
Gaudium, n. 95.



[4] San Josemaría, Cammino, n. 784.

[5] Papa Francesco, es. ap. Evangelii
Gaudium, n. 265.

[6] Di san Josemaría, cit. in Pilar
Urbano, El hombre de Villa Tevere,
Plaza & Janés, Barcellona 1995, p.
225.

[7] San Josemaría, Forgia, n. 156.

[8] San Francesco di Sales, Lettera
alla baronessa de Chantal, 14-X-1604.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
lunedi-della-21a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 21ª settimana del Tempo Ordinario

