
opusdei.org

Meditazioni: Lunedì
della 11ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedì dell'undicesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il
contrasto tra Acab e Nabot; Una
vera e una falsa prudenza; La
giustizia di Cristo.

- Il contrasto tra Acab e Nabot

- Una vera e una falsa prudenza

- La giustizia di Cristo



In quel tempo Acab, re di Israele, era
uscito vittorioso da una campagna
militare difficile, contro il re della
Siria. Dio, dopo averlo guidato
attraverso un profeta, gli diede la
vittoria; però, dopo averla ottenuta,
Acab decise di agire di testa sua,
senza contare su Dio. Dopo essere
stato rimproverato per questa
condotta, «il re d’Israele rientrò a
casa amareggiato e irritato» (1 Re 20,
43). Non capisce che i suoi problemi
sono dovuti al fatto che vive lontano
da Dio, e cerca di rimediare alla sua
tristezza soddisfacendo i suoi
capricci. Dopo questo episodio la
Sacra Scrittura ci racconta anche che
«Nabot di Izreèl possedeva una vigna
che era a Izreél, vicino al palazzo di
Acab, re di Samaria. Acab disse a
Nabot: “Cedimi la tua vigna; ne farò
un orto, perché è confinante con la
mia casa. Al suo posto ti darò una
vigna migliore di quella, oppure, se
preferisci, te la pagherò in denaro al
prezzo che vale» (1 Re 21, 1-2). Nabot



si rifiutò di cedere l’eredità dei suoi
padri, come richiedeva la Legge di
Mosè, e nuovamente «Acab se ne
andò a casa amareggiato e sdegnato
[...]. Si coricò sul letto, voltò la faccia
da un lato e non mangiò niente» (1
Re 21, 4). Ancora una volta Acab non
capisce. Gli sembra incomprensibile
la condotta di Nabot, uomo retto, che
si fa guidare da convinzioni più
profonde, che non sono a servizio
degli alti e bassi dell’utilità o di un
piacere superficiale.

«Nabot era un uomo felice – dice
sant’Ambrogio – perché, pur essendo
povero e debole a fronte della
prepotenza del re, era così ricco nei
suoi sentimenti e nella sua religiosità
che non accettò il denaro del re in
cambio della vigna ereditata dai suoi
padri. Invece Acab era un miserabile,
anche a suo stesso giudizio»[1]. Nabot
dà l’impressione di essere un uomo
libero, integro; mentre Acab, con
tutto il suo potere, ci pone davanti



agli occhi l’immagine, che a volte può
essere la nostra, di un uomo che si
lascia trascinare dalle circostanze,
senza altro punto di riferimento che
lo stato d’animo o il capriccio del
momento. «La dignità dell’uomo
richiede che egli agisca secondo
scelte consapevoli e libere, mosso
cioè e indotto da convinzioni
personali, e non per un cieco impulso
interno o per mera coazione
esterna»[2]. Se bella era la vigna di
Nabot, ancor più lo era la sua anima.
Aveva coltivato bene la sua libertà,
facendo di tutto per stare unito a Dio
con tutto il suo cuore e producendo,
quali frutti saporiti, le virtù che
rendono l’uomo felice.

Come sembrano diverse le virtù
dell’uomo giusto, e specialmente la
prudenza, quando le paragoniamo
con la determinazione e l’astuzia di



Gezabele, la moglie di Acab! Anche
lei si vergogna della mancanza di
carattere del marito, sicché mette in
atto i propri talenti per fargli mettere
le mani sulla vigna di Nabot. «Ella
scrisse lettere con il nome di Acab, le
sigillò con il suo sigillo, quindi le
spedì agli anziani e ai notabili della
città, che abitavano vicino a Nabot.
Nelle lettere scrisse: “Bandite un
digiuno e fate sedere Nabot alla testa
del popolo. Di fronte a lui fate sedere
due uomini perversi, i quali
l’accusino: ‘Hai maledetto Dio e il
re!’. Quindi conducetelo fuori e
lapidatelo ed egli muoia”» (1 Re 21,
8-10). Quando costoro ebbero
compiuto i suoi ordini, Gezabele
«disse ad Acab: “Su, prendi possesso
della vigna di Nabot di Izreèl, il quale
ha rifiutato di dartela in cambio di
denaro, perché Nabot non vive più, è
morto”» (1 Re 21, 15).

Fa riflettere il carattere di questa
donna che comandò di eliminare i



profeti di Israele, fece aver paura allo
stesso Elia e lo mise in fuga, trascinò
suo marito e tutto il popolo al culto di
Baal. Gezabele si muove con
precisione e sangue freddo nei
meandri della legge, architetta uno
stratagemma perfetto che le
permette di perpetrare quel crimine
senza macchiare le proprie mani né
quelle del marito. Però questa
ingiustizia ci insegna che né la sua
astuzia è prudenza, né la sua
determinazione è fortezza, né il suo
autodominio è temperanza. Esclusa
dalla verità di Dio, Gezabele si
disinteressa della giustizia e mette le
sue qualità al servizio dei propri
capricci, causando l’infelicità propria
e quella di coloro che la frequentano.

Questa prudenza che si disinteressa
di Dio di solito è conosciuta come
«prudenza della carne». Viceversa,
«la vera prudenza è sempre attenta
ai suggerimenti divini e accoglie
nell’anima, in vigilante ascolto, le



parole che sono promessa e realtà di
salvezza [...]. Per virtù di prudenza
l’uomo è audace, senza essere
avventato; non schiva, per nascoste
ragioni di comodità, lo sforzo
necessario per vivere pienamente
secondo i disegni di Dio; la sua
temperanza non è insensibilità o
misantropia; la sua giustizia non è
durezza; la sua pazienza non è
servilismo»[3].

Davanti a un comportamento come
quello di Acab e di Gezabele nei
confronti di Nabot noi possiamo
provare indignazione e desiderare
che si faccia giustizia. Proprio per
questo ci possono sorprendere le
parole di Gesù che si leggono nel
Vangelo: «Ma io vi dico di non
opporvi al malvagio; anzi, se uno ti
dà uno schiaffo sulla guancia destra,
tu porgigli anche l’altra, e a chi vuole



portarti in tribunale e toglierti la
tunica, tu lascia anche il mantello.
Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da
te un prestito non voltare le
spalle» (Mt 5, 39-40.42).

Non è necessario ammorbidire le
parole del Signore. In realtà Gesù ci
invita a vivere con una straordinaria
libertà, propria di chi ha in Dio il suo
tesoro, e con Lui possiede tutto. Una
persona del genere è disposta a
cedere qualunque cosa per il bene
degli altri. E questo non è
incompatibile con la giustizia, quella
virtù che si caratterizza proprio nel
fare il bene dell’altro. Nulla di più
lontano dalla giustizia quella
caricatura che la dipinge come una
virtù egoista, preoccupata solo di
proteggere e rivendicare quello che
ci appartiene. La prima parola della
giustizia non è mio, ma tuo. San
Tommaso d’Aquino assicura che è la
virtù che ci apre al prossimo e ci fa
scoprire in lui una persona,



spingendoci a procurare il suo bene
attivamente[4].

Nabot era giusto perché amava la
legge di Dio, fonte della più alta
giustizia, e l’eredità dei suoi padri,
che doveva conservare per i suoi figli
e le difese dal capriccio illegittimo di
un re. Alla fine, anche se a prima
vista non sembra, ne uscì vincitore,
«Se questa infatti è la volontà di Dio,
è meglio soffrire operando il bene
che facendo il male» (1 Pt 3, 17). Così
l’apostolo Pietro esortava
ripetutamente i primi cristiani,
ponendo sempre come modello Gesù,
che ha dato la sua vita per noi. Nella
morte di Cristo acquistano il loro
pieno senso la morte di Nabot e ogni
altra ingiustizia. Santa Maria, che si
era formata nella migliore tradizione
del popolo d’Israele, ci aiuterà ad
avere un cuore saggio, che trovi
nell’adesione a Dio ogni sua delizia e
si dedichi con gli altri ad opere di
giustizia piene di carità.



[1] Sant’Ambrogio, De officiis, 2, 5. 17.

[2] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 17.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n. 87.

[4] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa theologiae, II-II, q. 58, a.2, co.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 11ª settimana del Tempo Ordinario

