
opusdei.org

Meditazioni: Lunedì
della 16ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedì della sedicesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il pensiero
di alcuni cuori; Riconoscere la
nostra debolezza; Ascoltare la
voce di Dio.

- Il pensiero di alcuni cuori

- Riconoscere la nostra debolezza

- Ascoltare la voce di Dio



Il pensiero di alcuni cuori

Quando Gesù era ancora un bambino
appena nato, l’anziano Simeone disse
a Maria: «Egli è qui [...] come segno
di contraddizione [...], affinché siano
svelati i pensieri di molti cuori» (Lc 2,
34-35). Durante il suo passaggio sulla
terra, il contatto con Cristo
difficilmente lasciava indifferenti le
persone. La sua parola e le sue azioni
invitavano ogni uomo e ogni donna
ad addentrarsi nel proprio cuore per
conoscerlo meglio. I racconti
evangelici si soffermano con
particolare insistenza sull’effetto che
l’incontro con Gesù produsse sugli
scribi e i farisei. Per loro, che in
generale godevano di una
formazione elevata e di una
reputazione sociale riconosciuta, il
Signore costituiva un personaggio
scomodo. Infatti, faceva scoprire a
tutti i pensieri del loro cuore; alcune
volte metteva in evidenza il
disprezzo che nutrivano verso gli



altri e come, paradossalmente, quelli
che erano le guide religiose si
chiudevano alla luce di Dio (cfr. Lc
18, 9; Gv 9, 41).

Il Signore scandalizzava i farisei con
la sua condotta e con la sua dottrina
(cfr. Mt 15, 12); nello stesso tempo,
l’evidenza dei suoi miracoli spingeva
a credere in lui (cfr. Gv 3, 2),
soprattutto quelli che non erano stati
contagiati da logiche mondane. Gesù
li invitava a una conversione sincera,
ad abbracciare senza riserve la
persona del Figlio di Dio; e questo
comportava anche abbracciare gli
altri, senza distinzioni. Questa
situazione si trasformò per molti
farisei in un vicolo cieco (cfr. Gv 9,
16).

Un giorno, non potendo tollerare più
questa tensione, chiesero a Gesù un
chiarimento definitivo: «Maestro, da
te vogliamo vedere un segno» (Mt 12,
38). Essi, che sono maestri di Israele,



avevano a loro disposizione segni più
che sufficienti per aprirsi alla luce
della fede; erano presenti quando
Cristo ha risposto ripetutamente alle
loro domande e ha operato miracoli.
Ad ogni modo, Gesù darà loro il
segno definitivo che chiedono:
«Come Giona rimase tre giorni e tre
notti nel ventre del pesce, così il
Figlio dell’uomo resterà tre giorni e
tre notti nel cuore della terra» (Mt
12,40). Se disponiamo il nostro
intimo a lasciarci sorprendere da
Gesù, troveremo nella sua
risurrezione il più grande segno per
abbracciarci a lui e accogliere la fede
che trasforma la nostra vita. Però si
tratta di un segno riconoscibile dai
semplici di cuore: da quelli che non
ingarbugliano le loro conoscenze, né
mettono il proprio onore al di sopra
di quello di Dio.



Riconoscere la nostra debolezza

«Se diciamo di essere senza peccato,
inganniamo noi stessi e la verità non
è in noi. Se confessiamo i nostri
peccati, egli è fedele e giusto tanto da
perdonarci i peccati e purificarci da
ogni iniquità» (1 Gv 1, 8-9). Questa è
l’esperienza dell’apostolo Giovanni, il
quale, come dimostra nel suo
Vangelo, rifletté a lungo sulla luce
che Gesù portava nel mondo; una
luce che ci libera dalla schiavitù del
peccato (cfr. Gv 8, 31-47) e che ci
permette di vivere con la libertà dei
figli di Dio (cfr. 1 Gv 3, 1-10). Questa
era stata anche l’esperienza degli
abitanti di Ninive che «alla
predicazione di Giona si
convertirono» (Mt 12, 41). La Sacra
Scrittura ci racconta che
l’insegnamento del profeta non fu
particolarmente brillante o
entusiasta, però fu sufficiente alla
gente di quella città per cambiare



vita e aprirsi alla infinita
misericordia di Dio (cfr. Jo 3, 10).

Dio ci conosce meglio di chiunque
altro, e perciò sa che quello che sana
la nostra anima è la duplice
confessione: da una parte, della
nostra debolezza e, dall’altra, della
realtà del suo perdono: «Signore, ho
peccato. Abbi pietà e misericordia di
me». Questo riconoscimento rimuove
un ostacolo che spesso ci separa da
lui: l’orgoglio. «Se uno di noi dice:
“Ah grazie Signore, perché io sono
una persona buona, io faccio le cose
buone, non faccio peccati grossi…”:
Non è una buona strada questa,
questa è una strada di
autosufficienza, è una strada che non
ti giustifica»[1]. Invece, scrutare il
nostro cuore per scoprire lì tutte le
volte che preferiamo noi stessi
invece di Dio e gli altri, è la strada
verso la conversione, che è il segreto
di un’autentica gioia.



I santi hanno sempre sentito la
necessità della misericordia di Dio.
San Josemaría si definiva un povero
peccatore che amava Gesù Cristo alla
follia. E affermava che se abbiamo il
desiderio di ritornare sempre alla
casa del Padre, per rifugiarci nella
sua misericordia, troveremo una
felicità che le nostre debolezze non
potrebbero conquistare: «La gioia è
un bene cristiano. Si eclissa soltanto
con l’offesa a Dio, perché il peccato
nasce dall’egoismo, e l’egoismo è la
causa della tristezza. Ma anche allora
la gioia è là, nascosta sotto le ceneri
dell’anima, perché il Signore e sua
Madre non dimenticano mai gli
uomini. Quando ci pentiamo, quando
sgorga dal nostro cuore un atto di
dolore, quando ci purifichiamo nel
santo sacramento della penitenza,
Dio ci viene incontro e ci perdona; e
la tristezza se ne va»[2].



Ascoltare la voce di Dio

Dio benedice con una grazia
sovrabbondante chi si apre con
semplicità alle luci che egli invia,
anche se a volte sono piccole come
quelle che ricevettero gli abitanti di
Ninive. Quando ci si sforza di
mantenere l’anima sensibile e in
ascolto, basta un piccolo aiuto del
Signore per colmarsi d’amore, di
gratitudine, di contrizione o di
propositi di lotta. Essere anime
sensibili alla luce, che è un dono
dello Spirito Santo.

Certe volte questi aiuti arriveranno
esplicitamente attraverso persone
che ci amano, che si preoccupano di
noi e che ci forniscono la loro
opinione su qualche cosa che
potremmo modificare. Altre volte è
lo Spirito Santo che ci spinge a darci
da fare per cercare la luce. È quello
che fece la Regina di Saba, che si
sottopose a un lungo viaggio per



ascoltare Salomone, nella cui
sapienza riconosceva l’azione di Dio
(cfr. 1 Re 10, 1-13). Noi abbiamo in
Gesù uno che è molto più di
Salomone e non dobbiamo andare
sino ai confini della terra per
ascoltare la sua voce (cfr. Mt 12, 42).
La sua luce ci arriva in tanti modi:
attraverso il contatto diretto con la
Sacra Scrittura, attraverso la lettura
di un libro spirituale o attraverso
l’accompagnamento spirituale, dove
un’altra persona ci aiuta a scoprire
questi aiuti divini.

Però è sempre lo Spirito Santo che «ci
insegna da dove cominciare, che
strade prendere e come
camminare»[3]. Qualunque via
mediante la quale ascoltiamo Dio
sarà sana e fruttifera solo se siamo
consapevoli, personalmente, che è il
Paraclito a guidarci con soavità e
grandi prospettive. La Vergine Maria,
che è vissuta sempre pronta ad
accogliere la parola divina, ci potrà



aiutare ad ascoltare con umiltà e
gratitudine la voce di Dio.

[1] Papa Francesco, Udienza, 29-
III-2023.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 178.

[3] Papa Francesco, Omelia, 6-
VI-2022.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
lunedi-16a-settimana-tempo-ordinario/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-16a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-16a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-lunedi-16a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 16ª settimana del Tempo Ordinario

