opusdei.org

Meditazioni: Giovedi
della 72 settimana di
Pasqua

Riflessioni per meditare il
giovedi della settima settimana
di Pasqua. I temi proposti sono:
Uno dei frutti dello Spirito
Santo e la longanimita; Ci aiuta
a non sentirci piccoli; Lo Spirito
ci libera dai nostri limiti.

Uno dei frutti dello Spirito Santo é
la magnanimita

«La gloria che tu hai dato a me, io
I’ho data a loro» (Gv 17, 22). Gesu,
prima di salire sulla Croce per amore
verso ogni uomo e ogni donna, vuole
aprirci prospettive inattese. Vuole



innalzarci fino alla vetta del suo
Amore. Vuole metterci al suo stesso
livello, donarci tutto cio che ha, tutto
cio che ha ricevuto. Ci offre la sua
gloria, la sua intimita con Dio Padre.
Desidera che siamo altrettanto felici
come lui. Vuole che Dio Padre ci
guardi con lo stesso orgoglio con cui
guarda lui. Per ereditare tutto questo
patrimonio «é importante credere
che Dio € dono, che non si comporta
prendendo ma donando. Perché é
importante? Perché da come
intendiamo Dio dipende il nostro
modo di essere credenti. [...] Se
abbiamo nel cuore un Dio che ¢
dono, tutto cambia. Se ci rendiamo
conto che quello che siamo é dono
suo, dono gratuito e immeritato,
allora anche noi vorremo fare della
stessa vita un dono»[1].

Gesu ci regala lo Spirito Santo, il
datore di tutti i doni, ’Amore che c’e
tra Dio Padre e lui. E con lui ci dona
uno dei suoi frutti: la magnanimita.



Vogliamo goderne senza sprecare
nulla di cio che vuole offrirci. Si apre
davanti ai nostri occhi una
immensita, un oceano infinito. Noi
uomini e donne siamo stati chiamati
a ricevere un amore senza misura. In
tanti ambiti la nostra piccolezza non
si confa con la capacita di dilatarsi
che é stata donata al nostro cuore. E
questa stessa capacita di ricevere si
trasforma anche in capacita di dare,
di darci. Dio vuole riempirsi di noi.
Siamo deboli e fragili, ma ci e stata
concessa gratuitamente una capacita
ineffabile di fare felice Dio, di
consolarlo, di riempire il suo cuore.

E probabile che spesso ci
concentriamo troppo nel poco che
siamo, nelle nostre miserie e nei
nostri peccati. Eppure lo Spirito
Santo ci spinge sempre a guardare in
alto, a contemplare l’orizzonte, ad
andare avanti a testa alta. Non sono
nostre le opere che conquistano
questo oceano immenso. E Dio a far



si che la nostra generosita si
moltiplichi e colmi la sua infinita
capacita di amare e di essere amato.

Ci aiuta a non sentirci piccoli

«Quando la vita delle nostre
comunita attraversa periodi di
“fiacca”, dove si preferisce la quiete
domestica alla novita di Dio, € un
brutto segno. Vuol dire che si cerca
riparo dal vento dello Spirito.
Quando si vive per
I’autoconservazione e non si va ai
lontani, non é un bel segno. Lo
Spirito soffia, ma noi ammainiamo le
vele. Eppure tante volte I’abbiamo
visto operare meraviglie. Spesso,
proprio nei periodi piu bui, lo Spirito
ha suscitato la santita piu luminosa!
Perché Egli é ’anima della Chiesa,
sempre la rianima di speranza, la
colma di gioia, la feconda di novita,
le dona germogli di vita. Come
quando, in una famiglia, nasce un
bambino: scombina gli orari, fa



perdere il sonno, ma porta una gioia
che rinnova la vita, spingendola in
avanti, dilatandola nell’amore. Ecco,
lo Spirito porta un “sapore di
infanzia” nella Chiesa. Opera
continue rinascite. Ravviva ’lamore
degli inizi. Lo Spirito ricorda alla
Chiesa che, nonostante 1 suoi secoli di
storia, € sempre una ventenne, la
giovane Sposa di cui il Signore e
perdutamente innamorato. Non
stanchiamoci allora di invitare lo
Spirito nei nostri ambienti, di
invocarlo prima delle nostre attivita:
“Vieni, Spirito Santo!”»[2].

La Chiesa cammina verso Pentecoste
con la speranza di raggiungere
questo dono. Vuole riempirsi di
magnanimita: «Non guardare ai
nostri peccati ma alla fede della tua
Chiesa e secondo la tua volonta...»[3].
Non vogliamo distrarci con una
visione di breve portata. Vogliamo
fissare lo sguardo su cio che e
definitivo, su cio che non si



esaurisce, sull’amore di Dio per
ciascuno di noi. Non ci piace il breve
termine; preferiamo l’eternita.

San Josemaria ci invitava a non
fissare troppo la nostra attenzione
sulle nostre miserie o su quelle
altrui: «Non guardate mai le cose
soltanto con gli occhi della carne,
figlie e figli miei. Non state con il
naso attaccato al muro, perché in
quella maniera non vedrete altro che
un pezzetto di parete, un po’ di
terreno e la punta delle scarpe, che
non saranno nemmeno lucide perché
si saranno impolverate nel cammino.
Alzate la testa, cosi vedrete il cielo,
azzurro o forse annuvolato, ma che
aspetta il vostro volo. Gli ostacoli
della sensualita, della superbia, della
vanita, cioe della stupidita umana,
non sono tanto alti da poterci
impedire la vista, se noi non lo
vogliamo»[4].

Lo Spirito ci libera dai nostri limiti



«Ho fatto conoscere loro il tuo nome
e lo faro conoscere, perché ’'amore
con il quale mi hai amato sia in essi e
io in loro» (Gv 17, 26). E
rimarchevole il fatto che gli apostoli,
scelti da Gesu sin dall’eternita, sono a
volte poco lungimiranti. Nel
momento in cui Cristo sta aprendo la
sua intimita, sta donando loro il suo
corpo, li sta ordinando sacerdoti
della Nuova Alleanza e li avvisa che
sta per morire, hanno tempo e voglia
di stare a discutere intorno a chi di
loro occupera il primo posto.

Cosl siamo noi tante volte,
preoccupati soltanto delle cose piu
immediate: «Molte volte la nostra
vita e impostata secondo la logica
dell’avere, del possedere e non del
donarsi. Molte persone credono in
Dio e ammirano la figura di Gesu
Cristo, ma quando viene chiesto loro
di perdere qualcosa di se stessi,
allora si tirano indietro, hanno paura
delle esigenze della fede. C’é il timore



di dover rinunciare a qualcosa di
bello, a cui siamo attaccati; il timore
che seguire Cristo ci privi della
liberta, di certe esperienze, di una
parte di noi stessi. [...] Dobbiamo
saper riconoscere che perdere
qualcosa, anzi, se stessi per il vero
Dio, il Dio dell’amore e della vita, € in
realta guadagnare, ritrovarsi piu
pienamente. Chi si affida a Gesu
sperimenta gia in questa vita la pace
e la gioia del cuore, che il mondo non
puo dare, e non pud nemmeno
togliere una volta che Dio ce le ha
donate. Vale dunque la pena di
lasciarsi toccare dal fuoco dello
Spirito Santo!»[5].

I1 contrario della magnanimita e la
paura, la dappocaggine, la voglia di
viaggiare sul sicuro, di non rischiare
nulla. Lasciarsi vincere dalla paura e
la cosa piu facile, ma intuiamo anche
a quale abisso tutto questo conduce.
Lo Spirito libera i nostri cuori chiusi
per la paura; trasforma la nostra vita,



ma lo fa col suo stile: «Il
cambiamento dello Spirito é diverso:
non rivoluziona la vita attorno a noi,
ma cambia il nostro cuore; non ci
libera di colpo dai problemi, ma ci
libera dentro per affrontarli; non ci
da tutto subito, ma ci fa camminare
fiduciosi [...]. Come fa? Rinnovando il
cuore, trasformandolo da peccatore
in perdonato. Questo ¢ il grande
cambiamento: da colpevoli ci rende
giusti e cosl tutto cambia, perché da
schiavi del peccato diventiamo liberi,
da servi figli, da scartati preziosi, da
delusi speranzosi. Cosl lo Spirito
Santo fa rinascere la gioia, cosl fa
fiorire nel cuore la pace»[6].

«[’anima mia magnifica il
Signore» (Lc 1, 46). Chiediamo a
Maria, nostra Madre, di aiutarci a
scoprire, come ha fatto lei, la
magnificenza del Signore e a farci
inflammare dal fuoco dello Spirito
perché possiamo infiammare cosi
tutta la terra.



[1] Papa Francesco, Omelia di
Pentecoste, 31-V-2020.

[2] Papa Francesco, Omelia di
Pentecoste, 20-V-2018.

[3] Ordinario della Messa.

[4] San Josemaria, Crdnica n. 635, cit.
da Meditazioni 146.

[5] Benedetto XVI, Omelia di
Pentecoste, 23-V-2010.

[6] Papa Francesco, Omelia di
Pentecoste, 20-V-2018.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
giovedi-della-7a-settimana-di-pasqua/
(22/01/2026)


https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-della-7a-settimana-di-pasqua/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-della-7a-settimana-di-pasqua/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-della-7a-settimana-di-pasqua/

	Meditazioni: Giovedì della 7ª settimana di Pasqua

