
opusdei.org

Meditazioni: Giovedì
dell’11ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
giovedì dell'undicesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Una forza
di bene nel mondo; Preghiera e
santità; Arrivare al Padre
attraverso Gesù.

- Una forza di bene nel mondo

- Preghiera e santità

- Arrivare al Padre attraverso Gesù



«Come ti rendesti glorioso, Elia, con i
tuoi prodigi! E chi può vantarsi di
esserti uguale? (…) Beati coloro che ti
hanno visto e si sono addormentati
nell'amore» (Sir 48, 4.11). Il libro del
Siracide canta le lodi di «Elia profeta,
come un fuoco; la sua parola
bruciava come fiaccola» (Sir 48, 1); e
anche quelle del profeta Eliseo,
perché «appena Elia fu avvolto dal
turbine, Eliseo fu ripieno del suo
spirito; nei suoi giorni non tremò
davanti a nessun principe e nessuno
riuscì a dominarlo. Nulla fu troppo
grande per lui, e nel sepolcro il suo
corpo profetizzò. Nella sua vita
compì prodigi, e dopo la morte
meravigliose furono le sue
opere» (Sir 48, 13-15).

Di fronte ad esempi così luminosi,
potremmo pensare che la vera
santità è un ideale lontano,
improponibile per persone normali.
Tuttavia, lo stesso libro della
Scrittura afferma con chiarezza che



«è certo che anche noi vivremo» (Sir
48, 11): vivremo la vita
soprannaturale, quella vita di Dio
che è la santità. Da san Josemaría
impariamo propriamente che «la
santità è questo contatto profondo
con Dio, il farsi amico di Dio: è
lasciare operare l’Altro, l’Unico che
può realmente far sì che il mondo sia
buono e felice. E se, quindi,
Josemaría Escrivá parla della
chiamata di tutti ad essere santi, -
diceva l’allora cardinale Ratzinger -
mi sembra che nel fondo sta
attingendo a questa sua personale
esperienza di non aver fatto da sé
cose incredibili, ma di aver lasciato
operare Dio. E perciò è nato un
rinnovamento, una forza di bene nel
mondo, anche se tutte le debolezze
umane resteranno sempre
presenti»[1].

Per misericordia di Dio, ognuno di
noi partecipa a questo «grande
rinnovamento», a questa «forza di



bene nel mondo»: siamo stati
chiamati ad essere santi
nell’ordinario, ma santi d’altare.

Attraverso di noi, Dio vuole fare
grandi cose. Per questo ci chiede
soltanto che, «con delicatezza di
innamorati»[2], curiamo la nostra
unione con lui. E il segreto per
mantenere viva questa relazione
nella quale si forgia la nostra santità
è la preghiera. «Il santo è una
persona dallo spirito orante, che ha
bisogno di comunicare con Dio
(...).Non credo nella santità senza
preghiera (...). Questo non è solo per
pochi privilegiati, ma per tutti,
perché «abbiamo tutti bisogno di
questo silenzio carico di presenza
adorata». La preghiera fiduciosa è
una risposta del cuore che si apre a
Dio a tu per tu, dove si fanno tacere
tutte le voci per ascoltare la soave



voce del Signore che risuona nel
silenzio. In tale silenzio è possibile
discernere, alla luce dello Spirito, le
vie di santità che il Signore ci
propone»[3].

Gesù ci insegna come deve essere la
preghiera gradita a Dio: «Pregando,
non sprecate parole come i pagani:
essi credono di venire ascoltati a
forza di parole. Non siate dunque
come loro, perché il Padre vostro sa
di quali cose avete bisogno prima
ancora che gliele chiediate. Voi
dunque pregate così…» (Mt 6, 7-9); e
ci insegna il Padre Nostro, «riassunto
di tutto il Vangelo»[4] e «cuore delle
Sacre Scritture»[5]. «La preghiera del
Pater Noster è perfettissima. –
insegna san Tommaso d’Aquino –
Infatti nella preghiera chiediamo
rettamente quello che siamo capaci
di rettamente desiderare, poiché la
preghiera è come l'interprete del
nostro desiderio presso Dio. Ora,
nella Preghiera del Signore non solo



vengono domandate tutte le cose che
possiamo rettamente desiderare, ma
anche nell'ordine in cui devono
essere desiderate: cosicché questa
preghiera non solo insegna a
chiedere, ma plasma tutti i nostri
affetti»[6].

Gesù vuole che sentiamo molto viva
la forza della nostra filiazione, la
grandezza dell’amore di Dio Padre
per ciascuno di noi. Per questo, ci
incoraggia a rivolgerci a Dio con
confidenza di figli: la viva coscienza
della nostra filiazione ci rende sicuri
di fronte a qualunque circostanza e
ci permette di lanciarci
nell’avventura.

«La tua vita - diceva san Josemaría -
deve essere orazione costante,
dialogo continuo con il Signore:
davanti a ciò che è piacevole e a ciò



che è spiacevole, davanti a ciò che è
facile e a ciò che è difficile, a ciò che
è ordinario e a ciò che è
straordinario... In tutte le occasioni
deve venirti in mente, subito, il
colloquio con tuo Padre Dio,
cercandolo nel centro della tua
anima»[7].

Se, qualche volta non sappiamo da
dove cominciare, può esserci d’aiuto
pensare che a Dio Padre arriviamo
sempre attraverso Gesù, per Lui e in
Lui. Per questo, la nostra preghiera
può consistere semplicemente nel
ripetere il nome di Gesù:
«L'invocazione del santo nome di
Gesù è la via più semplice della
preghiera continua. Ripetuta spesso
da un cuore umilmente attento, non
si disperde in «tante parole» (Mt 6, 7),
ma custodisce la Parola e produce
frutto con la perseveranza. Essa è
possibile «in ogni tempo», giacché
non è un'occupazione accanto ad
un'altra, ma l'unica occupazione,



quella di amare Dio, che anima e
trasfigura ogni azione in Cristo
Gesù»[8].

Invocare il nome di Gesù, ripeterlo,
gustarlo, è una preghiera bella e
semplice, che porta con sé una forza
insospettata. Per questo, san
Josemaría ci incoraggiava: «Devi
perdere la paura di chiamare il
Signore con il suo nome – Gesù – e di
dirgli che lo ami»[9]. Santa Maria è
stata la prima alla quale è stato
annunciato il nome di Gesù, e da
quello stesso momento nel quale
cominciò a portare suo figlio nel
seno, lo avrà ripetuto con infinito
affetto, come conservava nel suo
cuore ogni cosa (cfr. Lc 2, 19).

[1] Joseph Ratzinger, “Lasciare
operare Dio”, in L’Osservatore
Romano, 6-X-2002.



[2] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-II-2017, n. 30.

[3] Francesco, Gaudete et exsultate,
nn. 147-150.

[4] Tertulliano, De oratione, 1, 6.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2762.

[6] San Tommaso d’Aquino, Somma
Teologica, II-II, q. 83, a. 9.

[7] San Josemaria, Forgia, n. 538.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2668.

[9] San Josemaría, Cammino, n. 303.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
giovedi-dell11a-settimana-del-tempo-

ordinario/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-dell11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-dell11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-dell11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-dell11a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Giovedì dell’11ª settimana del Tempo Ordinario

