
opusdei.org

Meditazioni: Giovedì
della 28ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
giovedì della ventottesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: L’umiltà,
via che conduce a Dio; L’esame
di coscienza: riconoscere la
voce del Signore; Coraggio per
guardare nel nostro cuore.

- L’umiltà, via che conduce a Dio

- L’esame di coscienza: riconoscere la
voce del Signore

- Coraggio per guardare nel nostro
cuore



Sia Luca che Matteo nei loro vangeli
raccolgono il celebre discorso dei
«guai», nel quale il Signore
rimprovera agli scribi e ai farisei
l’incoerenza delle loro vite. Il
Maestro li accusa con durezza perché
erano più preoccupati di apparire
che di vivere secondo verità. «Guai
anche a voi, dottori della Legge, che
caricate gli uomini di pesi
insopportabili, e quei pesi voi non li
toccate nemmeno con un dito! Guai a
voi, che costruite i sepolcri dei
profeti, e i vostri padri li hanno
uccisi. (...) Guai a voi, dottori della
Legge, che avete portato via la chiave
della conoscenza» (Lc 11, 46-47.52).

Invece di intenerire i loro cuori, le
parole che ascoltano dalle labbra di
Gesù li convincono «a trattarlo in
modo ostile» (Lc 11, 53). Certo, il
Signore si è rivolto a loro con molta
durezza, tuttavia, se avessero



guardato con un poco di coraggio e
sincerità dentro di sé, si sarebbero
resi conto che le accuse di Gesù
erano giuste. È l’umiltà che permette
di accettare la correzione e di
metterci sulla via della conversione
come il Signore ci chiede. È questa
«la via che ci conduce a Dio e, allo
stesso tempo, proprio perché ci
conduce a Lui, ci porta anche
all’essenziale della vita, al suo
significato più vero, al motivo più
affidabile per cui la vita vale la pena
di essere vissuta. Solo l’umiltà ci
spalanca all’esperienza della verità,
della gioia autentica, della
conoscenza che conta. Senza umiltà
siamo “tagliati fuori”, siamo tagliati
fuori dalla comprensione di Dio, alla
comprensione di noi stessi»[1].

In altri passi del Vangelo vediamo
come Gesù è commosso dalla
semplicità dei bambini che lo
avvicinano e che ancora non hanno
imparato a mentire; dalla debolezza



dei lebbrosi che gli chiedono di
guarirli senza lasciarsi frenare da ciò
che gli altri diranno; dalla sincerità
di quelli che lo interrogano perché
desiderano conoscere la verità. Il
Maestro apprezza l’autenticità e la
sincerità. Per questo, in un’altra
occasione, dirà: «Sia invece il vostro
parlare: «Sì, sì», «No, no»; il di più
viene dal Maligno» (Mt 5, 37).

La propensione dei farisei e degli
scribi a giustificarsi è vecchia come
la stessa umanità. Quando Dio
mostra meraviglia nel vedere il
vestito di foglie che Adamo indossa e
gli chiede se ha mangiato dell’albero,
il primo uomo si scusa: «La donna
che tu mi hai posto accanto mi ha
dato dell'albero e io ne ho
mangiato» (Gen 3, 12). La sua
reazione è quella di dare la colpa a
Eva, per tranquillizzare la propria



coscienza di fronte a quello che era
successo.

Mons. Javier Echevarría racconta che
san Josemaría «lottò sempre contro
ogni tipo di scuse che frenano il
compimento del dovere, anche se
non costituiscono un’offesa grave al
Signore. (...) In tali dettagli si
dimostra l’amore. Per questo,
rifiutava cinque ragionamenti, che
non dubitava di definire diabolici: il
fatto è, ho pensato, ho creduto,
domani, dopo»[2]. Il desiderio di avere
un cuore attento, vigile, porta ad
ascoltare la voce di Dio in tutte
queste piccole lotte.

L’esame di coscienza è uno
strumento che ci aiuta a conoscerci
meglio e a riconoscere la chiamata di
Dio giorno per giorno. Se qualche
volta ci accorgiamo di non aver
saputo rispondere, proprio allora
possiamo chiedere al Signore la
grazia di ricominciare il giorno dopo.



Come diceva san Josemaría: «La
nostra vita − di noi cristiani − deve
essere molto usuale: cercare di far
bene, tutti i giorni, le stesse cose che
siamo obbligati a vivere; realizzare
nel mondo la nostra missione divina,
compiendo il piccolo dovere di ogni
istante. − O, meglio: sforzandoci di
compierlo, perché, a volte, non ci
riusciremo e, alla sera, nell'esame,
dovremo dire al Signore: non ti offro
virtù; oggi ti posso offrire solo difetti,
ma − con la tua grazia − arriverò a
dichiararmi vincitore»[3].

La chiamata e la sequela di Gesù
sono intimamente connesse con la
necessità di esaminarci riguardo
all’amore di Dio. Nella preghiera
abbiamo bisogno di confrontarci con
le nostre debolezze, senza timore,
con un esame di coscienza sincero
che ci permette di dare nome e



cognome a quello che ci succede. Il
beato Álvaro, in una delle sue prime
lettere pastorali, consigliava di «fare
con coscienza l’esame di
coscienza»[4]. In altre parole,
incoraggiava i suoi figli a essere
coraggiosi nel guardare l’intimo del
cuore, andando sino in fondo, per
trovare le cause delle debolezze.

Impegnarci a conoscerci meglio
potrà aiutarci a crescere nella libertà,
perché in questo modo scopriamo lo
sguardo perenne e l’opera di Dio
nella nostra vita, che ci spingono a
vivere autenticamente. In cambio,
«la dimenticanza della presenza di
Dio nella nostra vita va di pari passo
con l’ignoranza su noi stessi,
ignoranza sulle caratteristiche della
nostra personalità e sui nostri
desideri più profondi»[5]. Con questo
esame possiamo riaccendere quegli
ideali che vogliamo che ci spingano a
chiedere a Dio la sua grazia per
aiutarci a vivere secondo la nostra



vocazione. In questo modo, potremo
stare accanto al Signore, senza farci
intrappolare da ciò che ci allontana
da lui. Quando Gesù chiamò i primi
apostoli, essi, “statim” −
immediatamente, “relictis omnibus” −
abandonando ogni cosa, tutto!, lo
seguirono… E capita talvolta che noi -
che desideriamo imitarli - non
abbandoniamo proprio tutto, e ci
resta un attaccamento nel cuore, un
errore nella nostra vita, che non
vogliamo tagliare per offrirlo al
Signore. − Esaminerai per bene il tuo
cuore fino in fondo? − Non deve
restarvi nulla che non sia Suo;
altrimenti, non lo amiamo bene, né
tu né io»[6].

La Madonna seppe indirizzare i suoi
sogni alla missione che l’angelo le
aveva annunziato: essere la Madre di
Dio. Da quel giorno tutta la sua vita,
compresi i più minuti dettagli,
avrebbe girato attorno a questa
chiamata. Lei ci aiuterà in modo che



anche la nostra intera giornata sia
espressione dell’amore per suo
Figlio, e che si estende alle persone
che ci stanno vicino.

[1] Francesco, Udienza, 22-II-2021.

[2] Javier Echevarría, Memoria del
beato Josemaría.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 616.

[4] Beato Alvaro del Portillo, Lettera
8-XII-1976, n. 8.

[5] Francesco, Udienza, 5-XII-2022.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 356.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-28a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-28a-settimana-tempo-ordinario/


giovedi-28a-settimana-tempo-ordinario/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-giovedi-28a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Giovedì della 28ª settimana del Tempo Ordinario

