
opusdei.org

Meditazioni: 5ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
quinta domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
prendersi cura dei più
bisognosi, Dio accende la nostra
vita per donarla, uscire per
incontrare il mondo.

- Prendersi cura dei più bisognosi

- Dio accende la nostra vita per
donarla

- Uscire per incontrare il mondo



Molti personaggi delle Scritture
esortano a prendersi cura dei più
deboli: «dividere il pane con
l'affamato –dice Isaia–, introdurre in
casa i miseri, senza tetto, vestire uno
che vedi nudo» (Is 58, 7);condividere
il cibo, dare una casa, fornire vestiti.
Dio, attraverso il profeta, propone
questi tre gesti che portano a coprire
i bisogni più elementari dell'uomo:
recuperare le forze con il cibo,
sentirsi amati in un luogo e vivere
con la dignità dei figli.

Le Scritture ci dicono più volte che
Dio si affida alla nostra creatività per
aiutare le persone che hanno
difficoltà a soddisfare le loro
necessità da sole. Infatti, quando
Gesù guardò una folla affamata, non
diede ai suoi discepoli un piano
dettagliato per risolvere il problema,
ma disse loro: «Voi stessi date loro da
mangiare» (Lc 9, 13). Queste erano le
sue uniche istruzioni. Voleva che gli
apostoli pensassero a come farlo, che



mettessero in gioco i propri talenti e
che si sforzassero di trovare risorse
in quella situazione. E sebbene il
frutto del lavoro fosse insufficiente
–«non abbiamo che cinque pani e
due pesci» (Lc 9, 13)–, alla fine furono
tutti soddisfatti.

Gesù continua a fare miracoli simili
quando offriamo il nostro aiuto a
qualcuno che ha bisogno.
Probabilmente non moltiplicherà
sempre il numero di pani, ma
compirà un miracolo più grande:
illuminerà la vita di quella persona.
Cioè, non soddisferà solo la fame
materiale, ma anche quella
spirituale, i bisogni più profondi:
sentirsi amati, accompagnati,
ascoltati. «se aprirai il tuo cuore
all'affamato –continua il profeta– se
sazierai l'afflitto di cuore, allora
brillerà fra le tenebre la tua luce, la
tua tenebra sarà come il
meriggio» (Is 58, 10). Con le risorse
materiali che possiamo fornire,



rifletteremo la luce di Dio. Attraverso
il pane e i vestiti, l'altra persona
percepirà che c'è qualcuno per cui è
importante e che ascolta le sue
richieste: «Allora invocherai e il
Signore ti risponderà, implorerai
aiuto ed egli dirà: "Eccomi!» (Is 58, 9).

Il salmista definisce così una persona
che vive attenta alle necessità di chi
gli sta accanto: «Sicuro è il suo cuore,
non teme. Egli dona largamente ai
poveri, la sua giustizia rimane per
sempre, la sua fronte s'innalza nella
gloria» (Sal 111, 8-10). E aggiunge che
non avrà nulla che lo faccia temere,
perché «è saldo nel Signore». Questo
stile di vita si nutre della convinzione
che è Dio ad agire, ad accendere la
propria vita per donarla agli altri.

E questo atteggiamento è compatibile
con l'esperienza della propria



debolezza. Infatti, san Paolo, che
lavorò instancabilmente per i
cristiani del suo tempo, ci dice che
quando arrivò a Corinto si presentò
«nella debolezza e con molto timore
e trepidazione». E chiarisce che la
sua predicazione non si basava sulle
sue qualità persuasive, «ma sulla
manifestazione dello Spirito e della
sua potenza, perché la vostra fede
non fosse fondata sulla sapienza
umana, ma sulla potenza di Dio» (1
Cor 2, 1-5). Lo stesso stato fisico e
mentale di Paolo deve aver aiutato i
Corinzi a capire che ciò che stavano
ascoltando veniva da Dio.

«Non può restare nascosta una città
che sta sopra un monte –dice Gesù
nel sermone sul monte–; né si
accende una lampada per metterla
sotto il moggio, ma sul candelabro, e
così fa luce a tutti quelli che sono
nella casa» (Mt 5, 14-15). Dio illumina
le nostre vite - anche le nostre ombre
- proprio per portare la sua luce a



tutti. Quando, come san Paolo,
sperimenteremo le difficoltà di
questo compito, saremo confortati
dalla consapevolezza che «un piccolo
raggio di luce, un piccolo punto
luminoso, è sufficiente per dare luce
a una folla»[1].

SAN JOSEMARÍA ha ricordato, più
volte, che «la nostra condizione di
figli di Dio ci porterà — insisto — ad
avere spirito contemplativo in mezzo
a tutte le attività umane — luce, sale
e lievito, attraverso l'orazione, la
mortificazione, la cultura religiosa e
professionale —, facendo diventare
realtà questo programma: quanto
più siamo immersi nel mondo, tanto
più dobbiamo essere di Dio»[2] Il
mondo non è un ostacolo all'incontro
con il Signore, al contrario. È il luogo
in cui i cristiani, uniti a Dio, con la
loro presenza e le loro opere,



contribuiscono a farlo conoscere a
tutti gli uomini. Come il sale, danno
un nuovo sapore alle realtà terrene.
Come la luce, si diffondono in mezzo
alle tenebre «l’amore di Dio, vera
sapienza che dona significato
all’esistenza e all’agire degli
uomini»[3].

«Voi siete il sale della terra; ma se il
sale perde il sapore, con che cosa lo
si renderà salato? (...) Voi siete la luce
del mondo; non può restare nascosta
una città che sta sopra un
monte» (Mt 5, 13-14). Queste parole
dimostrano che i discepoli non
possono stare a guardare, non
possono essere sale o luce senza
essere in contatto con il mondo.
«Abbiamo quindi un compito e una
responsabilità per il dono ricevuto: la
luce della fede, che è in noi per
mezzo di Cristo e dell’azione dello
Spirito Santo, non dobbiamo
trattenerla come se fosse nostra
proprietà»[4]. Dio bussa dolcemente,



incessantemente, alle porte del
nostro cuore, per riempirlo della sua
luce e della sua forza, e per
diffondere questa carità a chi ci
circonda, nel modo in cui ciascuno
ne ha bisogno.

Quando Gesù inizia la sua vita
pubblica, Maria sembra occupare
una posizione discreta. Ciò non
significa, tuttavia, che fosse assente.
Non fece grandi discorsi o interventi
eccezionali, ma il suo cuore materno
era attento a suo Figlio e agli
apostoli. E quando arrivò il momento
della Passione, la sua presenza ai
piedi della croce fu una delle più
grandi consolazioni che Gesù
ricevette. Possiamo chiedere a Dio
che, come nostra Madre, anche noi
sappiamo dare conforto - sapore e
luce - alla vita di chi ci sta vicino.



[1] San Josemaría, Crescere al di
dentro, pag. 261.

[2] San Josemaría, Forgia, n. 740.

[3] Benedetto XVI, Angelus, 6-II-2011.

[4] Francesco, Angelus, 5-II-2017.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
domenica-5a-del-tempo-ordinario-ciclo-

a/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-5a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-5a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-5a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-5a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditazioni: 5ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo A)

