
opusdei.org

Meditazioni: 4ª
domenica del Tempo
Ordinario (Ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
quarta domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
Dio ha scelto la stoltezza del
mondo; Le vie impensabili del
Signore; La debolezza è il
merito del cristiano.

- Dio ha scelto la stoltezza del mondo

- Le vie impensabili del Signore

- La debolezza è il merito del
cristiano



Quando si tratta di realizzare un
progetto, la cosa più logica da fare è
circondarsi delle persone più
qualificate. Se, ad esempio, si vuole
creare un'azienda, è consuetudine
affidarsi all'aiuto e ai consigli di
esperti. Gesù, tuttavia, nella sua vita
terrena, non sembra agire in questo
modo. «Non ci sono fra voi –scrive
san Paolo ai corinzi– molti sapienti
dal punto di vista umano, né molti
potenti, né molti nobili» (1Cor 26-27).

Ci si sarebbe aspettati che Gesù
chiamasse le persone più competenti;
quelle, forse, stimate per la loro pietà
e per la loro conoscenza delle Sacre
Scritture. Ma poiché la sua missione
non è umana, bensì divina, il Signore
non ha guardato a ciò che il mondo
considerava importante. Scelse,
innanzitutto, persone che non
avevano una grande posizione e che
svolgevano uno dei mestieri più
comuni dell'epoca: la pesca. Forse,
dei dodici apostoli, san Matteo era



quello che aveva più qualità agli
occhi della società del tempo; ma
anche questo non è del tutto vero,
perché il suo lavoro di esattore delle
tasse lo rendeva, per usare le parole
di san Paolo, il più «disprezzato per il
mondo» (1Cor 28).

«Erano questi i discepoli scelti dal
Signore – ha detto san Josemaría –;
tali apparivano prima che, ripieni di
Spirito Santo, diventassero colonne
della Chiesa. Sono uomini comuni,
con i loro difetti, le loro debolezze, la
loro parola più lunga delle opere. E
tuttavia Gesù li chiama per farne dei
pescatori di uomini i corredentori e
amministratori della grazia di Dio»[1].
La logica umana non è il parametro
principale per spiegare i piani divini.
Per essere apostolo, quindi,
l’essenziale non è avere grandi
talenti, ma ascoltare il suo invito a
seguirlo. In questo modo sarà lui a
risplendere nella nostra vita,



mettendo le nostre capacità - tante o
poche - al suo servizio.

LA LOGICA seguita da Gesù del non
tenere in considerazione le qualità
umane si riflette anche nel Discorso
della montagna. Lì dichiara beato
colui che, agli occhi della gente, era
in realtà il più sfortunato: chi è
povero, chi piange, colui che ha
subito ingiustizie, chi viene
perseguitato... (cfr. Mt 5, 1-12). I
presenti furono certamente sorpresi,
perché fino a quel momento
pensavano il contrario. Molti
credevano - come oggi - che se la vita
sorrideva loro era perché Dio stava
premiando le loro buone azioni;
consideravano invece la sfortuna
come la conseguenza delle loro
cattive azioni. Per questo rimangono
perplessi, perché dire che i poveri
sono benedetti è come dire che il



peccatore può ottenere il massimo
favore da Dio.

Mentre con la scelta dei discepoli
Gesù supera gli approcci umani per
mostrare che è Dio che opera, con
questo discorso ci mostra ancora una
volta la logica divina. Non è nelle
realtà terrene che troveremo la
felicità, ma nell'essere liberi di
abbandonarci a Dio. È quindi
possibile soffrire la povertà o
l'ingiustizia ed essere felici, perché
non sono le circostanze esterne a
essere decisive, ma la vicinanza a
Cristo. Le beatitudini ci indicano un
percorso di felicità libero da vincoli,
che non dipende dal successo, dal
piacere, dal denaro o dal potere. Nei
santi vediamo persone che, pur non
soddisfacendo sempre gli standard
della beatitudine umana, erano felici
sulla terra e sapevano come
diffondere la loro gioia agli altri.



«Dio, per donarsi a noi, sceglie spesso
delle strade impensabili, magari
quelle dei nostri limiti, delle nostre
lacrime, delle nostre sconfitte»[2]. È
proprio in queste situazioni che il
Signore ci mostra la potenza della
sua salvezza. È lui che «che rimane
fedele per sempre, rende giustizia
agli oppressi, dà il pane agli
affamati» (Sal 146). È vero, però, che
non è sempre facile accettare le
battute d'arresto in questo modo. Per
questo possiamo chiedere a Dio di
aiutarci a vedere ciò che il mondo
considera una disgrazia come un
cammino verso la felicità.

PERCHÉ Gesù rompe così tanti
schemi? Lo ha fatto tra coloro che gli
stavano vicino durante il tempo che
ha trascorso su questa terra e
continua a farlo oggi con coloro che
vogliono ascoltarlo sinceramente.



Tra le tante ragioni, una è che vuole
liberarci dalla nostra smania di avere
tutto sotto controllo. Questa tendenza
ci porta a pensare che la missione di
essere apostoli e di vivere in santità
dipenda solo dalla nostra maggiore o
minore capacità di pianificare e di
portare a termine questo piano con
forza. E, se è vero che il Signore
conta sui nostri sforzi e sulla nostra
creatività, è facile scoraggiarsi se
affidiamo tutto alle nostre capacità e
non lasciamo che Dio lavori davvero.
Per questo Gesù ci invita a superare
la nostra autosufficienza e a
riconoscere che avremo sempre
bisogno del suo aiuto.

«Quello che è ignobile e disprezzato
per il mondo – dice san Paolo –,
quello che è nulla, Dio lo ha scelto
per ridurre al nulla le cose che sono,
perché nessuno possa vantarsi di
fronte a Dio» (1 Cor 1, 28-29). E poi,
citando la Scrittura, l'apostolo delle
genti conclude: «Chi si vanta, si vanti



nel Signore» (1Cor 31). È questo, in
fondo, il merito di cui il cristiano può
vantarsi: riconoscere le proprie
debolezze e i propri limiti ma, allo
stesso tempo, sapere che è capace di
tutto perché ha la grazia di Dio.

È proprio questo l'atteggiamento
mostrato dalla Vergine Maria nel
Magnificat: «L'anima mia magnifica
il Signore e il mio spirito esulta in
Dio, mio salvatore, perché ha
guardato l'umiltà della sua serva» (Lc
1, 46). Un bambino non conquista la
madre mostrandosi forte e
indipendente, ma riconoscendo di
essere suo figlio, ricambiando il suo
amore con amore e chiedendo il suo
aiuto con semplicità. Per questo
possiamo presentarci alla nostra
Madre celeste così come siamo:
bisognosi del sostegno e della
consolazione di Dio. È così che il
Signore opererà grandi cose anche
nella nostra vita.



[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 2.

[2] Francesco, Udienza Generale, 29-
I-2020.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/meditazioni-
domenica-4a-del-tempo-ordinario-ciclo-

a/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-4a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-4a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-4a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-domenica-4a-del-tempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditazioni: 4ª domenica del Tempo Ordinario (Ciclo A)

