
opusdei.org

Meditazioni: 27a
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo C)

Riflessione per meditare
domenica della ventisettesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: chiedere
con audacia e serenità; persone
che sono semi di senape; vivere
occupati in Dio e negli altri.

Chiedere con audacia e serenità. 
Persone che sono semi di senape.
Vivere occupati in Dio e negli altri.

• 
• 
• 



Insegnaci a pregare. Spiegaci la
parabola. Mostraci il Padre. Sono tre
richieste che gli apostoli rivolgono a
Gesù Cristo e che i Vangeli riportano.
La familiarità con cui si esprimono
contrasta con l’angoscia che
manifesta il profeta Abacuc nella
prima lettura di questa domenica. Il
profeta si rivolge con una domanda
in forma di lamento: «Fino a quando,
Signore, implorerò aiuto e non
ascolti, a te alzerò il grido:
"Violenza!" e non salvi?» (Ab 1,2). Il
suo sconforto contrasta con l’audacia
degli apostoli che chiedono in forma
imperativa: insegnaci, spiegaci,
mostraci.

Anche noi possiamo avvicinarci al
Signore con quella fiducia e
attendere con serenità la sua
risposta, senza lasciarci prendere da
angosce affrettate che, più che
nascere dalla speranza sicura di chi
sa che Dio ha ascoltato la sua
preghiera, scaturiscono da una certa



disperazione, come se Lui non ci
ascoltasse. Non spetta a noi
verificare quale sia la risposta di Dio,
abitualmente diversa da ciò che uno
potrebbe aspettarsi. « La preghiera
ha il suo centro e affonda le sue
radici nel più profondo della
persona; perciò non è facilmente
decifrabile e, per lo stesso motivo,
può essere soggetta a
fraintendimenti e a mistificazioni.
Anche in questo senso possiamo
intendere l’espressione: pregare è
difficile. Infatti, la preghiera è il
luogo per eccellenza della gratuità,
della tensione verso l’Invisibile,
l’Inatteso e l’Ineffabile. Perciò,
l’esperienza della preghiera è per
tutti una sfida, una “grazia” da
invocare, un dono di Colui al quale ci
rivolgiamo»[1].

Il Vangelo di oggi riporta un’altra
richiesta dei discepoli al Maestro:
«Accresci in noi la fede». E
ascoltiamo la sorprendente risposta



del Signore: «Se aveste fede quanto
un granello di senape, potreste dire a
questo gelso: "Sràdicati e vai a
piantarti nel mare", ed esso vi
obbedirebbe» (Lc 17,6). Ancora una
volta, la sapienza divina non si piega
a una risposta da manuale, ma si
dispiega nella novità di una proposta
trasformante. Ogni volta che
preghiamo, ogni volta che chiediamo
al Signore, egli ci ascolta e, se la
richiesta è sincera, ci risponde. Ma
non con larisposta che noi possiamo
aspettarci, bensì con quellacon cui
egli desidera trasformarci. «La fede
per sua natura chiede di rinunciare
al possesso immediato che la visione
sembra offrire, è un invito ad aprirsi
verso la fonte della luce, rispettando
il mistero proprio di un Volto che
intende rivelarsi in modo personale e
a tempo opportuno»[2].

Un seme di senape è piccolo e fragile,
ma racchiude dentro di sé una forza
silenziosa che lo farà crescere e



diventare un grande albero. Allo
stesso modo, forse nella nostra vita
conosciamo molte persone che sono
come semi di senape: gente semplice,
umile, che non attira l’attenzione, ma
la cui fede salda e perseverante
permette loro di attraversare prove
difficili senza perdere la speranza né
l’amore. Non si vantano tanto dei
propri meriti o capacità, perché
sanno che tutto lo hanno ricevuto da
Dio. Anzi, si limitano a dire ciò che
insegna Gesù nel Vangelo: «Siamo
servi inutili, abbiamo fatto quanto
dovevamo fare». «E così è il Regno di
Dio: una realtà umanamente piccola,
composta da chi è povero nel cuore,
da chi non confida nella propria
forza, ma in quella dell’amore di Dio,
da chi non è importante agli occhi
del mondo; eppure proprio
attraverso di loro irrompe la forza di
Cristo e trasforma ciò che è
apparentemente insignificante»[3].



Un uomo di fede non pretende di
imporre a Dio i propri piani né di
costringerlo ad agire secondo le sue
aspettative umane. Sa che la sua
visione è limitata, che i suoi desideri
possono essere segnati dal peccato, e
per questo non vi si aggrappa come
se fossero assoluti. Il suo
atteggiamento assomiglia a quello di
un servo fedele: rimane attento alla
voce del suo Signore, disposto a
obbedire, ad attendere e ad agire
quando sarà necessario. Riconosce
che la sua grandezza, che tutto ciò
che dà senso alla sua esistenza,
risiede nel sapere di essere amato e
sostenuto da Dio. «La fede
paragonabile al granello di senape è
una fede che non è superba e sicura
di sé (…). È una fede che nella sua
umiltà sente un grande bisogno di
Dio e nella piccolezza si abbandona a
Lui con piena fiducia. È la fede che ci
dà la capacità di guardare con
speranza le vicende alterne della
vita, che ci aiuta ad accettare anche



le sconfitte, le sofferenze, nella
consapevolezza che il male non ha
mai, non avrà mai, l’ultima parola»[4].

«La fede è innanzi tutto una adesione
personale dell'uomo a Dio»[5].
Tuttavia, come esseri umani limitati,
non viviamo sempre questa adesione
con la costanza e la pienezza che
desidereremmo. La nostra ricerca di
Dio è talvolta interrotta da
distrazioni, debolezze o stanchezza.
San Josemaría lo esprimeva con
sincerità in una delle sue lettere: «La
sintesi di ogni mia fine giornata,
quando faccio l’esame di coscienza, è
pauper servus et humilis. Questo
quando non sono costretto a dire:
Josemaría, il Signore non è contento
di Josemaría. Tuttavia, giacché
l’umiltà è verità, penso spesso, come
capita anche a voi: Signore, ma se ho
pensato solo a Te e, per Te, mi sono
dedicato solo a lavorare per gli altri!
Allora la nostra anima contemplativa
esclama con l’Apostolo: vivo autem



iam non ego: vivit vero in me Christus;
non vivo più io, ma Cristo vive in
me»[6].

Spesso anche a noi capita qualcosa di
simile: la giornata trascorre tra
molteplici occupazioni – l’attenzione
alla famiglia, il lavoro professionale,
gli imprevisti della giornata – e,
giunta la sera, ci assale l’impressione
di non essere stati del tutto
all’altezza. Forse pensiamo che
avremmo potuto pregare meglio,
amare di più, servire con maggiore
generosità. E forse è vero. Ma può
anche darsi, come diceva san
Josemaría, che senza rendercene
conto abbiamo vissuto protesi verso
Dio e verso gli altri, cercando di
identificarci con Cristo, che «non è
venuto per farsi servire, ma per
servire» (Mt 20,28). Questa è, in
fondo, la gioia del servo umile: aver
trascorso la sua giornata – tra luci e
ombre – donandosi al suo Signore,
come ha fatto nostra Madre:



«Guardate Maria. Mai creatura si è
data con più umiltà alla volontà di
Dio. L'umiltà dell'ancilla Domini (Lc
1, 38), della serva del Signore, è il
motivo per cui l'invochiamo come 
causa nostrae laetitiae, causa della
nostra gioia. Eva, dopo aver peccato,
per volere nella sua follia farsi simile
a Dio, si nascondeva davanti al
Signore, piena di vergogna: era triste.
Maria, proclamandosi serva del
Signore, diviene Madre del Verbo
divino, e si riempie di letizia. Che la
sua gioia di Madre buona metta
radici in noi tutti; cerchiamo, come
figli, di assomigliarle, e così
assomiglieremo di più a Cristo»[7].

[1] Benedetto XVI, Udienza, 11-
V-2011.

[2] Francesco, Lumen Fidei, n. 13.

[3] Benedetto XVI, Angelus, 17-
VI-2012.

[4] Francesco, Angelus, 6-X-2019.



[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 150.

[6] San Josemaría, Lettera 3, n. 90.

[7] San Josemaría, Amici di Dio, n.
109.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/meditation/

meditazioni-27a-domenica-del-tempo-
ordinario-ciclo-c/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-27a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-27a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-27a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it/meditation/meditazioni-27a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditazioni: 27a domenica del Tempo Ordinario (ciclo C)

