
opusdei.org

Domenica VI del
Tempo Ordinario
(ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
sesta domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
La novità della Legge,
strumento di libertà, radice del
peccato.

- - La novità della Legge.

- - Strumento di libertà.

- - Radice del peccato.



DOPO aver illustrato le beatitudini,
Gesù continua il Discorso della
montagna parlando della Legge. Fin
dall'inizio, il Signore non si presenta
come colui che è venuto ad abolire
ciò che Mosè o i profeti avevano
detto, ma a dare pienezza a quelle
parole (cfr. Mt 5,17). E questa
pienezza, questo significato più
profondo, implica non intendere la
Legge come qualcosa di esterno,
estraneo alla persona, per la quale
bisogna farsi violenza se la si vuole
adempiere; i precetti di Dio sono in
realtà in sintonia con il nostro cuore
e sono lì per cambiarlo e disporlo
alla vera felicità.

Già il salmista afferma che chi
osserva i precetti del Signore «e lo
cerca con tutto il cuore» (Sal 118,2)
sarà benedetto. Il libro del Siracide
sottolinea anche che Dio «conosce
ogni azione umana» (Sir 20): non
rimane solo alla superficie dell'atto,
ma si preoccupa anche



dell'intenzione con cui è stato
compiuto. Gesù non vuole che siamo
mossi dal semplice desiderio di
conformarci, perché questo
atteggiamento non ci unisce agli altri,
ma porta al formalismo: eseguire ciò
che è stabilito esternamente, ma
senza percepire il bene che fa alla
propria vita. Il Signore ci invita,
quindi, ad essere mossi da un amore
come il suo, che spesso è stato capace
di essere al di sopra della Legge
stessa.

«La novità di Gesù consiste,
essenzialmente, nel fatto che Lui
stesso “riempie” i comandamenti con
l’amore di Dio, con la forza dello
Spirito Santo che abita in Lui. E noi,
attraverso la fede in Cristo, possiamo
aprirci all’azione dello Spirito Santo,
che ci rende capaci di vivere l’amore
divino. Perciò ogni precetto diventa
vero come esigenza d’amore, e tutti si
ricongiungono in un unico
comandamento: ama Dio con tutto il



cuore e ama il prossimo come te
stesso»[1].

NEL CORSO della storia c'è stato chi
ha concepito la Legge come
un'imposizione arbitraria di Dio.
Questa mentalità porta a pensare che
l'unico motivo per cui è conveniente
rispettarla è perché Lui ha stabilito
così, tanto che si potrebbe dire: «Dio
ha dettato un comandamento, ma
avrebbe potuto anche decretare il
suo contrario». Questo approccio ci
impedisce di percepire la bontà dei
precetti divini e la profonda
razionalità che li sottende: i
comandamenti non sono capricci, ma
rispondono al desiderio di bene
presente nella natura umana.

Non si tratta, quindi, di concepire i
comandamenti come imposizioni
arbitrarie, ma «come uno strumento



di libertà, che mi aiuta ad essere più
libero, che mi aiuta a non essere
schiavo delle passioni e del peccato.
(...) Quando si cede alle tentazioni e
alle passioni, non si è signori e
protagonisti della propria vita, ma si
diventa incapaci di gestirla»[2]. Dio,
con la sua Legge, traccia per noi un
percorso che soddisfa la sete di
realizzazione che tutti abbiamo; un
percorso lungo il quale siamo più
padroni di noi stessi perché la nostra
libertà cresce sempre di più. Ecco
perché la gravità del peccato non è
tanto il mancato rispetto di una
regola, ma il danno che arrechiamo a
noi stessi: perdiamo il ruolo di
protagonisti della nostra vita e
permettiamo alle nostre passioni di
dominarci.

Come diceva san Josemaría: «La
libertà acquista il suo autentico
significato quando viene esercitata al
servizio della verità che redime,
quando è spesa alla ricerca



dell'Amore infinito di Dio, che ci
scioglie da ogni schiavitù»[3]. I
comandamenti del Signore non
opprimono la libertà, ma tutto il
contrario: «È lex perfectae libertatis
(cfr. Gc 1, 25): legge di perfetta
libertà, come il Vangelo stesso,
perché si riassume tutta quanta nella
legge dell’amore, non solo come
norma esteriore che comanda di
amare, ma anche come grazia
interiore che dà la forza di amare»[4].

NEL SUO DISCORSO, Gesù, oltre a
mostrare la pienezza della Legge -
una strada che si percorre con il
cuore e che rende liberi - ci invita a
riflettere sull'origine del male. La
legge mosaica proibiva l'omicidio e
l'adulterio, ma Cristo va oltre:
«chiunque si adira con il proprio
fratello dovrà essere sottoposto al
giudizio» (Mt 5,22); e «chiunque



guarda una donna per desiderarla,
ha già commesso adulterio con lei nel
proprio cuore» (Mt 5,28). La pienezza
della Legge, il nuovo Vangelo di Gesù
Cristo, quindi, non si riferisce solo
agli atti esteriori, ma anche ai
movimenti interiori della persona:
affetti, desideri, emozioni...

L'insegnamento di Gesù è orientato
allo sradicamento della radice del
peccato. L'omicidio è preceduto dal
desiderio di fare del male a
qualcuno. L'adulterio è una
conseguenza del rifiuto del proprio
coniuge e del desiderio di possedere
un'altra persona. Questi mali
vengono prima concepiti nella
propria intimità. E, una volta radicati
nel cuore, vengono esternati
attraverso atti concreti. Per questo il
Signore ci incoraggia a rivolgere lo
sguardo verso l'interno e a riflettere
sulle motivazioni che guidano le
nostre azioni. Come dirà in un'altra
occasione: «Ciò che esce dalla bocca



proviene dal cuore. Questo rende
impuro l'uomo. Dal cuore, infatti,
provengono propositi malvagi,
omicidi, adultèri» (Mt 15,18-19).

San Josemaría ha insistito sulla
necessità di un esame di coscienza
per poter riconoscere l'origine dei
nostri peccati. Perciò possiamo
pensare: come posso esaminare la
mia vita alla luce di Cristo?
«Considera attentamente la tua
condotta. Vedrai che sei pieno di
errori, che danneggiano te e forse
anche coloro che ti stanno accanto.
(...) Hai bisogno di un buon esame di
coscienza quotidiano, che ti conduca
a propositi concreti di
miglioramento, affinché tu senta un
vero dolore per le tue mancanze, per
le tue omissioni e per i tuoi
peccati»[5]. Dio, con la sua grazia, ci
aiuterà ad accogliere nella nostra
anima la pienezza della Legge che
suo Figlio ha rivelato. Possiamo
rivolgere alla beata Vergine Maria



queste parole del fondatore dell'Opus
Dei: «se in me c'è qualcosa che ti
dispiace, dimmelo, che lo
sradichiamo»[6].

[1] Benedetto XVI, Angelus, 13-
II-2011.

[2] Francesco, Angelus, 16-II-2020.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n. 27.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018.

[5] San Josemaría, Forgia, n. 481.

[6] Ibid., n. 108.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/meditation/domenica-vi-

https://opusdei.org/it/meditation/domenica-vi-del-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it/meditation/domenica-vi-del-tempo-ordinario-ciclo-a/


del-tempo-ordinario-ciclo-a/
(04/02/2026)

https://opusdei.org/it/meditation/domenica-vi-del-tempo-ordinario-ciclo-a/

	Domenica VI del Tempo Ordinario (ciclo A)

