
opusdei.org

La luce della fede (I):
Voi siete la luce del
mondo

La fede è un dono di Dio che ci
cambia la vita. Questa serie di
editoriali dal titolo “La luce
della fede” è indirizzata a
credenti, esitanti e non credenti
aperti a Dio, e si propone di
aiutare a scoprirlo e a
condividere la scoperta.

19/09/2017

PDF ► Voi siete la luce del mondo

EPUB► Voi siete la luce del mondo

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Voi%20siete%20la%20luce%20del%20mondo20170919-151134.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Voi%20siete%20la%20luce%20del%20mondo20170919-151134.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Voi%20siete%20la%20luce%20del%20mondo20170919-151142.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Voi%20siete%20la%20luce%20del%20mondo20170919-151142.epub


«Il popolo immerso nelle tenebre ha
visto una grande luce; su quelli che
dimoravano in terra e ombra di
morte una luce si è levata» (Mt 4, 16).
Rifacendosi al profeta Isaia, san
Matteo presenta sotto il segno della
luce l’inizio dell’attività apostolica
del Signore in Galilea, terra di
transizione tra Israele e il mondo
pagano. Gesù, come aveva
profetizzato l’anziano Simeone
qualche decennio prima con il
Bambino tra le braccia, è «luce per
illuminare le genti e gloria del tuo
popolo Israele» (Lc 2, 32). Lo dirà il
Signore di se stesso: «Io sono la luce
del mondo» (Gv 8, 12). Con la luce
della fede, con la luce che è Lui, la
realtà acquista la sua autentica
profondità, la vita trova il suo senso.
Senza di essa, alla fine sembra che
«tutto diventa confuso, è impossibile
distinguere il bene dal male, la strada
che porta alla meta da quella che ci
fa camminare in cerchi ripetitivi,
senza direzione»[1].



Sono molte le persone che, a volte
senza saperlo, cercano Dio. Cercano
la propria felicità, che possono
trovare solamente in Dio, perché il
loro cuore è fatto da Lui e per Lui.
«Ecco che tu sei lì, nel loro cuore –
prega sant’Agostino -, nel cuore di chi
ti professa e di chi si abbandona a te
piangendo sul tuo seno dopo un
lungo, difficile cammino [...] perché
sei tu, Signore, non un qualsiasi
uomo di carne e sangue, tu, Signore,
che li hai fatti, a ristorarli e
consolarli»[2]. Eppure, c’è anche chi
spera di trovare la felicità da un’altra
parte, come se il Dio dei cristiani
fosse un concorrente delle loro
brame di felicità. In realtà, stanno
cercando Lui: semplicemente «si
oppongono a Gesù Cristo, o piuttosto
alla sua ombra, perché non lo
conoscono, non hanno visto la
bellezza del suo volto, ignorano le
meraviglie della sua dottrina»[3].



«Tu credi nel Figlio dell’uomo?» ―
domanda Gesù al cieco nato, che ha
riacquistato la vista ―. «E chi è,
Signore, perché io creda in lui?» (Gv
9, 35-36). In tutti gli angoli del mondo
vi sono uomini e donne che, a
prescindere dall’indifferenza e
dall’ostilità che possono mostrare
verso la fede, aspettano chi indichi
loro dov’è Dio, dov’è chi possa
illuminare i loro occhi e saziare la
loro sete. Rispecchiano bene la loro
situazione alcune parole che
sant’Ireneo scrive su Abramo:
«Quando, seguendo l’ardente
desiderio del suo cuore, peregrinava
per il mondo domandandosi dov’era
Dio, e cominciò a cedere ed era sul
punto di desistere dalla ricerca, Dio
ebbe pietà di colui che, solo, lo
cercava in silenzio»[4]. A ognuno di
loro dobbiamo arrivare noi cristiani,
convinti umilmente e serenamente di
conoscere Colui che essi cercano (cfr.
Gv 1, 45s; At 17, 23), anche se spesso
noi constatiamo che ancora non lo



conosciamo bene. A tutti noi cristiani
il Signore dice: «voi siete la luce del
mondo» (Mt 5, 14); «date loro voi
stessi da mangiare» (Mt 14, 16).

Il lievito della massa

Il Vangelo «è una risposta che scende
nel più profondo dell’essere umano
[...]. È la verità che non passa di
moda perché è in grado di penetrare
là dove nient’altro può arrivare»[5],
perché riesce a «illuminare tutta
l’esistenza dell’uomo»[6], a
differenza di ogni sapere umano, che
riesce a chiarire solo alcune
dimensioni della vita. Tuttavia
questa luce che «splende nelle
tenebre» (Gv 1, 5) spesso deve fare i
conti con la fragilità di un mondo che
considera reale solamente ciò che si
può vedere e toccare, ciò che si lascia
vedere alla luce della scienza o del
consenso sociale. A causa dell’inerzia
culturale dei singoli, a volte la fede si
percepisce «come un salto nel vuoto



che compiamo per mancanza di luce,
spinti da un sentimento cieco; o come
una luce soggettiva, capace forse di
riscaldare il cuore, di portare una
consolazione privata, ma che non
può proporsi agli altri»[7].

Comunque, anche qui ci sono motivi
per l’ottimismo. Benedetto XVI
constatava, già alcuni anni fa, che la
scienza ha cominciato a prendere
coscienza dei propri limiti: «oggi
molti scienziati dicono che tutto deve
provenire da qualche parte, che
dobbiamo porci nuovamente questa
domanda. Con ciò cresce
nuovamente anche un nuovo modo
di comprendere ciò che è religioso,
non come un fenomeno di natura
mitologica, arcaica, ma a partire dal
collegamento interiore del Logos»[8]:
un po’ per volta va perdendo terreno
l’idea, troppo semplice, che credere
in Dio è un espediente per coprire ciò
che non sappiamo. Si fa strada una
concezione della fede come quello



sguardo che nel modo migliore riesce
a dar conto del senso del mondo,
della storia, dell’uomo e, allo stesso
tempo, della loro complessità e del
loro mistero[9].

Queste nuove prospettive
costituiscono una sfida per la
teologia, per la catechesi e, in
definitiva, per l’apostolato personale:
«In questo grande contesto la
religiosità deve rigenerarsi
nuovamente e trovare così nuove
forme di espressione e di
comprensione. L’uomo di oggi fa
fatica a capire che il sangue di Cristo
sulla croce è l’espiazione per i suoi
peccati [...]; si tratta di formule che
occorre tradurre e cogliere di
nuovo»[10]. Infatti, è compito della
teologia non solo approfondire i
diversi aspetti della fede, ma anche
avvicinare ogni generazione al
Vangelo. La teologia e la catechesi
non debbono transigere, nel senso di
ridurre la fede al livello delle miopie



di ogni epoca, ma sono chiamate a
fare di Cristo un contemporaneo: ad
accogliere le preoccupazioni, il
linguaggio e le sfide di ogni
momento, non come un male
minore, ma come la materia e
l’ambiente in cui Dio spera che noi
produciamo un pane saporito, un
pane in grado di nutrire tutti (cfr. Mt
14, 16). «Siamo stati invitati ad essere
lievito di questa massa concreta.
Certamente potranno esserci “farine”
migliori, ma il Signore ci ha invitato
a lievitare qui e ora, con le sfide che
ci si presentano. Non con
atteggiamento difensivo, non mossi
dalle nostre paure, ma con le mani
all’aratro cercando di far crescere il
grano tante volte seminato in mezzo
alla zizzania»[11].

L’attenzione alla sensibilità del
presente non va ad aggiungersi
dall’esterno alla fedeltà al Vangelo,
ma ne costituisce la parte essenziale.
Per proteggere la fede, per viverla in



modo sensato e per andare in tutto il
mondo a insegnarla (cfr. Mc 16, 15),
bisogna riceverla oggi nuovamente,
assimilarla e far sì che gli altri la
considerino come ciò che veramente
essa è: un dono di Dio che ci cambia
la vita, che la riempie di luce. «Alcuni
passano per la vita come per un
tunnel, e non si spiegano lo
splendore e la sicurezza e il calore
del sole della fede»[12]. L’impegno
nel mostrare la luce e il calore della
fede è pervaso da una sollecitudine
sincera nel farsi carico delle
perplessità e dei dubbi dei nostri
coetanei, senza considerarli fin dal
primo momento delle sconvenienze o
delle complicazioni. Così ci
metteremo nelle migliori condizioni
per trovare, in ogni caso, le parole
più adatte. Vi sono persone, scriveva
san Josemaría, «che non sanno nulla
di Dio..., perché nessuno gliene ha
parlato in termini
comprensibili»[13]. Quando
qualcuno non capisce, può darsi che



sia dovuto al fatto che neppure chi
gli parla ha capito quello che spiega,
oppure non si è accorto dei loro
problemi e parla, magari senza
volerlo, in modo astratto e distaccato.
Allo stesso tempo, è bene non
dimenticare che «non potremo mai
rendere gli insegnamenti della
Chiesa qualcosa di facilmente
comprensibile e felicemente
apprezzato da tutti. La fede conserva
sempre un aspetto di croce [...]. Vi
sono cose che si comprendono e si
apprezzano solo a partire da questa
adesione che è sorella dell’amore, al
di là della chiarezza con cui se ne
possano cogliere le ragioni e gli
argomenti»[14].

A volte i cattolici possono essere
criticati come persone dagli obiettivi
limitati, per il fatto che non si
piegano a certi postulati che il
mondo considera buoni. Tuttavia, se
non permettono di farsi invadere
dalla paura e dal risentimento per le



offese, se fanno in modo da decifrare
la preoccupazione o la ferita che c’è
dietro a una risposta adirata, se non
si stancano di pensare a nuovi modi
di rendere conto della loro visione
del mondo, saranno di fatto
riconosciuti, ognuno al suo livello,
come persone con «ampiezza di
orizzonti [...]; una premurosa
attenzione agli orientamenti della
scienza e del pensiero [...]; un
atteggiamento positivo e aperto di
fronte all’odierna trasformazione
delle strutture sociali e dei modi di
vita»[15].

La serie di editoriali che ora inizia si
propone di illustrare in che modo la
fede risponde alle aspirazioni più
profonde del cuore dell’uomo del XXI
secolo, così come Cristo,
nell’insegnamento del Concilio
Vaticano II, «svela pienamente
l’uomo all’uomo»[16]. Si vuole fare
attenzione alle difficoltà che molte
persone – anche cristiani con una



buona formazione – hanno a
comprendere il senso di determinati
aspetti della fede e a spiegarli ad
altri, la cui fede si è raffreddata o che
vorrebbero avvicinarsi ad essa. Si
rivolge, dunque, a un vasto pubblico:
credenti, irresoluti e non credenti
con un’apertura, forse latente, alla
fede. Le diverse questioni sono
affrontate senza la pretesa di essere
esaurienti, concentrando l’impegno
nel ricuperare inserimenti, nel
tracciare nuovi percorsi verso quei
punti che oggi possono apparire
meno chiari: mostrando, alla fine,
come la fede illumina la realtà e
come si può vivere personalmente
sotto questa luce. Che significa per la
mia vita, per esempio, che Cristo sia
risuscitato o che Dio sia una Trinità
di persone? In che senso la fede nella
creazione cambia la visione della
realtà? Se l’aldilà non è un luogo
fisico, come pensare che sia
altrettanto reale come il suolo che
calpesto?



Dov’è la tua sintesi

Chi segue per televisione una partita
di tennis non migliora con ciò la
propria forma fisica o la propria
tecnica: soltanto se gioca sul campo
entrano in gioco la tecnica, lo stile, il
colpo. Analogamente, la formazione
dottrinale non si limita a fare incetta
di conoscenze o di argomenti.
Possiamo trarre grandi benefici da
ciò che leggiamo o studiamo, però
non basta imparare a memoria: è
indispensabile elaborare un proprio
modo di comprendere le cose, di
farle nostre. «Lo studio della teologia,
non abitudinario né semplicemente
nozionistico, ma vitale, aiuta in gran
misura a far sì che le verità della
nostra fede diventino pienamente
connaturali all’intelligenza e a
imparare a pensare nella fede e
grazie alla fede. Soltanto così si è in
condizioni di valutare le molteplici
questioni, a volte complesse, che
suscitano il lavoro professionale e lo



sviluppo della società nel suo
insieme»[17].

La carità, l’amore fraterno, grazie al
quale vediamo in ogni uomo un
fratello, è indubbiamente la
testimonianza più autentica e
luminosa della fede: «Da questo tutti
sapranno che siete miei discepoli, se
avrete amore gli uni per gli altri» (Gv
13, 35). Quando una persona sa di
essere amata veramente, senza
riserve, indovina l’Amore di chi «ci
ha amati per primo» (1 Gv 4, 19), un
Amore che non è di questo mondo,
perché passa al di sopra delle tante
cose – errori, antipatie, timidezze,
ignoranza – che nel mondo inducono
le persone a ignorarsi o a
disprezzarsi. «L’organo con cui si può
vedere Dio è il cuore: la mera ragione
non basta»[18]: se la carità, che parla
al cuore, rende visibile Dio, la sua
mancanza fa scomparire la sua
presenza nel mondo e delegittima
l’evangelizzatore; fa di lui un falso



profeta (cfr. Mt 7, 15).Tuttavia,
l’autenticità che oggi ci si aspetta da
un cristiano non si limita alla
testimonianza della carità: si
riferisce anche, in misura
importante, al modo personale e
naturale in cui Dio parla. Se uno ha
l’abitudine di riflettere sulla propria
fede e di spiegarsela, se questo
dialogo interiore nutre la sua
orazione e si nutre di essa, nel
parlare di Dio non trasmetterà
soltanto nozioni teologiche o
dottrinali: parlerà della sua
esperienza, di quella di uno che vive
con Lui e di Lui. Invece, diceva
sant’Agostino, «perde il tempo
predicando esteriormente la Parola
di Dio chi non è solito ascoltarla
dentro di sé»[19]. Ascoltare la Parola
di Dio vuol dire permettere che
modelli il nostro modo di pensare, di
parlare, di vivere, che illumini le
nostre situazioni, i nostri interessi, i
nostri incontri; in sostanza, che si
faccia nostra.



«Dove sta la tua sintesi, lì sta il tuo
cuore», scrive il Papa, parafrasando
una frase del Signore (cfr. Mt 6, 21):
«la differenza tra far luce sulla
sintesi e far luce su idee slegate tra
loro è la stessa che c’è tra la noia e
l’ardore del cuore»[20]. Il linguaggio
che muove non è necessariamente
quello del grande oratore, ma quello
di chi parla, secondo il suo modo di
essere, con parole sue, della propria
esperienza di fede. Per questo la
formazione dottrinale non è
chiamata a fluire in un settore del
nostro sapere, isolato dal resto, ma a
dialogare con tutto ciò che viviamo e
siamo, in modo che pur prendendo
tante forme quante sono le persone,
in tutte si possa riconoscere lo stesso
Spirito. Lo vediamo nei santi, che ci
parlano di Dio in mille modi, e lo
stesso succede con tanti santi
nascosti. Se ogni epoca – e oggi forse
ancora di più – ha la sua Babele,
groviglio di voci contrapposte o
discordanti (cfr. Gn 11, 1-9), la



pluralità di lingue dello Spirito Santo
continua ad ampliarsi in una «nuova
Pentecoste»[21] lì dove trova cristiani
che l’ascoltano, perché «se lo Spirito
Santo non dà interiormente
l’intelligenza, l’uomo lavora invano
[...]: se lo Spirito Santo non sta nel
cuore di chi ascolta, sarà inutile la
parola del dottore»[22].

Considera di bere dalla tua propria
fonte

È stato detto che la cultura è ciò che
rimane quando uno dimentica quello
che ha studiato: è quello che cresce
quando si coltiva la terra della nostra
anima. «La nostra formazione non
termina mai»[23], era solito dire san
Josemaría: è necessario studiare per
tutta la vita e farlo con la mentalità
evangelica ed evangelizzatrice
dell’agricoltore (cfr. Mt 13, 3-43).
Coltivare è un lavoro duro e
paziente, ma pieno di gratificazioni,
quando spuntano i primi germogli e



quando arrivano i frutti. Insieme con
il dialogo con Dio nell’orazione e la
disposizione a conversare con gli
altri, favorisce molto la coltivazione
la riflessione personale, grazie alla
quale si acquista una voce propria,
autentica, aperta. In questo dialogo
interiore è necessario arare,
seminare, irrigare: dare forma alle
idee, cercare le parole, anche se a
volte escono solo balbettii. Le idee
degli altri possono aiutarci molto, ma
non basta farne incetta se vogliamo
parlare da cuore a cuore.

Non si tratta, dunque, solamente di
sapere cose, secondo una nozione
semplicemente quantitativa del
sapere, ma di acquistare e rinnovare
uno sguardo penetrante e
appassionato sulla realtà in tutta la
sua ampiezza. vale a dire, con gli
altri e con Dio. Comprendere la fede
è compito di ciascuno, a modo suo: la
professoressa universitaria, il
lavoratore manuale, l’assistente



sociale, il magistrato. Questo compito
intrasferibile non si aggiunge
all’interesse di conoscere la fede, ma
le dà forma: è una disposizione per la
quale uno cerca di fare proprio
quello che ascolta, non solo nelle
opere, ma anche nelle idee, nel
linguaggio. «Sono un uomo di questo
tempo se io vivo sinceramente la mia
fede nella cultura di oggi, essendo
uno che vive con i mass media di
oggi, con i dialoghi, con le realtà
dell'economia, con tutto, se io stesso
prendo sul serio la mia esperienza e
cerco di personalizzare in me questa
realtà. Così siamo proprio nel
cammino di farci capire anche dagli
altri. San Bernardo di Chiaravalle ha
detto nel suo libro di considerazioni
al suo discepolo Papa Eugenio:
considera di bere dalla tua propria
fonte, cioè dalla tua propria umanità.
Se sei sincero con te e cominci a
vedere in te che cosa è la fede, con la
tua esperienza umana in questo
tempo, bevendo dal tuo proprio



pozzo, come dice san Bernardo,
anche agli altri puoi dire quanto si
deve dire»[24].

Chi si comporta così impara da tutte
le conversazioni, non fa marcia
indietro davanti alle obiezioni, ma le
accetta come sfide per comprendere
meglio la propria fede, per rendersi
conto di quel che pensano gli altri,
per avvertire con esse le proprie
vertigini. Chi vive così ascolta molto,
apprende con tutti e da tutti;
concepisce il dialogo, più che come
una lotta per consolidare posizioni e
confutare argomenti, come un
balletto nel quale tutto può
contribuire a chiarire la realtà, anche
se non sempre per la linea retta. «Un
dialogo è molto di più che la
comunicazione di una verità. Si
realizza per il piacere di parlare e
per il bene concreto che si comunica
tra coloro che si vogliono bene per
mezzo delle parole. È un bene che
non consiste in cose, ma nelle stesse



persone che scambievolmente si
donano nel dialogo»[25].

Anche se il cristiano ha la
responsabilità di difendere la fede, il
suo spirito di fondo non è quello di
chi recupera uno spazio perduto, ma
quello di chi sa di far parte di una
serena conquista. Sappiamo dove sta
la felicità che cerca il nostro cuore e
quello di tutti gli uomini e di tutte le
donne. E la cerchiamo con loro: «Di
te ha detto il mio cuore: “Cercate il
suo volto”» (Sal 26 [27], 8). Che pace
ci dà questa certezza, per dialogare
con tutti, come fratelli che cercano
Colui che io cerco, che condividono
con me molto più di quel che
pensano; per crescere con loro,
sapendo che a suo tempo si farà la
luce: i nostri amici scopriranno «ubi
vera sunt gaudia», dove si trova la
vera gioia[26], e noi lo riscopriremo
con loro.

Carlos Ayxelà



*****

Letture di approfondimento

Segue un elenco, sicuramente
incompleto, di libri, articoli e
documenti intorno al modo in cui oggi
si può parlare della fede. Prima di
tutto sono indicati alcuni testi del
Magistero recente e di altri organismi
della Chiesa, e dopo i testi di altri
autori. Nei prossimi articoli di questa
serie saranno indicati anche i testi
specifici sui rispettivi temi.

Papa Francesco, Enc.Lumen Fidei, 29-
VI-2013.

Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, sp. capitolo 3,
“L’annuncio del vangelo”.

Papa Francesco, Catechesi nell’Anno
della Fede, da marzo a dicembre 2013
(disponibili in vatican.va)

https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html


Benedicto XVI, Catechesi nell’Anno
della Fede (ottobre 2012 – febbraio
2013, disponibili in vatican.va; p.es.
“Come parlare di Dio?”, 28-XI-2012
[leggere]; “Il desiderio di Dio”, 7-
XI-2012 [leggere]).

San Giovanni Paolo II, Lettera Ap. 
Novo Millennio Ineunte, 6-I-2001
(leggere)

San Giovanni Paolo II, Catechesi sul
Credo (marzo 1985 – novembre 1997,
disponibili in vatican.va, pdb)

Beato Paolo VI, Es. Ap. Evangelii
Nuntiandi, 8-XII-1975 (leggere).

Catechismo della Chiesa Cattolica
(vatican.va, intratext) e Compendio
del Catechismo (ebook)

Pontificio Consiglio della Cultura,
¿Dónde está tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa, Valencia:
Edicep, 2005 (leggere).

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012.index.html#audiences
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1985.index.html
https://www.almudi.org/Portals/0/docs/Juan%20Pablo%20II.%20Catequesis%20sobre%20el%20Credo.pdb
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.intratext.com/x/esl0022.htm
https://opusdei.org/es-es/article/libros-electronicos-para-descargar/#CatecismodelaIglesiaCatlica-Compendio
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html


Pontificio Consiglio della Cultura, La
vía pulchritudinis, camino de
evangelización y de diálogo (leggere).

Bebendreier, J. La fe explicada hoy,
Rialp, 2016 (The Faith Explained
Today: Popular Edition)

Barron, R. Catolicismo: un viaje al
corazón de la fe, Doubleday, 2013;
disponibile anche in dvd(Catholicism:
a Journey to the Heart of the Faith).

Biffi, G. Corso inusuale di catechesi (3
vols.) Elledici, 2006.

Burggraff, J. “La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna”, in
Burggraff, J. La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015 (disponibile in 
opusdei.org).

https://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/ViaPulchritudinis.html
https://www.amazon.com/Catolicismo-Serie-Completa-Coleccion-Discos/dp/B00817MQCO/ref=pd_lpo_sbs_14_t_0?_encoding=UTF8&psc=1&refRID=6P76YKEVFFBEF0HTY71T
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-la-fe/


Chaput, Ch.Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
2017.

Dolan, T. – Allen J. Un pueblo de
esperanza. Conversaciones con
Timothy Dolan, Palabra, 2015 (A
People of Hope. The Challenges facing
the Catholic Church and the Faith that
can save it).

Hadjadj, F. La suerte de haber nacido
en nuestro tiempo, Rialp, 2016
(L’aubaine d’être né en ce temps).

Hadjadj, F. ¿Cómo hablar de Dios
hoy? Anti-manual de evangelización,
Nuevo Inicio, 2013 (Comment parler
de Dieu aujourd’hui? Anti-manuel
d’évangelisation).

Hahn, S. La evangelización de los
católicos. Manual para la misión de la
Nueva Evangelización, Palabra, 2014
(Evangelizing Catholics).



Hahn, S. - Socías, J. La fe cristiana
explicada. Introducción al
catolicismo, Edibesa - MTF, 2015
(Introduction to Catholicism for
Adults)

Ivereigh, A. - De la Cierva, Y. Cómo
defender la fe sin levantar la
voz.Respuestas civilizadas a
preguntas desafiantes, Palabra, 2016
(Ivereigh, A. - Lopez, K. J. How to
Defend the Faith without Raising your
Voice).

San Josemaría, “Sed amigos sinceros
y realizaréis un apostolado y un
diálogo fecundos”, ABC, 17-V-1992
(leggere).

Knox, R. El Credo a cámara lenta,
Palabra, 2000 [3ª ed.] (The Creed in
Slow Motion).

Lewis, C.S. Mero cristianismo, Rialp,
1995 (Mere Christianity).

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A


Mora, J.M. “10 claves para comunicar
la fe”.

Ratzinger, J. Dios y el mundo: creer y
vivir en nuestra época, Galaxia
Gutenberg, 2002 (Gott und die Welt.
Glauben und Leben in unserer Zeit).

Ratzinger, J. “La nuova
evangelizzazione”, Conferenza in
occasione del Congresso di catechisti
e docenti di religione, Roma 10-
XII-2000 (leggere).

Trese, L.J. La fe explicada, Rialp, 2014
[28ª ed.] (Faith Explained).

[1]Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei,
29-VI-2013, 3.

[2]Sant’Agostino, Le confessioni, V.2.2.

[3]San Josemaría, È Gesù che passa,
179.

https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_10122000_ratz_sp.html


[4]Sant’Ireneo di Lione, 
Demostración de la predicación
apostólica, 24 (Sources Chrétiennes
406, 117).

[5]Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, 265.

[6]Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei,
4.

[7]Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei,
3.

[8]Benedetto XVI, Luce del mondo,
Mondadori, Milano 2012.

[9]Cfr. Benedetto XVI, Discorso
all’Università di Ratisbona, 12-
IX-2006.

[10]Benedetto XVI, Luce del mondo.

[11]Papa Francesco, Omelia, 2-
II-2017.

[12]San Josemaría, Cammino, 575.



[13]San Josemaría, Solco, 941.

[14]Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 42.

[15]San Josemaría, Solco, 428.

[16]Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, 22.

[17]Javier Hechevarría, Lettera
Pastorale in occasione dell’Anno della
Fede, 29, XI, 2012, 35.

[18]Joseph Ratzinger, Gesù di
Nazaret. Dal Battesimo alla
Trasfigurazione, Rizzoli, Milano 2011,
118.

[19]Sant’Agostino, Sermone 179, 1.1.

[20]Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 143.

[21]San Josemaría, Solco, 213. Cfr. At
2, 1.13



[22]San Tommaso d’Aquino, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.

[23]San Josemaría, appunti di una
riunione familiare, 18-VI-1972 (citato
in J. Echevarría, Lettera sulla nuova
evangelizzazione, 2-X-2011.

[24]Benedetto XVI, Discorso, 26-
II-2009 (cfr. San Bernardo, De
considerazione libri quinque ad
Eugenium tertium, II.3.6. [PL 182,
745]).

[25]Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 142.

[26]Messale Romano, domenica XXI
del tempo ordinario, orazione
colletta.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/voi-siete-la-luce-
del-mondo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/voi-siete-la-luce-del-mondo/
https://opusdei.org/it/article/voi-siete-la-luce-del-mondo/
https://opusdei.org/it/article/voi-siete-la-luce-del-mondo/

	La luce della fede (I): Voi siete la luce del mondo

