
opusdei.org

Vita di Maria (VI):
Magistero, Padri,
santi

La visitazione di Maria alla
cugina Elisabetta è stata
meditata da numerosi santi e
artisti. Ecco una selezione di
testi.

21/07/2010

LA VOCE DEL MAGISTERO

«Nell'episodio della Visitazione, san
Luca mostra come la grazia
dell'Incarnazione, dopo aver
inondato Maria, rechi salvezza e



gioia alla casa di Elisabetta. Il
Salvatore degli uomini, racchiuso nel
grembo di sua Madre, effonde lo
Spirito Santo, manifestandosi fin
dall'inizio della sua venuta nel
mondo.

Descrivendo la partenza di Maria per
la Giudea, l'evangelista usa il verbo 
anístemi , che significa alzarsi , 
mettersi in movimento .
Considerando che tale verbo viene
adoperato nei Vangeli per indicare la
risurrezione di Gesù (cfr. Mc 8, 31; 9,
9. 31; Lc 24 7. 46) o azioni materiali
che comportano uno slancio
spirituale (cfr. Lc 5, 27-28; 15, 18. 20),
possiamo supporre che Luca voglia
sottolineare, con questa espressione,
lo slancio vigoroso che conduce
Maria, sotto l'ispirazione dello Spirito
Santo, a donare al mondo il
Salvatore.

Il testo evangelico riferisce, altresì,
che Maria compie il viaggio “in



fretta" ( Lc 1, 39). Anche la notazione
“verso la montagna" ( Lc 1, 39), nel
contesto lucano, appare molto più
che una semplice indicazione
topografica, poiché fa pensare al
messaggero della buona novella
descritto nel Libro di Isaia: “Come
sono belli sui monti i piedi del
messaggero di lieti annunzi che
annunzia la pace, messaggero di
bene che annunzia la salvezza, che
dice a Sion: Regna il tuo Dio" ( Is 52,
7).

Come fa San Paolo, che riconosce il
compimento di tale testo profetico
nella predicazione del Vangelo (cfr. 
Rm 10, 15), anche San Luca sembra
invitare a vedere in Maria la prima
evangelista, che diffonde la buona
novella, dando inizio ai viaggi
missionari del divin Figlio.

Particolarmente significativa, infine,
è la direzione del viaggio della
Vergine Santissima: sarà dalla Galilea



alla Giudea, come il cammino
missionario di Gesù (cfr. Lc 9, 51).
Infatti, con la visita ad Elisabetta,
Maria realizza il preludio della
Missione di Gesù e, collaborando sin
dall'inizio della sua maternità
all'opera redentrice del Figlio,
diventa il modello di coloro che nella
Chiesa si pongono in cammino per
recare la luce e la gioia di Cristo agli
uomini di ogni luogo e di ogni
tempo».

Giovanni Paolo II (XX secolo). 
Discorso all'Udienza generale , 2-
X-1996.

* * *

«Il Magnificat è un canto che rivela in
filigrana la spiritualità degli anawim
biblici, ossia di quei fedeli che si
riconoscevano “poveri" non solo nel
distacco da ogni idolatria della
ricchezza e del potere, ma anche
nell'umiltà profonda del cuore,
spoglio dalla tentazione dell'orgoglio,



aperto all'irruzione della grazia
divina salvatrice [...].

Il primo movimento del cantico
mariano (cfr. Lc 1, 46-50) è una sorta
di voce solista che si leva verso il
cielo per raggiungere il Signore.
Sentiamo proprio la voce della
Madonna che parla così del suo
Salvatore, che ha fatto grandi cose
nella sua anima e nel suo corpo. Si
noti, infatti, il risuonare costante
della prima persona: “L'anima mia...
il mio spirito... mio salvatore... mi
chiameranno beata... grandi cose ha
fatto in me...". L'anima della
preghiera è, quindi, la celebrazione
della grazia divina che ha fatto
irruzione nel cuore e nell'esistenza di
Maria, rendendola la Madre del
Signore.

L'intima struttura del suo canto
orante è, allora, la lode, il
ringraziamento, la gioia
riconoscente. Ma questa



testimonianza personale non è
solitaria e intimistica, puramente
individualistica, perché la Vergine
Madre è consapevole di avere una
missione da compiere per l'umanità
e la sua vicenda si inserisce
all'interno della storia della salvezza.
E così può dire: “Di generazione in
generazione la sua misericordia si
stende su quelli che lo temono" ( Lc 1,
50). La Madonna con questa lode del
Signore dà voce a tutte le creature
redente che nel suo “fiat", e così nella
figura di Gesù nato dalla Vergine,
trovano la misericordia di Dio.

È a questo punto che si svolge il
secondo movimento poetico e
spirituale del Magnificat (cfr. Lc 1,
51-55). Esso ha una tonalità più
corale, quasi che alla voce di Maria si
associ quella dell'intera comunità dei
fedeli che celebrano le scelte
sorprendenti di Dio. Nell'originale
greco del Vangelo di Luca abbiamo
sette verbi all'aoristo, che indicano



altrettante azioni che il Signore
compie in modo permanente nella
storia: “Ha spiegato la potenza... ha
disperso i superbi... ha rovesciato i
potenti... ha innalzato gli umili... ha
ricolmato di beni gli affamati... ha
rimandato i ricchi... ha soccorso
Israele".

Il questo settenario di opere divine è
evidente lo “stile" a cui il Signore
della storia ispira il suo
comportamento: egli si schiera dalla
parte degli ultimi. Il suo è un
progetto che è spesso nascosto sotto
il terreno opaco delle vicende
umane, che vedono trionfare “i
superbi, i potenti e i ricchi". Eppure
la sua forza segreta è destinata alla
fine a svelarsi, per mostrare chi sono
i veri prediletti di Dio: “Coloro che lo
temono", fedeli alla sua parola; “gli
umili, gli affamati, Israele suo servo",
ossia la comunità del popolo di Dio
che, come Maria, è costituita da
coloro che sono “poveri", puri e



semplici di cuore. È quel “piccolo
gregge" che è invitato a non temere
perché al Padre è piaciuto dare ad
esso il suo regno (cfr. Lc 12, 32). E
così questo canto ci invita ad
associarci a questo piccolo gregge, ad
essere realmente membri del Popolo
di Dio nella purezza e nella
semplicità del cuore, nell'amore di
Dio.

Raccogliamo, allora, l'invito che nel
suo commento al testo del Magnificat
ci rivolge sant'Ambrogio. Dice il
grande Dottore della Chiesa: “Sia in
ciascuno l'anima di Maria a
magnificare il Signore, sia in
ciascuno lo spirito di Maria a
esultare in Dio; se, secondo la carne,
una sola è la madre di Cristo,
secondo la fede tutte le anime
generano Cristo; ognuna infatti
accoglie in sé il Verbo di Dio...
L'anima di Maria magnifica il
Signore, e il suo spirito esulta in Dio,
perché, consacrata con l'anima e con



lo spirito al Padre e al Figlio, essa
adora con devoto affetto un solo Dio,
dal quale tutto proviene, e un solo
Signore, in virtù del quale esistono
tutte le cose" ( Expositio Evangelii
secundum Lucam, 2, 26-27) .

In questo meraviglioso commento
del Magnificat di Sant'Ambrogio mi
tocca sempre particolarmente la
parola sorprendente: “Se, secondo la
carne, una sola è la madre di Cristo,
secondo la fede tutte le anime
generano Cristo; ognuna infatti
accoglie in sé il Verbo di Dio". Così il
santo Dottore, interpretando le
parole della Madonna stessa, ci invita
a far sì che nella nostra anima e nella
nostra vita il Signore trovi una
dimora. Non dobbiamo solo portarlo
nel cuore, ma dobbiamo portarlo al
mondo, cosicché anche noi possiamo
generare Cristo per i nostri tempi.
Preghiamo il Signore perché ci aiuti a
magnificarlo con lo spirito e l'anima



di Maria e a portare di nuovo Cristo
al nostro mondo».

Benedetto XVI (XXI secolo). Discorso
all'Udienza generale , 15-II-2006.

* * *

LA VOCE DEI PADRI

«Si deve considerare che il superiore
andò dall'inferiore per aiutarlo:
Maria da Elisabetta, Cristo da
Giovanni. E al momento dell'arrivo
di Maria si mettono in evidenza i
benefici della presenza divina.
Osserva in quali modi assai diversi in
ognuno di essi: Elisabetta sente per
prima cosa la voce, ma Giovanni la
prima cosa che sente è la grazia.
Quella percepì secondo l'ordine
naturale, questi si rallegrò del
mistero soprannaturale. Quella notò
l'arrivo di Maria, questi l'arrivo del
Signore. E quando il figlio fu colmo
di Spirito Santo, allora anche la
madre ne fu colma [...].



A che debbo che la madre del mio
Signore venga a me? ( Lc 1, 43).
Elisabetta non parla come una
ignorante, ma riconosce l'effetto
della grazia divina, non del merito
umano. In altre parole: perché mi
arriva questa felicità, che la Madre
del mio Signore viene a trovarmi?
Riconosco di non aver nulla che lo
giustifichi. Per quale giustizia, per
quali azioni, per quali meriti? Io
presagisco il miracolo, riconosco il
mistero: la Madre del Signore è
incinta del Verbo, è piena di Dio [...].

Maria rimase con lei circa tre mesi,
poi tornò a casa sua ( Lc 1, 56). Si
capisce bene come Santa Maria, da
un lato, prestasse i suoi servigi e,
dall'altro, lo abbia fatto per un
numero simbolico di mesi. Dunque
non restò tanto tempo solo perché
era una parente, ma anche a
beneficio del profeta. Infatti, se solo
il suo arrivo produsse un effetto
tanto grande che, al saluto di Maria,



il bambino sussultò di gioia nel seno
materno e sua madre [Elisabetta] si
riempì di Spirito Santo, che valore
potremo dare agli effetti della
presenza di Maria per tanto tempo?».

Sant'Ambrogio di Milano (IV secolo). 
Expositio Evangelii secundum Lucam
2, 22-23. 25. 29.

* * *

«Il saluto di Maria fu efficace in
quanto riempì Elisabetta di Spirito
Santo. Con la sua parola, mediante la
profezia, fece sgorgare dalla cugina,
come da una sorgente, un fiume di
doni divini. Infatti, dove arriva la
piena di grazia, là tutto si colma di
gioia.

Elisabetta fu piena di Spirito Santo ed
esclamò a gran voce: “Benedetta tu fra
le donne, e benedetto il frutto del tuo
grembo! A che debbo che la Madre del
mio Signore venga a me? " ( Lc 1,
41-43). Benedetta fra le donne! Tu,



infatti, per lei sei diventata principio
di rigenerazione. Tu ci hai dato il
permesso di entrare nel Paradiso e
hai messo in fuga l'antico dolore.
Grazie a te, il genere umano non è
più oltraggiato. Gli eredi di Eva non
hanno più paura dell'antica
maledizione, perché Cristo,
Redentore degli uomini, Salvatore
della natura, spirituale Adamo, viene
dal tuo grembo a guarire le ferite
dell'uomo terreno».

Pseudo Gregorio Taumaturgo (V
secolo). Omelia II sull'Assunzione .

* * *

«In che maniera l'anima può
aumentare il Signore? Infatti, se Dio
non può crescere né diminuire, dato
che è colui che è, come mai ora Maria
dice: l'anima mia magnifica il
Signore? (Lc 1, 46).

Come i pittori di ritratti, una volta
che hanno scelto come modello, per



esempio, il volto del re, mettono tutta
la loro abilità di artisti nel riprodurre
quell'unico modello, così ognuno di
noi, trasformando la propria anima a
immagine di Cristo, compone un
ritratto di Lui che sarà più o meno
perfetto: certe volte, sciatto e
imbrattato; altre volte, chiaro e
luminoso, assai simile all'originale.

Così dunque, quando io abbia fatto
grande l'immagine dell'immagine,
che è la mia anima; quando io l'abbia
resa grande con le opere, con il
pensiero e con le parole, allora
l'immagine di Dio diventa sempre
più chiara, e il Signore stesso, del
quale l'anima è immagine, risulta
ingrandito nella nostra stessa anima.
E come il Signore cresce nella nostra
immagine, così, se siamo peccatori,
Egli diminuisce e decresce».

Origene (III secolo). Commentarii in
Evangelii secundum Lucam 8, 2.

* * *



LA VOCE DEI SANTI

«Accade a volte che il peccatore
cerchi in una cosa quello che non
potrà trovare, e invece lo trova il
giusto: la proprietà del peccatore è
riservata al giusto ( Pro 13, 22). Così
Eva fu attratta dal frutto, ma non
trovò in esso tutto ciò che desiderava;
la Santissima Vergine, invece, trovò
nel suo frutto tutto ciò che Eva aveva
desiderato.

Costei nel suo frutto cercava tre cose:

Primo , quello che in modo
ingannevole le aveva promesso il
diavolo, essere come Dio, conoscitori
del bene e del male. E mentì, perché
è menzognero e padre della
menzogna. Eva, avendo mangiato il
frutto, non riuscì ad essere simile a
Dio, ma l'opposto; con il peccato si
allontanò da Dio suo Salvatore e fu
espulsa dal Paradiso. Maria, invece,
lo trovò nel frutto del suo grembo, e
con Lei tutti noi cristiani, perché



attraverso Cristo ci uniamo e
diventiamo simili a Dio.

Secondo , Eva nel suo frutto cercò il
piacere, perché le era sembrato
buono da mangiare; però non
l'ottenne, e inaspettatamente si rese
conto di essere nuda e sentì il dolore.
Nel frutto della Vergine, al contrario,
troviamo dolcezza e buon sapore.

Terzo , il frutto di Eva era bello a
vedersi; però più bello è quello di
Maria, che gli angeli vogliono
contemplare. Di conseguenza, Eva
non poté trovare nel suo frutto ciò
che del resto nessun peccatore trova
nel proprio peccato. Cerchiamo,
invece, ciò che desideriamo nel
frutto della Vergine».

San Tommaso d'Aquino (XIII secolo). 
Expositio in Ave Maria .



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/vita-di-maria-vi-
magistero-padri-santi/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/vita-di-maria-vi-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it/article/vita-di-maria-vi-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it/article/vita-di-maria-vi-magistero-padri-santi/

	Vita di Maria (VI): Magistero, Padri, santi

