
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Indonesia, Papua
Nuova Guinea,
Timor-Leste e
Singapore

Dal 2 al 13 settembre 2024 papa
Francesco si è recato in
Indonesia, Papua Nuova
Guinea, Timor-Leste e
Singapore per un viaggio
apostolico. In questo articolo
puoi trovare tutte le omelie e i
discorsi pronunciati durante il
suo viaggio.



18/09/2024

Indonesia - Papua Nuova Guinea - 
Timor-Leste - Singapore

INDONESIA

Mercoledì, 4 settembre 2024

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti, i
Diaconi, i Consacrati, le Consacrate, i
Seminaristi e i Catechisti

Giovedì, 5 settembre 2024

Incontro interreligioso

Incontro con gli assisiti dalle realtà
caricative



Santa Messa

PAPUA NUOVA GUINEA

Sabato, 7 settembre 2024

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Incontro con i Vescovi della Papua
Nuova Guinea e delle Isole Salomone,
i Sacerdoti, i Diaconi, i Consacrati, le
Consacrate, i Seminaristi e i
Catechisti

Domenica, 8 settembre 2024

Santa Messa

Angelus

Incontro con i Fedeli della Diocesi di
Vanimo



Lunedì, 9 settembre 2024

Incontro con i giovani

TIMOR-LESTE

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Martedì, 10 settembre 2024

Visita ai Bambini con disabilità della
Scuola “Irmãs Alma”

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti, i
Diaconi, i Consacrati, le Consacrate, i
Seminaristi e i Catechisti

Santa Messa

Mercoledì, 11 settembre 2024

Incontro con i giovani



SINGAPORE

Giovedì, 12 settembre 2024

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Santa Messa

Venerdì, 13 settembre 2024

Incontro Interreligioso con i giovani

INDONESIA

Mercoledì, 4 settembre 2024

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Presidente,



distinte Autorità,

eminentissimi Signori Cardinali,

Signori Vescovi,

illustri Rappresentanti delle
comunità religiose, delle diverse
religioni,

illustri Rappresentanti della società
civile,

Membri del Corpo Diplomatico!

Ringrazio cordialmente Lei, Signor
Presidente, per il gradito invito a
visitare il Paese e per le sue gentili
parole di saluto. Rivolgo al
Presidente eletto il mio più sentito
augurio per un fruttuoso lavoro al
servizio dell’Indonesia, immenso
arcipelago di migliaia e migliaia di
isole bagnate dal mare che collega
l’Asia all’Oceania.

Si potrebbe quasi affermare che,
come l’oceano è l’elemento naturale



che unisce tutte le isole indonesiane,
così il mutuo rispetto per le
specifiche caratteristiche culturali,
etniche, linguistiche e religiose di
tutti i gruppi umani di cui si
compone l’Indonesia è il tessuto
connettivo indispensabile a rendere
unito e fiero il popolo indonesiano.

Il vostro motto nazionale “Bhinneka
tunggal ika” (“Uniti nelle diversità”,
letteralmente “Molti, ma uno”)
manifesta bene questa realtà
multiforme di popoli diversi
saldamente uniti in una sola
Nazione. E inoltre mostra che, come
la grande biodiversità presente in
questo arcipelago è fonte di
ricchezza e splendore, analogamente
le differenze specifiche
contribuiscono a formare un
magnifico mosaico, nel quale ogni
tessera è insostituibile elemento per
comporre una grande opera
originale e preziosa. E questo è il



vostro tesoro, è la vostra ricchezza
più grande.

L’armonia nel rispetto delle diversità
si raggiunge quando ogni visione
particolare tiene conto delle
necessità comuni e quando ogni
gruppo etnico e confessione religiosa
agiscono in spirito di fraternità,
perseguendo il nobile fine di servire
il bene di tutti. La consapevolezza di
partecipare a una storia condivisa,
nella quale ciascuno porta il proprio
contributo e dove è fondamentale la
solidarietà di ogni parte verso il
tutto, aiuta a individuare le giuste
soluzioni, a evitare l’esasperazione
dei contrasti e a trasformare la
contrapposizione in fattiva
collaborazione.

Questo saggio e delicato equilibrio,
tra la molteplicità delle culture e
delle differenti visioni ideologiche e
le ragioni che cementano l’unità, va
continuamente difeso da ogni



sbilanciamento. Si tratta di un lavoro
artigianale, ripeto, un lavoro
artigianale affidato a tutti, ma in
maniera speciale all’azione svolta
dalla politica, quando essa si pone
come obiettivo l’armonia, l’equità, il
rispetto dei diritti fondamentali
dell’essere umano, uno sviluppo
sostenibile, la solidarietà e il
perseguimento della pace, sia
all’interno della società sia con gli
altri popoli e Nazioni. E da qui la
grandezza della politica. Diceva un
saggio che la politica è la forma più
alta della carità. È bello questo.

Per favorire una pacifica e
costruttiva armonia, che assicuri la
pace e unisca le forze per sconfiggere
gli squilibri e le sacche di miseria,
che ancora persistono in alcune
zone, la Chiesa desidera
incrementare il dialogo
interreligioso. Si potranno eliminare
in questo modo i pregiudizi e far
crescere un clima di rispetto e di



fiducia reciproca, indispensabile per
affrontare le sfide comuni, tra le
quali quella di contrastare
l’estremismo e l’intolleranza, i quali –
distorcendo la religione – tentano di
imporsi servendosi dell’inganno e
della violenza. Invece la vicinanza,
l’ascoltare l’opinione degli altri,
questo crea la fratellanza di una
Nazione. E questa è una cosa molto
bella, molto bella.

La Chiesa Cattolica si pone al servizio
del bene comune e desidera
rafforzare la collaborazione con le
istituzioni pubbliche e altri soggetti
della società civile, ma mai facendo
proselitismo, mai; rispetta la fede di
ogni persona. E con questo,
incoraggia la formazione di un
tessuto sociale più equilibrato e per
assicurare una distribuzione più
efficiente ed equa dell’assistenza
sociale.



Permettetemi di fare ora un
riferimento al Preambolo della
vostra Costituzione del 1945, il quale
offre indicazioni preziose sulla
direzione del cammino che
l’Indonesia democratica e
indipendente ha scelto. E questa è
una storia molto bella; quando uno la
legge, vede che è stata una scelta di
tutti.

Per ben due volte in poche righe il
Preambolo fa riferimento a Dio
onnipotente e alla necessità che la
sua benedizione scenda sul nascente
Stato dell’Indonesia. Similmente, il
testo che apre la vostra Legge
fondamentale a due riprese tratta
della giustizia sociale, auspicando
che si instauri un ordinamento
internazionale fondato su di essa,
considerata tra i principali obiettivi
da realizzare a vantaggio dell’intero
popolo indonesiano.



Unità nella molteplicità, giustizia
sociale, benedizione divina sono
dunque i principi fondamentali,
destinati a ispirare e orientare i
programmi specifici, sono come la
struttura portante, la solida base
sulla quale costruire la casa. E come
non notare che tali principi si
accordano molto bene con il motto di
questa mia visita in Indonesia: “Fede,
fraternità, compassione”?

Purtroppo, invece, si riscontrano nel
mondo attuale alcune tendenze che
ostacolano lo sviluppo della
fraternità universale (cfr Lett. enc. 
Fratelli tutti, 9). In diverse regioni
constatiamo il sorgere di violenti
conflitti, che sono spesso il risultato
di una mancanza di rispetto
reciproco, della volontà intollerante
di far prevalere a tutti i costi i propri
interessi, la propria posizione, o la
propria parziale narrazione storica,
anche quando ciò comporta
sofferenze senza fine per intere

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#9


collettività e sfocia in vere e proprie
guerre sanguinose.

A volte poi si sviluppano violente
tensioni all’interno degli Stati, per la
ragione che chi detiene il potere
vorrebbe tutto uniformare,
imponendo la propria visione anche
in questioni che dovrebbero essere
lasciate all’autonomia dei singoli o
dei gruppi.

D’altra parte, malgrado le suadenti
dichiarazioni programmatiche, sono
molte le situazioni in cui manca un
effettivo e lungimirante impegno per
costruire la giustizia sociale. Ne
deriva che una parte considerevole
dell’umanità viene lasciata ai
margini, senza i mezzi per
un’esistenza dignitosa e senza difesa
per far fronte a gravi e crescenti
squilibri sociali, che innescano acuti
conflitti. E come si risolve questo?
Con una legge di morte, cioè limitare
le nascite, limitare la ricchezza più



grande che ha un Paese, che sono le
nascite. Il vostro Paese, invece, ha
famiglie di tre, quattro, cinque figli
che vanno avanti. E questo si vede
nel livello d’età del Paese. Continuate
così. È un esempio per tutti i Paesi.
Forse questo fa ridere; forse certe
famiglie preferiscono avere un gatto,
un cagnolino, e non un figlio. Questo
non va.

In altri contesti, invece, si ritiene di
poter o dover prescindere dal
ricercare la benedizione di Dio,
giudicandola superflua per l’essere
umano e per la società civile, che si
dovrebbero promuovere con le loro
proprie forze, ma che, così facendo,
incontrano spesso la frustrazione e il
fallimento. Al contrario, vi sono casi
in cui la fede in Dio viene
continuamente posta in primo piano,
ma spesso per essere purtroppo
manipolata e per servire non a
costruire pace, comunione, dialogo,
rispetto, collaborazione, fraternità, a



costruire il Paese, ma per fomentare
divisioni e odio.

Fratelli e sorelle, di fronte a queste
ombre, rallegra osservare come la
filosofia che ispira l’organizzazione
dello Stato indonesiano manifesti
saggezza ed equilibrio. Faccio mie, a
tale proposito, le parole pronunciate
da San Giovanni Paolo II, proprio in
questo Palazzo, in occasione della
sua visita del 1989. Egli tra l’altro
affermò: «Nel riconoscere la
presenza di una legittima diversità,
nel rispettare i diritti umani e politici
di tutti i cittadini e nel promuovere
la crescita dell’unità nazionale
fondata sulla tolleranza e il rispetto
per gli altri, voi gettate le
fondamenta di quella società giusta e
pacifica che tutti gli Indonesiani
desiderano per se stessi e che
vogliono trasmettere ai propri
figli» (Discorso al Presidente della
Repubblica indonesiana e alle
Autorità, Jakarta, 9 ottobre 1989).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891009_pres-indonesia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891009_pres-indonesia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891009_pres-indonesia.html


Anche se a volte, nel corso delle
vicende storiche, i principi ispiratori
sopra richiamati non sempre hanno
avuto la forza di imporsi in ogni
circostanza, essi rimangono validi e
affidabili, come un faro che mostra la
direzione da percorrere e avverte
circa i più pericolosi errori da
evitare.

Signor Presidente, Signore e Signori,

auspico che tutti, nel loro quotidiano
agire, sappiano trarre ispirazione da
questi principi e renderli effettivi
nell’adempimento ordinario dei
rispettivi doveri, perché opus
justitiae pax, la pace è frutto della
giustizia. L’armonia infatti si ottiene
quando ciascuno si impegna non solo
per i propri interessi e la propria
visione, ma in vista del bene di tutti,
per costruire ponti, per favorire
accordi e sinergie, per unire le forze
allo scopo di sconfiggere ogni forma
di miseria morale, economica,



sociale, e promuovere pace e
concordia.

Cari fratelli e sorelle, continuate sulla
vostra strada, che è così bella e così
giusta. E così porto la benedizione a
tutto il popolo: Dio benedica
l’Indonesia con la pace, per un futuro
ricco di speranza. Dio benedica tutti
voi!

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti,
i Diaconi, i Consacrati, le
Consacrate, i Seminaristi e i
Catechisti

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Ci sono cardinali, ci sono vescovi, ci
sono preti, ci sono suore, ci sono le
laiche, i laici, ci sono i bambini, ma
tutti siamo fratelli. Non è più
importante il Papa, il cardinale, il
vescovo… Tutti fratelli. Ognuno ha il



suo compito per far crescere il
popolo di Dio. Capito?

Saluto il Cardinale, i Vescovi, i
sacerdoti, i diaconi, le consacrate e i
consacrati, i seminaristi e i catechisti
presenti. Ringrazio il Presidente della
Conferenza Episcopale per le sue
parole, e anche i fratelli e le sorelle
che hanno condiviso con noi le loro
testimonianze.

Come è stato ricordato, il motto
scelto per questa Visita Apostolica è
“Fede, fraternità, compassione”.
Penso che siano tre virtù che
esprimono bene sia il vostro
cammino di Chiesa sia la vostra
indole di popolo, etnicamente e
culturalmente molto varia, ma al
tempo stesso caratterizzata da una
connaturale tensione all’unità e alla
convivenza pacifica, come
testimoniano i principi tradizionali
della Pancasila. Vorrei riflettere
insieme con voi su queste tre parole.



La prima è fede. L’Indonesia è un
grande Paese, con enormi ricchezze
naturali, a livello di flora, di fauna, di
risorse energetiche e di materie
prime, e così via. Una ricchezza così
grande potrebbe facilmente
trasformarsi, letta con superficialità,
in motivo di orgoglio e di
presunzione, ma, se considerata con
mente e cuore aperti, può essere
invece un richiamo a Dio, alla sua
presenza nel cosmo, nella sua vita e
nella nostra vita, come ci insegna la
Sacra Scrittura (cfr Gen 1; Sir
42,15-43,33). È il Signore, infatti, che
dona tutto questo. Non c’è un
centimetro del meraviglioso
territorio indonesiano, né un istante
della vita di ognuno dei suoi milioni
di abitanti che non sia dono del
Signore, segno del suo amore
gratuito e preveniente di Padre. E
guardare a tutto questo con umili
occhi di figli ci aiuta a credere, a
riconoscerci piccoli e amati (cfr Sal 8)



e a coltivare sentimenti di
gratitudine e di responsabilità.

Ce ne ha parlato Agnes, a proposito
del nostro rapporto con il creato e
con i fratelli, specialmente i più
bisognosi, da vivere con uno stile
personale e comunitario improntato
al rispetto, alla civiltà e all’umanità,
con sobrietà e carità francescana.

Dopo la fede, la seconda parola del
motto è fraternità. Una poetessa del
novecento ha usato un’espressione
molto bella per descrivere questo
atteggiamento: ha scritto che essere
fratelli vuol dire amarsi
riconoscendosi «diversi come due
gocce d’acqua». [1] Bello! Ed è
proprio così. Non ci sono due gocce
d’acqua uguali l’una all’altra, né ci
sono due fratelli, nemmeno gemelli,
completamente identici. Vivere la
fraternità, allora, vuol dire
accogliersi a vicenda riconoscendosi
uguali nella diversità.



Anche questo è un valore caro alla
tradizione della Chiesa indonesiana,
che si manifesta nell’apertura con cui
essa si relaziona alle varie realtà che
la compongono e la circondano, a
livello culturale, etnico, sociale e
religioso, valorizzando l’apporto di
tutti e donando generosamente il suo
in ogni contesto. Questo, fratelli e
sorelle, è importante, perché
annunciare il Vangelo non vuol dire
imporre o contrapporre la propria
fede a quella degli altri, non vuol dire
fare proselitismo, vuol dire donare e
condividere la gioia dell’incontro con
Cristo (cfr 1 Pt 3,15-17), sempre con
grande rispetto e affetto fraterno per
chiunque. E in questo vi invito a
mantenervi sempre così: aperti e
amici di tutti – quell’espressione mi
piace tanto: “mano nella mano”,
andare così, come ha detto don Maxi
–, profeti di comunione, in un mondo
dove sembra invece stia crescendo
sempre più la tendenza a dividersi,
imporsi e provocarsi a vicenda (cfr



Esort. ap. Evangelii gaudium, 67). E
su questo voglio dirvi una cosa: voi
sapete chi è la persona che nel
mondo fa le più grandi divisioni? Lo
sapete chi è? Il grande divisore, che
sempre divide, divide… Gesù unisce e
questo divide. È il diavolo. State
attenti!

È importante cercare di arrivare a
tutti, come ci ha ricordato Suor Rina,
con l’auspicio di poter tradurre in 
Bahasa Indonesia, oltre ai testi della
Parola di Dio, anche gli insegnamenti
della Chiesa, per renderli accessibili
a più persone possibile. E lo ha
evidenziato anche Nicholas,
descrivendo la missione del
catechista con l’immagine di un
“ponte” che unisce. Questo mi ha
colpito, e mi ha fatto pensare allo
spettacolo meraviglioso, nel grande
arcipelago indonesiano, di migliaia
di “ponti del cuore” che uniscono
tutte le isole, e ancora di più a
milioni di tali “ponti” che uniscono

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Alcune_sfide_culturali


tutte le persone che vi abitano! Ecco
un’altra bella immagine della
fraternità: un ricamo immenso di fili
d’amore che attraversano il mare,
superano le barriere e abbracciano
ogni diversità, facendo di tutti «un
cuore solo e un’anima sola» (cfr At
4,32). Il linguaggio del cuore, non
dimenticate!

E veniamo alla terza parola: 
compassione, che è molto legata alla
fraternità. Compassione vuol dire
patire con l’altro, condividere i
sentimenti: è una bella parola! Come
sappiamo, infatti, la compassione
non consiste nel dispensare
elemosine a fratelli e sorelle
bisognosi guardandoli dall’alto in
basso, guardandoli dalle proprie
sicurezze e dai propri privilegi, ma al
contrario, compassione significa farci
vicini gli uni agli altri, spogliandoci
di tutto ciò che può impedirci di
chinarci per entrare davvero in
contatto con chi sta a terra, e così



sollevarlo e ridargli speranza (cfr
Lett. enc. Fratelli tutti, 70). E questo è
importante: toccare la povertà.
Quando io confesso, domando
sempre alle persone adulte: “Tu fai
elemosina?”, e mi dicono di sì,
generalmente, perché è gente buona.
Ma la seconda domanda è: “Tu,
quando fai l’elemosina, tocchi la
mano del mendicante? Guardi nei
suoi occhi? O gli butti la moneta da
lontano per non toccarlo? Questa è
una cosa che dobbiamo imparare
tutti: la compassione significa
soffrire, patire, accompagnare nei
sentimenti chi sta soffrendo e
abbracciarlo, accompagnarlo. E non
solo: vuol dire anche abbracciarne i
sogni e desideri di riscatto e di
giustizia, prendersene cura, farsene
promotori e cooperatori,
coinvolgendo anche altri, allargando
la “rete” e i confini in un grande
dinamismo espansivo di carità (cfr 
ivi, 203). E questo non vuol dire

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#70


essere comunista, questo vuol dire
carità, vuol dire amore.

C’è chi ha paura della compassione
perché la considera una debolezza –
soffrire con l’altro una debolezza –
ed esalta invece, come se fosse una
virtù, la scaltrezza di chi fa i propri
interessi mantenendosi a distanza da
tutti, non lasciandosi “toccare” da
niente e da nessuno, pensando così
di essere più lucido e libero nel
raggiungere i propri scopi. Purtroppo
io ricordo una persona molto ricca,
ricchissima, a Buenos Aires, ma che
aveva il vizio di prendere, prendere,
prendere, sempre più soldi. È morto
e ha lasciato un’eredità enorme.
Sapete quali erano le battute che
faceva la gente? “Poveretto, non
hanno potuto chiudere la bara!”.
Voleva prendersi tutto e non ha
preso niente. Fa ridere, ma non
dimenticate una cosa: il diavolo
entra dalle tasche, sempre! È vero. Il
fatto di avere le ricchezze come



sicurezza è un modo falso di
guardare alla realtà. Ciò che manda
avanti il mondo non sono i calcoli di
interesse – che finiscono in genere
col distruggere il creato e dividere le
comunità – ma la carità che si dona.
Questo porta avanti: la carità che si
dona. E la compassione non offusca
la visione reale della vita, anzi, ci fa
vedere meglio le cose, nella luce
dell’amore, cioè ci fa vedere meglio
le cose con gli occhi del cuore. E
vorrei ripeterlo, per favore, state
attenti, non dimenticate: il diavolo
entra dalle tasche!

Il portale di questa Cattedrale, nella
sua architettura, mi sembra riassuma
molto bene quanto abbiamo detto, in
chiave mariana. Esso infatti è
sorretto, al centro dell’arco a sesto
acuto, da una colonna sulla quale è
posta una statua della Vergine Maria.
Ci mostra così la Madre di Dio prima
di tutto come modello di fede, mentre
simbolicamente sostiene, col suo



piccolo “sì” (cfr Lc 1,38), tutto
l’edificio della Chiesa. Il suo corpo
fragile, appoggiato alla colonna, alla
roccia che è Cristo, sembra infatti
portare con Lui su di sé il peso di
tutta la costruzione, come a dire che
essa, opera del lavoro e dell’ingegno
dell’uomo, non può sostenersi da
sola. Maria appare poi come
immagine di fraternità, nel gesto di
accogliere, in mezzo al portale
principale, tutti coloro che vogliono
entrare. È la madre che accoglie. E
infine è anche icona di compassione,
nel suo vigilare e proteggere il
popolo di Dio che, con le gioie e i
dolori, le fatiche e le speranze si
raduna nella casa del Padre. È la
madre della compassione.

Cari fratelli e sorelle, mi piace
concludere questa conversazione
riprendendo ciò che San Giovanni
Paolo II, in visita qui alcuni decenni
orsono, ha detto proprio rivolgendosi
ai vescovi, ai sacerdoti, ai religiosi e

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html


alle religiose. Citava il versetto del
Salmo: «Laetentur insulae multae» –
«Gioiscano le isole tutte» (Sal 96,1) e
invitava i suoi ascoltatori a
realizzarlo, «rendendo testimonianza
alla gioia della Risurrezione e dando
la […] vita cosicché anche le isole più
lontane possano “gioire” udendo il
Vangelo, di cui voi siete veri
predicatori, insegnanti e
testimoni» (Incontro con i Vescovi, il
clero e i religiosi dell’Indonesia,
Jakarta, 10 ottobre 1989).

Anch’io vi rinnovo questa
esortazione, e vi incoraggio a
continuare la vostra missione forti
nella fede, aperti a tutti nella 
fraternità e vicini a ciascuno nella 
compassione. Forti, aperti e vicini,
con la fortezza della fede. L’apertura
per accogliere tutti, tutti! Mi colpisce
tanto quella parabola del Vangelo,
quando gli invitati a nozze non
hanno voluto venire e non sono
venuti. Che cosa fa il Signore? Si

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891010_vescovi-jakarta.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891010_vescovi-jakarta.html


amareggia? No, ha capito qualcosa
quell’uomo e manda i suoi servi:
“Andate agli incroci delle strade e
portate tutti, tutti, tutti dentro. Tutti
dentro, con questo stile tanto bello
che è andare avanti con la
fratellanza, con la compassione, con
l’unità… Tutti. E penso a tante isole,
tante isole… E il Signore dice alla
gente buona, a voi: “Tutti, tutti” –
“Ma, Signore, quello…” – “Tutti, tutti”.
Anzi, il Signore dice: “buoni e
cattivi”, tutti!

Anch’io vi rinnovo questa
esortazione e vi incoraggio a
continuare la vostra missione, forti
nella fede, aperti a tutti nella
fraternità e vicini a ciascuno nella
compassione. Fede, fraternità e
compassione. Tre parole che vi
lascio, e voi dopo ci pensate. Fede,
fraternità e compassione. Vi
benedico, vi ringrazio per il tanto
bene che fate ogni giorno in tutte
queste belle isole! Prego per voi.



Prego ma, per favore, vi chiedo di
pregare per me. E state attenti a una
cosa: pregate a favore, non contro!
Grazie.

[1] W. Szymborska, “Nulla due volte
accade”, in La gioia di scrivere. Tutte
le poesie (1945-2009), Milano, 2009, p.
45.

Giovedì, 5 settembre 2024

Incontro interreligioso

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Sono felice di trovarmi qui, nella più
grande Moschea dell’Asia, insieme a
tutti voi. Saluto il Grande Imam e lo
ringrazio per le parole che mi ha
rivolto, ricordando che questo luogo
di culto e di preghiera è anche “una
grande casa per l’umanità”, in cui
ciascuno può entrare per fermarsi



con sé stesso, per dare spazio a
quell’anelito di infinito che porta nel
cuore, per cercare l’incontro con il
divino e vivere la gioia dell’amicizia
con gli altri.

Mi piace ricordare che questa
Moschea è stata progettata
dall’architetto Friedrich Silaban, che
era cristiano e si aggiudicò la vittoria
del concorso. Ciò attesta che, nella
storia di questa Nazione e nella
cultura che vi si respira, la Moschea,
come anche gli altri luoghi di culto,
sono spazi di dialogo, di rispetto
reciproco, di armonica convivenza
tra le religioni e le diverse sensibilità
spirituali. Questo è un grande dono
che ogni giorno siete chiamati a
coltivare, perché l’esperienza
religiosa sia punto di riferimento di
una società fraterna e pacifica e mai
motivo di chiusura e di scontro.

A tale proposito mi piace ricordare la
costruzione di un tunnel sotterraneo



– il “tunnel dell’amicizia” – che
collega la Moschea Istiqlal e la
Cattedrale di Santa Maria
dell’Assunzione. Si tratta di un segno
eloquente, che permette a questi due
grandi luoghi di culto di essere non
soltanto l’uno “di fronte” all’altro, ma
anche l’uno “collegato” all’altro.
Questo passaggio infatti permette un
incontro, un dialogo, una reale
possibilità di «scoprire e trasmettere
la “mistica” di vivere insieme, di
mescolarci, di incontrarci, […] di
partecipare a questa marea un po’
caotica che può trasformarsi in una
vera esperienza di fraternità, in una
carovana solidale, in un santo
pellegrinaggio» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 87). Vi incoraggio a
proseguire su questa strada: che tutti,
tutti insieme, ciascuno coltivando la
propria spiritualità e praticando la
propria religione, possiamo
camminare alla ricerca di Dio e
contribuire a costruire società
aperte, fondate sul rispetto reciproco

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo


e sull’amore vicendevole, capaci di
isolare le rigidità, i fondamentalismi
e gli estremismi, che sono sempre
pericolosi e mai giustificabili.

Non si tratta soltanto di una
reciproca cortesia, di qualcosa di
formale, no! Si tratta invece di un
comune cammino di amicizia che
avete iniziato da tempo, sostenuti da
chi nel Paese ha avuto responsabilità
civili e politiche, incoraggiato dai
diversi leader religiosi, ma che è
stato possibile soprattutto per la bella
disposizione d’animo del popolo
indonesiano, per la vostra apertura
interiore, per l’accoglienza che
sapete offrirvi reciprocamente, per la
capacità che avete di armonizzare le
diversità.

In questa prospettiva, simboleggiata
dal tunnel sotterraneo, vorrei
lasciarvi due consegne per
incoraggiare il cammino dell’unità e



dell’armonia che già avete
intrapreso.

La prima è: guardare sempre in
profondità, perché solo lì si può
trovare ciò che unisce al di là delle
differenze. Infatti, mentre in
superficie ci sono gli spazi della
Moschea e della Cattedrale, ben
definiti e frequentati dai rispettivi
fedeli, sotto terra, lungo il tunnel,
quelle stesse persone diverse si
incontrano e possono accedere al
mondo religioso dell’altro. Questa
immagine ci ricorda una cosa
importante: che gli aspetti visibili
delle religioni – i riti, le pratiche e
così via – sono un patrimonio
tradizionale che va tutelato e
rispettato; ma ciò che sta “sotto”,
quello che scorre in modo
sotterraneo, proprio come il “tunnel
dell’amicizia”, potremmo dire la
radice comune a tutte le sensibilità
religiose è una sola: la ricerca
dell’incontro con il divino, la sete di



infinito che l’Altissimo ha posto nel
nostro cuore, la ricerca di una gioia
più grande e di una vita più forte di
ogni morte, che anima il viaggio della
nostra vita e ci spinge a uscire dal
nostro io per andare incontro a Dio.
Ecco, ricordiamoci questo:
guardando in profondità, cogliendo
ciò che scorre nell’intimo della
nostra vita, il desiderio di pienezza
che abita il profondo del nostro
cuore, noi ci scopriamo tutti fratelli,
tutti pellegrini, tutti in cammino
verso Dio, al di là di ciò che ci
differenzia.

Il secondo invito è: avere cura dei
legami. Il tunnel è stato costruito da
una parte all’altra per creare un
collegamento tra due luoghi diversi e
distanti. Questo fa il passaggio
sotterraneo: collega, cioè crea un
legame. A volte noi pensiamo che
l’incontro tra le religioni sia una
questione che riguarda il cercare a
tutti i costi dei punti in comune tra le



diverse dottrine e professioni
religiose. In realtà, può succedere
che un approccio del genere finisca
per dividerci, perché le dottrine e i
dogmi di ogni esperienza religiosa
sono diversi. Quello che realmente ci
avvicina è creare un collegamento
tra le nostre diversità, avere cura di
coltivare legami di amicizia, di
attenzione, di reciprocità. Sono
relazioni in cui ciascuno si apre
all’altro, in cui ci impegniamo a
ricercare insieme la verità
imparando dalla tradizione religiosa
dell’altro; a venirci incontro nelle
necessità umane e spirituali. Sono
legami che ci permettono di lavorare
insieme, di marciare uniti nel
perseguire qualche obiettivo, nella
difesa della dignità dell’uomo, nella
lotta alla povertà, nella promozione
della pace. L’unità nasce dai vincoli
personali di amicizia, dal rispetto
reciproco, dalla difesa vicendevole
degli spazi e delle idee altrui. Che



possiate sempre avere cura di
questo!

Cari fratelli e sorelle, “promuovere
l’armonia religiosa per il bene
dell’umanità” è l’ispirazione che
siamo chiamati a seguire e che dà
anche il titolo alla Dichiarazione
congiunta preparata per questa
occasione. In essa assumiamo con
responsabilità le gravi e talvolta
drammatiche crisi che minacciano il
futuro dell’umanità, in particolare le
guerre e i conflitti, purtroppo
alimentati anche dalle
strumentalizzazioni religiose, ma
anche la crisi ambientale, diventata
un ostacolo per la crescita e la
convivenza dei popoli. E davanti a
questo scenario è importante che i
valori comuni a tutte le tradizioni
religiose siano promossi e rafforzati,
aiutando la società a «sconfiggere la
cultura della violenza e
dell’indifferenza» (Dichiarazione



congiunta di Istiqlal) e a promuovere
la riconciliazione e la pace.

Vi ringrazio per questo cammino
comune che portate avanti.
L’Indonesia è un grande Paese, un
mosaico di culture, di etnie e
tradizioni religiose, una ricchissima
diversità che si rispecchia anche
nella varietà dell’ecosistema e
dell’ambiente circostante. E se è vero
che ospitate la più grande miniera
d’oro del mondo, sappiate che il
tesoro più prezioso è la volontà che
le differenze non diventino motivo di
conflitto ma si armonizzino nella
concordia e nel rispetto reciproco.
Non smarrite questo dono! Non
impoveritevi mai di questa ricchezza
così grande, anzi, coltivatela e
trasmettetela soprattutto ai più
giovani. Che nessuno ceda al fascino
dell’integralismo e della violenza, che
tutti siano invece affascinati dal
sogno di una società e di un’umanità
libera, fraterna e pacifica!



Grazie per il vostro sorriso gentile,
che sempre splende sui vostri volti
ed è segno della vostra bellezza e
della vostra apertura interiore. Dio vi
conceda questo dono. Con il suo
aiuto e la sua benedizione andate
avanti, Bhinneka Tunggal Ika, uniti
nella diversità. Grazie!

Incontro con gli assisiti dalle realtà
caricative

Carissimi fratelli e sorelle,
buongiorno!

Sono molto contento di incontrarvi.
Saluto tutti voi, in particolare il
presidente della Conferenza
episcopale indonesiana, che
ringrazio per le parole che mi ha
rivolto. Ringrazio anche Mimi e
Andrew per ciò che hanno condiviso.
È molto bello che i vescovi
indonesiani abbiano scelto di



celebrare i 100 anni della loro
Conferenza nazionale con voi.
Grazie, grazie! Grazie a voi per
questa scelta. Grazie, Presidente! Si
vede che il tuo spirito certosino ci
aiuta a fare queste cose.

Voi siete piccole stelle luminose nel
cielo di questo arcipelago, le membra
più preziose di questa Chiesa, i suoi
“tesori”, come fin dai primi secoli del
cristianesimo insegnava il diacono
martire San Lorenzo. E in proposito
voglio sottolineare che condivido
pienamente ciò che ha detto Mimi:
Dio ha creato gli esseri umani con
capacità uniche per arricchire la
diversità del nostro mondo – sei stata
brava, Mimi, grazie! –; e lei stessa ce
lo ha dimostrato parlandoci in modo
meraviglioso di Gesù, “nostro faro di
speranza”. Grazie per questo!

Affrontare insieme le difficoltà, fare
tutti del nostro meglio portando
ognuno il proprio contributo



irripetibile, ci arricchisce e ci aiuta a
scoprire giorno per giorno quanto
vale il nostro stare insieme, nel
mondo, nella Chiesa, in famiglia,
come ci ha ricordato Andrew, al
quale facciamo anche i complimenti
per la sua partecipazione ai Giochi
Paralimpici: bravo! Facciamo un
bell’applauso ad Andrew. E
facciamone uno anche a tutti noi,
chiamati a diventare insieme
campioni dell’amore nelle grandi
olimpiadi della vita. Un applauso a
tutti noi!

Carissimi, tutti abbiamo bisogno gli
uni degli altri, e questo non è un
male. Ci aiuta, infatti, a capire
sempre meglio che l’amore è la cosa
più importante della nostra esistenza
(cfr 1 Cor 13,13), ad accorgerci di
quante persone buone ci sono
attorno a noi. Ci ricorda, poi, quanto
il Signore ci vuole bene, a tutti, al di
là di qualsiasi limite e difficoltà.
Ciascuno di noi è unico ai suoi occhi,



agli occhi del Signore, e Lui non si
dimentica mai di noi, mai.
Ricordiamolo, per tenere viva la
nostra speranza e per impegnarci a
nostra volta, senza mai stancarci, a
fare della nostra vita un dono per gli
altri (cfr Gv 15,12-13).

Grazie! Grazie per questo incontro e
per quello che voi fate, tutti insieme.
Vi benedico e prego per voi. E per
favore, anche voi non dimenticatevi
di pregare per me. Grazie. Oggi
vorrei fare gli auguri a quella
mamma che non è potuta venire, è a
letto, ma oggi compie 87 anni. Le
mandiamo gli auguri, da qui, tutti
insieme.

Santa Messa

L’incontro con Gesù ci chiama a
vivere due atteggiamenti
fondamentali che ci permettono di



diventare suoi discepoli. Il primo
atteggiamento: ascoltare la Parola; il
secondo: vivere la Parola. Prima
ascoltare, perché tutto nasce
dall’ascolto, dall’aprirsi a Lui,
dall’accogliere il dono prezioso della
sua amicizia. Ma poi è importante
vivere la Parola ricevuta, per non
essere ascoltatori vani che illudono
sé stessi (cfr Gc 1,22); per non
rischiare di ascoltare soltanto con le
orecchie senza che il seme della
Parola scenda nel cuore e cambi il
nostro modo di pensare, di sentire, di
agire, e questo non è buono. La
Parola che ci viene donata e che
ascoltiamo chiede di diventare vita,
di trasformare la vita, di incarnarsi
nella nostra vita.

Questi due atteggiamenti essenziali, 
ascoltare la Parola e vivere la Parola,
possiamo contemplarli nel Vangelo
che è stato appena proclamato.



Anzitutto, ascoltare la Parola.
L’Evangelista racconta che tanta
gente accorreva da Gesù e «la folla
gli faceva ressa attorno per ascoltare
la parola di Dio» (Lc 5,1). Cercano
Lui, hanno fame e sete della Parola
del Signore e la sentono risuonare
nelle parole di Gesù. Dunque, questa
scena, che si ripete tante volte nel
Vangelo, ci dice che il cuore
dell’uomo è sempre alla ricerca di
una verità capace di sfamare e
saziare il suo desiderio di felicità; che
non possiamo accontentarci delle
sole parole umane, dei criteri di
questo mondo, dei giudizi terreni;
sempre abbiamo bisogno di una luce
che venga dall’alto a illuminare i
nostri passi, di un’acqua viva che
possa dissetare i deserti dell’anima,
di una consolazione che non deluda
perché proviene dal cielo e non dalle
effimere cose di quaggiù. In mezzo
allo stordimento e alla vanità delle
parole umane, fratelli e sorelle, c’è
bisogno della Parola di Dio, l’unica



che è bussola per il nostro cammino,
l’unica che tra tante ferite e
smarrimenti è in grado di ricondurci
al significato autentico della vita.

Fratelli e sorelle, non dimentichiamo
questo: il primo compito del
discepolo – noi tutti siamo discepoli!
– non è quello di indossare l’abito di
una religiosità esteriormente
perfetta, di fare cose straordinarie o
impegnarsi in imprese grandiose. No.
Il primo compito, il primo passo,
invece, consiste nel sapersi mettere
in ascolto dell’unica Parola che salva,
quella di Gesù, come possiamo
vedere nell’episodio evangelico,
quando il Maestro sale sulla barca di
Pietro per distanziarsi un po’ dalla
riva e così predicare meglio alla
gente (cfr Lc 5,3). La nostra vita di
fede inizia quando umilmente
accogliamo Gesù sulla barca della
nostra esistenza, gli facciamo spazio,
ci mettiamo in ascolto della sua



Parola e da essa ci facciamo
interrogare, scuotere e cambiare.

Allo stesso tempo, fratelli e sorelle, la
Parola del Signore chiede di
incarnarsi concretamente in noi:
siamo perciò chiamati a vivere la
Parola. Ripetere soltanto la Parola,
senza viverla, ci fa diventare come
pappagalli: sì, la dico, ma non si
capisce, non si vive. Infatti, dopo che
ha finito di predicare alle folle dalla
barca, Gesù si rivolge a Pietro e lo
esorta a rischiare scommettendo su
quella Parola: «Prendi il largo e
gettate le vostre reti per la pesca» (v.
4). La Parola del Signore non può
restare una bella idea astratta o
suscitare soltanto l’emozione di un
momento; essa ci chiede di cambiare
il nostro sguardo, di lasciarci
trasformare il cuore a immagine di
quello di Cristo; la Parola ci chiama a
gettare con coraggio le reti del
Vangelo in mezzo al mare del mondo,
“correndo il rischio”, sì, correndo il



rischio di vivere l’amore che Lui ci
ha insegnato e ha vissuto per primo.
Anche a noi, fratelli e sorelle, il
Signore, con la forza bruciante della
sua Parola, chiede di prendere il
largo, di staccarci dalle rive stagnanti
delle cattive abitudini, delle paure e
delle mediocrità, per osare una
nuova vita. La mediocrità piace al
diavolo! Perché entra in noi e ci
rovina.

Certo, gli ostacoli e le scuse per dire
di no non mancano mai; ma
guardiamo ancora all’atteggiamento
di Pietro: veniva da una notte
difficile, in cui non aveva pescato
nulla, era arrabbiato, era stanco, era
deluso; eppure, invece di rimanere
paralizzato in quel vuoto e bloccato
dal proprio fallimento, dice:
«Maestro, abbiamo faticato tutta la
notte e non abbiamo preso nulla; ma
sulla tua parola getterò le reti» (v. 5). 
Sulla tua parola getterò le reti. E
allora accade l’inaudito, il miracolo



di una barca che si riempie di pesci
fino quasi ad affondare (cfr v. 7).

Fratelli e sorelle, dinanzi ai tanti
compiti della nostra vita quotidiana;
davanti alla chiamata, che tutti
avvertiamo, a costruire una società
più giusta, ad andare avanti sulla via
della pace e del dialogo – quella via
che qui in Indonesia da tempo è stata
tracciata –, possiamo sentirci a volte
inadeguati, sentire il peso di tanto
impegno che non sempre porta i
frutti sperati oppure dei nostri errori
che sembrano arrestare il cammino.
Ma con la stessa umiltà e la stessa
fede di Pietro, anche a noi è chiesto
di non restare prigionieri dei nostri
fallimenti. Questa è una cosa molto
brutta, perché i fallimenti ci
prendono e noi possiamo diventare
prigionieri dei fallimenti. No, per
favore: non restiamo prigionieri dei
nostri fallimenti; invece di rimanere
con lo sguardo fisso sulle nostre reti
vuote, guardiamo a Gesù e fidiamoci



di Lui. Non guardare le tue reti
vuote, guarda Gesù, guarda Gesù! Lui
ti farà camminare, Lui ti farà andare
bene, fidati di Gesù! Sempre
possiamo rischiare di prendere il
largo e gettare nuovamente le reti,
anche quando abbiamo attraversato
la notte del fallimento, il tempo della
delusione in cui non abbiamo preso
nulla. Adesso farò un piccolo
momento di silenzio e ognuno di voi
pensi ai propri fallimenti. [pausa] E
guardando questi fallimenti,
rischiamo, andiamo avanti con il
coraggio della Parola di Dio.

Santa Teresa di Calcutta, della quale
oggi celebriamo la memoria e che
instancabilmente si è presa cura dei
più poveri e si è fatta promotrice di
pace e di dialogo, diceva: “Quando
non abbiamo nulla da dare, diamogli
quel nulla. E ricorda: anche se non
dovessi raccogliere niente, non
stancarti mai di seminare”. Fratello e



sorella, non stancarti mai di
seminare, perché questo è vita.

Questo, fratelli e sorelle, vorrei dire
anche a voi, a questa Nazione, a
questo meraviglioso e variegato
arcipelago: non stancatevi di
prendere il largo, non stancatevi di
gettare le reti, non stancatevi di
sognare, non stancatevi di sognare e
costruire ancora una civiltà della
pace! Osate sempre il sogno della
fraternità, che è un vero tesoro fra
voi. Sulla Parola del Signore vi
incoraggio a seminare amore, a
percorrere fiduciosi la strada del
dialogo, a praticare ancora la vostra
bontà e gentilezza col sorriso tipico
che vi contraddistingue. Vi hanno
detto che voi siete un popolo
sorridente? Non perdete il sorriso,
per favore, e andate avanti! E siate
costruttori di pace. Siate costruttori
di speranza!



Questo è il desiderio espresso di
recente dai Vescovi del Paese, ed è
l’augurio che anch’io vorrei rivolgere
a tutto il popolo indonesiano:
camminare insieme per il bene della
società e della Chiesa! Siate
costruttori di speranza. Sentite bene:
siate costruttori di speranza! Quella
speranza del Vangelo che non delude
(cfr Rm 5,5), non delude mai, e che ci
apre alla gioia senza fine. Grazie
tante.

PAPUA NUOVA GUINEA

Sabato, 7 settembre 2024

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Governatore Generale,

Signor Primo Ministro,



distinti Rappresentanti della società
civile,

Signori Ambasciatori,

Signore e signori!

Sono lieto di essere oggi qui con voi e
di poter visitare la Papua Nuova
Guinea. Ringrazio il Governatore
Generale per le sue cordiali parole di
benvenuto e ringrazio tutti voi per la
calorosa accoglienza. Rivolgo il mio
saluto all’intero popolo del Paese,
augurandogli pace e prosperità. E fin
d’ora esprimo la mia gratitudine alle
Autorità per l’aiuto che offrono a
molte attività della Chiesa nello
spirito di mutua collaborazione per il
bene comune.

Nella vostra Patria, un arcipelago con
centinaia di isole, si parlano più di
ottocento lingue, in corrispondenza
ad altrettanti gruppi etnici: questo
evidenzia una straordinaria
ricchezza culturale e umana; e vi



confesso che si tratta di un aspetto
che mi affascina molto, anche sul
piano spirituale, perché immagino
che questa enorme varietà sia una
sfida per lo Spirito Santo, che crea
l’armonia delle differenze!

Il vostro Paese, poi, oltre che di isole
e di idiomi, è ricco anche di risorse
della terra e delle acque. Questi beni 
sono destinati da Dio all’intera
collettività e, anche se per il loro
sfruttamento è necessario
coinvolgere più vaste competenze e
grandi imprese internazionali, è
giusto che nella distribuzione dei
proventi e nell’impiego della mano
d’opera si tengano nel dovuto conto
le esigenze delle popolazioni locali,
in modo da produrre un effettivo
miglioramento delle loro condizioni
di vita.

Questa ricchezza ambientale e
culturale rappresenta al tempo stesso
una grande responsabilità, perché



impegna tutti, i governanti insieme
ai cittadini, a favorire ogni iniziativa
necessaria a valorizzare le risorse
naturali e umane, in modo tale da
dar vita a uno sviluppo sostenibile ed
equo, che promuova il benessere di
tutti, nessuno escluso, attraverso
programmi concretamente eseguibili
e mediante la cooperazione
internazionale, nel mutuo rispetto e
con accordi vantaggiosi per tutti i
contraenti.

Condizione necessaria per ottenere
tali risultati duraturi è la stabilità
delle istituzioni, la quale è favorita
dalla concordia su alcuni punti
essenziali tra le differenti concezioni
e sensibilità presenti nella società.
Accrescere la solidità istituzionale e
costruire il consenso sulle scelte
fondamentali rappresenta infatti un
requisito indispensabile per uno
sviluppo integrale e solidale. Esso
richiede inoltre una visione di lungo
periodo e un clima di collaborazione



tra tutti, pur nella distinzione dei
ruoli e nella differenza delle
opinioni.

Auspico, in particolare, che cessino le
violenze tribali che causano
purtroppo molte vittime, non
permettono di vivere in pace e
ostacolano lo sviluppo. Faccio
pertanto appello al senso di
responsabilità di tutti, affinché si
interrompa la spirale di violenza e si
imbocchi invece risolutamente la via
che conduce a una fruttuosa
collaborazione, a vantaggio
dell’intero popolo del Paese.

Nel clima generato da questi
atteggiamenti potrà trovare un
assetto definitivo anche la questione
dello status dell’isola di Bougainville,
evitando il riaccendersi di antiche
tensioni.

Consolidando la concordia sui
fondamenti della società civile, e con
la disponibilità di ciascuno a



sacrificare qualcosa delle proprie
posizioni a vantaggio del bene di
tutti, si potranno mettere in moto le
forze necessarie a migliorare le
infrastrutture, ad affrontare i bisogni
sanitari ed educativi della
popolazione e ad accrescere le
opportunità di lavoro dignitoso.

Tuttavia, anche se a volte ce ne
dimentichiamo, l’essere umano ha
bisogno, oltre che del necessario per
vivere, di una grande speranza nel
cuore, che lo faccia vivere bene, gli
dia il gusto e il coraggio di
intraprendere progetti di ampio
respiro e gli consenta di elevare lo
sguardo verso l’alto e verso vasti
orizzonti.

L’abbondanza dei beni materiali,
senza questo respiro dell’anima, non
basta a dar vita a una società vitale e
serena, laboriosa e gioiosa, anzi, la fa
ripiegare su sé stessa. L’aridità del
cuore le fa perdere l’orientamento e



dimenticare la giusta scala dei valori;
le toglie slancio e la blocca fino al
punto – come accade in alcune
società opulente – che essa smarrisce
la speranza nell’avvenire e non trova
più ragioni per trasmettere la vita.

Per questo è necessario orientare lo
spirito verso realtà più grandi;
occorre che i comportamenti siano
sostenuti da una forza interiore, che
li metta al riparo dal rischio di
corrompersi e di perdere lungo la
strada la capacità di riconoscere il
significato del proprio operare e di
eseguirlo con dedizione e costanza.

I valori dello spirito influenzano in
notevole misura la costruzione della
città terrena e di tutte le realtà
temporali, infondono un’anima – per
così dire –, ispirano e irrobustiscono
ogni progetto. Lo ricordano anche il
logo e il motto di questa mia visita in
Papua Nuova Guinea. Il motto dice
tutto con una sola parola: “Pray” –



“Pregare”. Forse qualcuno, troppo
osservante del “politicamente
corretto”, potrà stupirsi di questa
scelta; ma in realtà si sbaglia, perché
un popolo che prega ha un futuro,
attingendo forza e speranza dall’alto.
E anche l’emblema dell’uccello del
paradiso, nel logo del viaggio, è
simbolo di libertà: di quella libertà
che niente e nessuno può soffocare
perché è interiore, ed è custodita da
Dio che è amore e vuole che i suoi
figli siano liberi.

Per tutti coloro che si professano 
cristiani – la grande maggioranza del
vostro popolo – auspico vivamente
che la fede non si riduca mai
all’osservanza di riti e di precetti, ma
che consista nell’amore, nell’amare
Gesù Cristo e seguirlo, e che possa
farsi cultura vissuta, ispirando le
menti e le azioni e diventando un
faro di luce che illumina la rotta. In
questo modo, la fede potrà aiutare
anche la società nel suo insieme a



crescere e a individuare buone ed
efficaci soluzioni alle sue grandi
sfide.

Illustri Signore e Signori, sono
venuto qui per incoraggiare i fedeli
cattolici a proseguire il loro cammino
e per confermarli nella professione
della fede; sono venuto a gioire con
loro per i progressi che stanno
facendo e a condividere le loro
difficoltà; sono qui, come direbbe
San Paolo, quale «collaboratore della
vostra gioia» (2 Cor 1,24).

Mi congratulo con le comunità
cristiane per le opere di carità che
svolgono nel Paese, e le esorto a
cercare sempre la collaborazione con
le istituzioni pubbliche e con tutte le
persone di buona volontà, a partire
dai fratelli appartenenti ad altre
confessioni cristiane e ad altre
religioni, a favore del bene comune
di tutti i cittadini della Papua Nuova
Guinea.



La fulgida testimonianza del Beato
Pietro To Rot – come affermò San
Giovanni Paolo II durante la Messa
per la Beatificazione – “insegna a
mettersi generosamente al servizio
degli altri per garantire che la società
si sviluppi in onestà e giustizia, in
armonia e solidarietà” (cfr Omelia,
Port Moresby, 17 gennaio 1995). Il
suo esempio, insieme a quelli del
Beato Giovanni Mazzucconi, del
PIME e di tutti i missionari che
hanno annunciato il Vangelo in
questa vostra terra, vi doni forza e
speranza.

San Michele Arcangelo, Patrono della
Papua Nuova Guinea, vegli sempre
su di voi e vi difenda da ogni
pericolo, protegga le Autorità e tutte
le genti di questo Paese.

Eccellenza, Lei ha parlato delle
donne. Non dimentichiamo che sono
loro a portare avanti un Paese. Le
donne hanno la forza di dare vita, di

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1995/documents/hf_jp-ii_hom_19950117_port-moresby.html


costruire, di far crescere un Paese.
Non dimentichiamo le donne, che
sono al primo posto dello sviluppo
umano e spirituale.

Eccellenza, Signore e Signori!

Inizio con gioia la mia visita in
mezzo a voi. Vi ringrazio di avermi
aperto le porte del vostro bel Paese,
così lontano da Roma eppure così 
vicino al cuore della Chiesa cattolica.
Perché nel cuore della Chiesa c’è
l’amore di Gesù Cristo, che sulla
croce ha abbracciato tutti gli uomini.
Il suo Vangelo è per tutti i popoli, non
è legato a nessun potere terreno, ma
è libero per fecondare ogni cultura e
far crescere nel mondo il Regno di
Dio. Il Vangelo si incultura e le
culture vanno evangelizzate. Possa
questo Regno di Dio trovare piena
accoglienza in questa terra, così che 
tutte le popolazioni della Papua
Nuova Guinea, con la varietà delle
loro tradizioni, vivano insieme in 



armonia e diano al mondo un segno
di fraternità. Grazie tante.

Incontro con i Vescovi della Papua
Nuova Guinea e delle Isole
Salomone, i Sacerdoti, i Diaconi, i
Consacrati, le Consacrate, i
Seminaristi e i Catechisti

Cari fratelli e sorelle, buonasera!

Vi saluto tutti con affetto: vescovi,
sacerdoti, religiosi e religiose,
seminaristi e catechisti. Ringrazio il
Presidente della Conferenza
Episcopale per le sue parole, come
pure James, Grace, Suor Lorena e
don Emmanuel per le loro
testimonianze.

Sono contento di stare qui, in questa
bella chiesa salesiana: i salesiani
sanno fare bene le cose.
Complimenti. Questo è un Santuario



diocesano dedicato a Maria Aiuto dei
Cristiani: Maria Ausiliatrice – io sono
stato battezzato nella parrocchia di
Maria Ausiliatrice a Buenos Aires –
un titolo tanto caro a San Giovanni
Bosco; Maria Helpim, come con
affetto la invocate qui. Quando, nel
1844, la Madonna ispirò a don Bosco
di costruire a Torino una chiesa in
suo onore, gli fece questa promessa:
“Qui è la mia casa, da qui la mia
gloria”. Maria gli promise che, se
avesse avuto il coraggio di
cominciare la costruzione di quel
Santuario, grandi grazie ne
sarebbero seguite. E così è successo:
la chiesa è stata costruita, ed è
meravigliosa – ma è più bella quella
di Buenos Aires! – ed è diventata
centro di irradiazione del Vangelo, di
formazione dei giovani e di carità, è
diventata punto di riferimento per
tanta gente.

Così il bel Santuario in cui ci
troviamo, che si ispira a quella storia,



può essere un simbolo anche per noi,
particolarmente in riferimento a tre
aspetti del nostro cammino cristiano
e missionario, come hanno
sottolineato le testimonianze che
abbiamo ascoltato: il coraggio di
cominciare, la bellezza di esserci e la
speranza di crescere.

Primo: il coraggio di cominciare. I
costruttori di questa chiesa hanno
iniziato l’impresa facendo un grande
atto di fede, che ha portato i suoi
frutti, e che però è stato possibile
solo grazie a tanti altri inizi
coraggiosi, di chi li ha preceduti. I
missionari sono arrivati in questo
Paese alla metà del XIX secolo e i
primi passi del loro lavoro non sono
stati facili, anzi alcuni tentativi sono
falliti. Ma loro non si sono arresi: con
grande fede e con zelo apostolico
hanno continuato a predicare il
Vangelo e a servire i fratelli,
ricominciando molte volte dove non



avevano avuto successo, con tanti
sacrifici.

Ce lo ricordano queste vetrate – che
adesso non si vedono perché è notte
–, attraverso le quali la luce del sole
ci sorride nei volti dei Santi e Beati:
donne e uomini di ogni provenienza,
legati alla storia della vostra
comunità: Pietro Chanel,
protomartire dell’Oceania, Giovanni
Mazzucconi e Pietro To Rot, martiri
della Nuova Guinea, e poi Teresa di
Calcutta, Giovanni Paolo II, Mary
McKillop, Maria Goretti, Laura
Vicuña, Zeffirino Namuncurà, 
Francesco di Sales, Giovanni Bosco, 
Maria Domenica Mazzarello. Tutti
fratelli e sorelle che, in modi e tempi
diversi, cominciando e
ricominciando tante volte opere e
cammini, hanno contribuito a
portare il Vangelo tra voi, con una
variopinta ricchezza di carismi,
animati dallo stesso Spirito e dalla
stessa carità di Cristo (cfr 1 Cor

https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/pietro-chanel.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/giovanni-battista-mazzucconi.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/giovanni-battista-mazzucconi.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/pietro-to-rot.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/madre-teresa-di-calcutta.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/madre-teresa-di-calcutta.html
https://www.causesanti.va/it/notizie/notizie-2020/giovanni-paolo-ii-un-santo-e-la-sua-famiglia.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/maria-della-croce.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/maria-della-croce.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/maria-goretti.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/laura-vicuna.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/laura-vicuna.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/ceferino-namuncura.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/francesco-di-sales.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/giovanni-bosco.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/maria-domenica-mazzarello.html


12,4-7; 2 Cor 5,14). È grazie a loro,
alle loro “partenze” e “ripartenze” – i
missionari sono donne e uomini di
“partenza”, e se tornano, di
“ripartenza”: questa è la vita del
missionario, partire e ripartire –, è
grazie a loro che siamo qui e che
oggi, nonostante le sfide che pure
non mancano, continuiamo ad
andare avanti, senza paura – non so
se sempre –, sapendo che non siamo
soli, che è il Signore che agisce, in noi
e con noi (cfr Gal 2,20), rendendoci,
come loro, strumenti della sua grazia
(cfr 1 Pt 4,10). Questa è la nostra
vocazione: essere strumenti.

E in proposito, anche alla luce di ciò
che abbiamo sentito, vorrei
raccomandarvi una via importante
verso cui dirigere le vostre
“partenze”: quella delle periferie di
questo Paese. Penso alle persone
appartenenti alle fasce più disagiate
delle popolazioni urbane, come
anche a quelle che vivono nelle zone



più remote e abbandonate, dove a
volte manca il necessario. E ancora
penso a quelle emarginate e ferite,
sia moralmente che fisicamente, dal
pregiudizio e dalla superstizione, a
volte fino a rischio della vita, come ci
hanno ricordato James e Suor
Lorena. A questi fratelli e sorelle la
Chiesa desidera essere
particolarmente vicina, perché in
loro Gesù è presente in modo
speciale (cfr Mt 25,31-40), e dove c’è
Lui, il nostro capo, ci siamo anche
noi, sue membra, appartenenti allo
stesso corpo, «ben collegato e ben
connesso mediante l’aiuto fornito da
tutte le giunture» (Ef 4,16). E per
favore, non dimenticatevi: vicinanza,
vicinanza! Voi sapete che i tre
atteggiamenti più belli sono la
vicinanza, la compassione e la
tenerezza. Se una consacrata o un
consacrato, un prete, un vescovo, i
diaconi non sono vicini, non sono
compassionevoli e non sono teneri,
non hanno lo Spirito di Gesù. Non



dimenticate questo: vicinanza,
compassione, tenerezza.

E questo ci porta al secondo aspetto: 
la bellezza di esserci. Possiamo
vederla simboleggiata nelle 
conchiglie kina, con cui è ornato il
presbiterio di questa chiesa, e che
sono segno di prosperità. Esse ci
ricordano che qui il tesoro più bello
agli occhi del Padre siamo noi, stretti
attorno a Gesù, sotto il manto di
Maria, spiritualmente uniti a tutti i
fratelli e le sorelle che il Signore ci ha
affidato e che non possono essere
qui, accesi dal desiderio che il mondo
intero possa conoscere il Vangelo e
condividerne con noi la forza e la
luce.

James chiedeva come si fa a
trasmettere ai giovani l’entusiasmo
della missione. Non penso che ci
siano “tecniche” per questo. Un
modo collaudato, però, è proprio
quello di coltivare e condividere con



loro la nostra gioia di essere Chiesa
(cfr Benedetto XVI, Omelia nella
Messa di Inaugurazione della V
Conferenza generale dell’Episcopato
latinoamericano e dei Caraibi,
Aparecida, 13 maggio 2007) casa
accogliente fatta di pietre vive, scelte
e preziose, poste dal Signore le une
accanto alle altre e cementate dal suo
amore (cfr 1 Pt 2,4-5). Così, come ci
ha ricordato Grace, richiamando
l’esperienza del Sinodo, stimandoci e
rispettandoci a vicenda e mettendoci
al servizio gli uni degli altri,
possiamo mostrare a loro e a
chiunque ci incontri quanto è bello
seguire insieme Gesù e annunciare il
suo Vangelo.

La bellezza di esserci, allora, non si
sperimenta tanto in occasione dei
grandi eventi e nei momenti di
successo, quanto piuttosto nella
fedeltà e nell’amore con cui ogni
giorno ci si impegna a crescere
insieme.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html


E così giungiamo al terzo e ultimo
aspetto: la speranza di crescere. In
questa Chiesa c’è un’interessante
“catechesi in immagini” del
passaggio del Mar Rosso, con le
figure di Abramo, Isacco e Mosè: i
Patriarchi resi fecondi dalla fede, che
per aver creduto hanno ricevuto in
dono una numerosa discendenza (cfr
Gen 15,5; 26,3-5; Es 32,7-14). E questo
è un segno importante, perché
incoraggia anche noi, oggi, ad avere
fiducia nella fecondità del nostro
apostolato, continuando a gettare
piccoli semi di bene nei solchi del
mondo. Sembrano minuscoli, come
un granello di senape, ma se ci
fidiamo e non smettiamo di
spargerli, per grazia di Dio
germoglieranno, daranno un raccolto
abbondante (cfr Mt 13,3-9) e
produrranno alberi capaci di
accogliere gli uccelli del cielo (cfr Mc
4,30-32). Lo dice San Paolo, quando ci
ricorda che la crescita di ciò che noi
seminiamo non è opera nostra, ma



del Signore (cfr 1Cor 3,7), e lo
insegna la Madre Chiesa, quando
sottolinea che, pur attraverso i nostri
sforzi, è Dio «a far sì che venga il suo
regno sulla terra» (Conc. Ecum. Vat.
II, Decr. Ad gentes, 42). Perciò noi
continuiamo ad evangelizzare,
pazientemente, senza lasciarci
scoraggiare da difficoltà e
incomprensioni, nemmeno quando
queste si presentano là dove meno
vorremmo incontrarle: in famiglia,
ad esempio, come abbiamo sentito.

Cari fratelli e sorelle, ringraziamo
insieme il Signore per come il
Vangelo attecchisce e si diffonde in
Papua Nuova Guinea e nelle Isole
Salomone. Continuate così la vostra
missione, come testimoni di coraggio,
di bellezza e di speranza! E non
dimenticate lo stile di Dio: vicinanza,
compassione e tenerezza. Sempre
avanti con questo stile del Signore! Vi
ringrazio per quello che fate, vi
benedico tutti di cuore e vi chiedo,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html


per favore, di non dimenticarvi di
pregare per me, perché ne ho
bisogno, grazie!

Domenica, 8 settembre 2024

Santa Messa

La prima parola che oggi il Signore ci
rivolge è: «Coraggio, non temete!» (Is
35,4). Il profeta Isaia lo dice a tutti
coloro che sono smarriti di cuore.
Egli in questo modo incoraggia il suo
popolo e, pur in mezzo alle difficoltà
e alle sofferenze, lo invita a levare lo
sguardo in alto, verso un orizzonte di
speranza e di futuro: Dio viene a
salvarci, Egli verrà e, in quel giorno,
«si apriranno gli occhi dei ciechi e si
schiuderanno gli orecchi dei
sordi» (Is 35,5).

Questa profezia si realizza in Gesù.
Nel racconto di San Marco vengono



messe in evidenza soprattutto due
cose: la lontananza del sordomuto e 
la vicinanza di Gesù. La lontananza
del sordomuto. Quest’uomo si trova
in una zona geografica che, con il
linguaggio di oggi, chiameremmo
“periferia”. Il territorio della
Decapoli si trova oltre il Giordano,
lontano dal centro religioso che è
Gerusalemme. Ma quell’uomo
sordomuto vive anche un altro tipo
di lontananza; egli è lontano da Dio, è
lontano dagli uomini perché non ha
la possibilità di comunicare: è sordo
e quindi non può ascoltare gli altri, è
muto e quindi non può parlare con
gli altri. Quest’uomo è tagliato fuori
dal mondo, è isolato, è prigioniero
della sua sordità e del suo mutismo e,
perciò, non può aprirsi agli altri per
comunicare.

E allora possiamo leggere questa
condizione di sordomuto anche in un
altro senso, perché può accaderci di
essere tagliati fuori dalla comunione



e dell’amicizia con Dio e con i fratelli
quando, più che le orecchie e la
lingua, ad essere bloccato è il cuore.
Ci sono una sordità interiore e un
mutismo del cuore che dipendono da
tutto ciò che ci chiude in noi stessi, ci
chiude a Dio, ci chiude agli altri:
l’egoismo, l’indifferenza, la paura di
rischiare e di metterci in gioco, il
risentimento, l’odio, e l’elenco
potrebbe continuare. Tutto ciò ci
allontana da Dio, ci allontana dai
fratelli, e anche da noi stessi; e ci
allontana dalla gioia di vivere.

A questa lontananza, fratelli e
sorelle, Dio risponde con il contrario,
con la vicinanza di Gesù. Nel suo
Figlio, Dio vuole mostrare anzitutto
questo: che Egli è il Dio vicino, il Dio
compassionevole, che si prende cura
della nostra vita, che supera tutte le
distanze. E nel brano del Vangelo,
infatti, vediamo Gesù che si reca in
quei territori periferici, uscendo



dalla Giudea per andare incontro ai
pagani (cfr Mc 7,31).

Con la sua vicinanza, Gesù guarisce,
guarisce il mutismo e la sordità
dell’uomo: quando infatti ci sentiamo
lontani, oppure scegliamo di tenerci
a distanza – a distanza da Dio, a
distanza dai fratelli, a distanza da chi
è diverso da noi – allora ci
chiudiamo, ci barrichiamo in noi
stessi e finiamo per ruotare solo
intorno al nostro io, sordi alla Parola
di Dio e al grido del prossimo e
perciò incapaci di parlare con Dio e
col prossimo.

E voi, fratelli e sorelle, che abitate
questa terra così lontana, forse avete
l’immaginazione di essere separati,
separati dal Signore, separati dagli
uomini, e questo non va, no: voi siete
uniti, uniti nello Spirito Santo, uniti
nel Signore! E il Signore dice ad
ognuno di voi: “Apriti!”. Questa è la
cosa più importante: aprirci a Dio,



aprirci ai fratelli, aprirci al Vangelo e
farlo diventare la bussola della
nostra vita.

Anche a voi oggi il Signore dice:
“Coraggio, non temere, popolo
papuano! Apriti! Apriti alla gioia del
Vangelo, apriti all’incontro con Dio,
apriti all’amore dei fratelli”. Che
nessuno di noi rimanga sordo e muto
dinanzi a questo invito. E in questo
cammino vi accompagni il Beato
Giovanni Mazzucconi: tra tanti disagi
e ostilità, egli ha portato Cristo in
mezzo a voi, perché nessuno restasse
sordo dinanzi al gioioso Messaggio
della salvezza, e a tutti si potesse
sciogliere la lingua per cantare
l’amore di Dio. Che sia così, oggi,
anche per voi!

Angelus

Cari fratelli e sorelle,



prima di concludere questa
celebrazione, ci rivolgiamo alla
Vergine Maria con la preghiera
dell’Angelus. A lei affido il cammino
della Chiesa in Papua Nuova Guinea
e nelle Isole Salomone. Maria aiuto
dei cristiani – Maria Helpim vi
accompagni e vi protegga sempre:
rafforzi l’unione delle famiglie, renda
belli e coraggiosi i sogni dei giovani,
sostenga e consoli gli anziani,
conforti i malati e i sofferenti!

E da questa terra così benedetta dal
Creatore, vorrei insieme a voi
invocare, per intercessione di Maria
Santissima, il dono della pace per
tutti i popoli. In particolare, lo chiedo
per questa grande regione del mondo
tra Asia, Oceania e Oceano Pacifico.
Pace, pace per le Nazioni e anche per
il creato. No al riarmo e allo
sfruttamento della casa comune! Sì
all’incontro tra i popoli e le culture, sì
all’armonia dell’uomo con le
creature!



Maria Helpim, Regina della pace,
aiutaci a convertirci ai disegni di Dio,
che sono disegni di pace e di giustizia
per la grande famiglia umana!

In questa domenica, in cui ricorre la
festa liturgica della Natività di Maria,
il nostro pensiero lo rivolgiamo al
Santuario di Lourdes, che purtroppo
è stato colpito da un’inondazione.

Incontro con i Fedeli della Diocesi
di Vanimo

Cari fratelli e sorelle, buon
pomeriggio!

Ringrazio il Vescovo per le parole che
mi ha rivolto. Saluto le Autorità, i
sacerdoti, le religiose e i religiosi, i
missionari, i catechisti, i giovani, i
fedeli – alcuni venuti da molto
lontano – e voi, carissimi bambini!
Grazie a Maria Joseph, Steven, Suor



Jaisha Joseph, David e Maria per
quello che avete condiviso. Sono
contento di incontrarvi in questa
terra meravigliosa, terra giovane e
missionaria!

Come abbiamo sentito, dalla metà del
XIX secolo la missione qui non si è
mai interrotta: religiose, religiosi,
catechisti e missionari laici non
hanno smesso di predicare la Parola
di Dio e di offrire aiuto ai fratelli,
nella cura pastorale, nell’istruzione,
nell’assistenza sanitaria e in molti
altri ambiti, affrontando non poche
difficoltà, per essere per tutti
strumento “di pace e di amore”,
come ha detto Suor Jaisha Joseph.

Così le chiese, le scuole, gli ospedali e
i centri missionari testimoniano
attorno a noi che Cristo è venuto a
portare salvezza a tutti, perché
ciascuno fiorisca in tutta la sua
bellezza per il bene comune (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 182).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Linsegnamento_della_Chiesa_sulle_questioni_sociali


Voi qui siete “esperti” di bellezza,
perché siete circondati di bellezza!
Vivete in una terra magnifica, ricca
di una grande varietà di piante e di
uccelli, in cui si resta a bocca aperta
davanti ai colori, suoni e profumi, e
allo spettacolo grandioso di una
natura che esplode di vita, evocando
l’immagine dell’Eden!

Ma questa ricchezza il Signore ve
l’affida come un segno e uno
strumento, perché viviate anche voi
così, uniti in armonia con Lui e con i
fratelli, rispettando la casa comune e
custodendovi a vicenda (cfr 
Messaggio per la celebrazione della V
Giornata Mondiale di Preghiera per la
cura del creato, 1° settembre 2019).

Guardandoci attorno, vediamo
quanto è dolce lo scenario della
natura. Ma rientrando in noi stessi, ci
accorgiamo che c’è uno spettacolo
ancora più bello: quello di ciò che
cresce in noi quando ci amiamo a

https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html


vicenda, come hanno testimoniato
David e Maria, parlando del loro
cammino di sposi, nel sacramento
del Matrimonio. E la nostra missione
è proprio questa: diffondere
ovunque, attraverso l’amore di Dio e
dei fratelli, la bellezza del Vangelo di
Cristo (cfr Evangelii gaudium, 120)!

Abbiamo sentito come alcuni di voi,
per farlo, affrontano lunghi viaggi,
per raggiungere anche le comunità
più lontane, a volte lasciando la
propria casa, come ci ha detto
Steven. Fanno una cosa bellissima,
ed è importante che non siano
lasciati soli, ma che tutta la comunità
li sostenga, perché possano svolgere
serenamente il loro mandato,
specialmente quando devono
conciliare le esigenze della missione
con le responsabilità della famiglia.

C’è però anche un altro modo in cui
possiamo aiutarli, ed è che ciascuno
di noi promuova l’annuncio

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Tutti_siamo_discepoli_missionari_


missionario là dove vive (cfr Conc.
Ecum. Vat. II, Decr. Ad gentes, 23): a
casa, a scuola, negli ambienti di
lavoro, perché dappertutto, nelle
foreste, nei villaggi e nelle città, alla
bellezza dei panorami corrisponda la
bellezza di una comunità in cui ci si
vuole bene, come Gesù ci ha
insegnato quando ci ha detto: «Da
questo conosceranno tutti che siete
miei discepoli, se avete amore gli uni
per gli altri» (Gv 13,35; cfr Mt
22,35-40).

Formeremo così, sempre più, come
una grande orchestra – che piace
tanto a Maria Joseph, la nostra
violinista – capace, con le sue note, di
ricomporre le rivalità, di vincere le
divisioni – personali, familiari e
tribali –; di scacciare dal cuore delle
persone la paura, la superstizione e
la magia; di porre fine a
comportamenti distruttivi come la
violenza, l’infedeltà, lo sfruttamento,
l’uso di alcool e droghe: mali che

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html


imprigionano e rendono infelici tanti
fratelli e sorelle, anche qui.

Ricordiamolo: l’amore è più forte di
tutto questo e la sua bellezza può
guarire il mondo, perché ha le sue
radici in Dio (cfr Catechesi, 9
settembre 2020). Diffondiamolo,
perciò, e difendiamolo, anche
quando il farlo può costarci qualche
incomprensione, qualche
opposizione. Ce lo ha testimoniato,
con le parole e con l’esempio, il Beato
Pietro To Rot – sposo, padre,
catechista e martire di questa terra –,
che ha donato la sua vita proprio per
difendere l’unità della famiglia di
fronte a chi voleva minarne le
fondamenta.

Cari amici, molti turisti, dopo aver
visitato il vostro Paese, tornano a
casa dicendo di aver visto “il
paradiso”. Si riferiscono, in genere,
alle attrazioni paesaggistiche e
ambientali di cui hanno goduto. Noi

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200909_udienza-generale.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/pietro-to-rot.html
https://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/pietro-to-rot.html


però sappiamo che, come abbiamo
detto, il tesoro più grande non è
quello. Ce n’è un altro, più bello e
affascinante, che si trova nei vostri
cuori e che si manifesta nella carità
con cui vi amate.

È questo il dono più prezioso che
potete condividere e far conoscere a
tutti, rendendo Papua Nuova Guinea
famosa non solo per la sua varietà di
flora e di fauna, per le sue spiagge
incantevoli e per il suo mare limpido,
ma anche e soprattutto per le
persone buone che vi si incontrano; e
lo dico specialmente a voi, bambini,
con i vostri sorrisi contagiosi e con la
vostra gioia prorompente, che
sprizza in ogni direzione. Siete
l’immagine più bella che chi parte da
qui può portare con sé e conservare
nel cuore!

Vi incoraggio, perciò, ad abbellire
sempre più questa terra felice con la
vostra presenza di Chiesa che ama.



Vi benedico e prego per voi. E vi
raccomando: anche voi pregate per
me. Grazie.

Lunedì, 9 settembre 2024

Incontro con i giovani

Cari giovani, buongiorno! Good
morning!

Vi dico una cosa: sono felice di questi
giorni trascorsi nel vostro Paese,
dove convivono mare, montagne e
foreste tropicali; ma soprattutto un
Paese giovane abitato da tanti
giovani! E il volto giovane del Paese
abbiamo potuto contemplarlo tutti,
anche attraverso la bella
rappresentazione che abbiamo visto
qui. Grazie! Grazie per la vostra
gioia, per come avete narrato la
bellezza di Papua “dove l’oceano
incontra il cielo, dove nascono i sogni



e sorgono le sfide”; e soprattutto
grazie perché avete lanciato a tutti
un augurio importante: “affrontare il
futuro con sorrisi di speranza!”. Con
sorrisi di gioia.

Cari giovani, non volevo ripartire da
qui senza incontrarvi, perché voi
siete la speranza per il futuro.

E come si costruisce il futuro? Che
senso vogliamo dare alla nostra vita?
Vorrei lasciarmi interpellare da
queste domande, a partire da un
racconto che si trova all’inizio della
Bibbia: il racconto della Torre di
Babele. Lì vediamo che si scontrano 
due modelli, due modi opposti di
vivere e di costruire la società: uno
porta alla confusione e alla 
dispersione, l’altro porta all’armonia
dell’incontro con Dio e con i fratelli.
Confusione da una parte e armonia
dall’altra. Questo è importante.

E io vi domando, adesso, cosa
scegliete voi? Il modello della 



dispersione o il modello
dell’armonia? Cosa scegliete voi?
[rispondono: harmony!] Siete bravi!
C’è una storia che racconta la
Scrittura: che, dopo il diluvio
universale, i discendenti di Noè si
dispersero in diverse isole, ciascuno
«secondo la propria lingua e secondo
le loro famiglie» (Gen 10,5). Senza
annullare le differenze, Dio concesse
loro un modo per entrare in
comunicazione e per unirsi; infatti,
«tutta la terra aveva un’unica
lingua» (Gen 11,1). E questo significa
che il Signore ci ha creati per avere
un buon rapporto con gli altri. State
attenti: non ci ha creato per la
confusione, ma per avere un buon
rapporto. E questo è molto
importante.

E davanti a queste differenze di
lingue, che dividono, che disperdono,
ci vuole una sola lingua che ci aiuti
ad essere uniti. Ma io vi domando:
qual è la lingua che favorisce



l’amicizia, che abbatte i muri di
divisione e che ci apra la via per
entrare, tutti, in un abbraccio
fraterno? Qual è questa lingua? Io
vorrei sentire qualcuno di voi
coraggioso… Chi è capace di dirmi
qual è questa lingua? Chi è il più
coraggioso, alzi la mano e venga qui
avanti. [Un ragazzo risponde:
amore]. Siete convinti di questo? [I
ragazzi rispondono: yes!] Pensate un
po’. E contro l’amore, cosa c’è?
L’odio. Ma c’è anche una cosa forse
più brutta dell’odio: l’indifferenza
verso gli altri. Avete capito che cos’è
l’odio e cos’è l’indifferenza? Avete
capito? [I ragazzi rispondono: sì!]
Sapete che l’indifferenza è una cosa
molto brutta, perché tu lasci gli altri
sulla strada, non ti interessi di
aiutare gli altri. L’indifferenza ha le
radici dell’egoismo.

Sentite, nella vita, voi che siete
giovani, dovete avere l’inquietudine
del cuore di prendersi cura degli



altri. Voi dovete avere l’inquietudine
di fare amicizia fra voi. E voi dovete
avere cura di una cosa che io vi dirò
adesso, che forse sembra un po’
strana. C’è un rapporto molto
importante nella vita del giovane: c’è
la vicinanza ai nonni. Siete
d’accordo? [I ragazzi rispondono: 
yes!] Adesso, tutti insieme diciamo:
“Viva i nonni!” [I ragazzi rispondono:
Long live grandparents!] Thank you
very much. Thank you. Thank you.

Torniamo al racconto biblico dei
discendenti di Noè. Ognuno parlava
una diversa lingua, anche tanti
dialetti. Vi domando: quanti dialetti
ci sono qui? Uno? Due? Tre? Ma voi,
avete una lingua comune? Pensate
bene: avete una lingua comune? [I
ragazzi rispondono: yes!]. La lingua
del cuore! La lingua dell’amore! La
lingua della vicinanza! E anche, la
lingua del servizio.



Vi ringrazio della vostra presenza
qui. E mi auguro che tutti voi parliate
la lingua più profonda: che tutti voi
siate “wantok” dell’amore!

Cari giovani, sono contento del
vostro entusiasmo e sono contento di
tutto quello che fate, quello che
pensate. Ma mi domando – state
attenti alla domanda! – un giovane,
può sbagliare? [I ragazzi rispondono:
yes!]. E una persona adulta, può
sbagliare? [I ragazzi rispondono: 
yes!]. E un vecchio come me, può
sbagliare? [I ragazzi rispondono: 
yes!]. Tutti possiamo sbagliare. Tutti.
Ma l’importante è rendersi conto
dello sbaglio. Questo è importante.
Noi non siamo superman. Noi
possiamo sbagliare. E questo ci dà
anche una certezza: che dobbiamo
sempre correggerci. Nella vita tutti
possiamo cadere, tutti. Ma c’è una
canzone molto bella, mi piacerebbe
che voi l’imparaste, è una canzone
che cantano i giovani quando stanno



salendo sulle Alpi, sulle montagne.
La canzone dice così: “Nell’arte di
salire, quello che importante non è
non cadere, ma non rimanere
caduto”. Avete capito questo? [I
ragazzi rispondono: yes!] Nella vita
tutti possiamo cadere, tutti! È
importante non cadere? È
importante non cadere? Vi domando.
[I ragazzi rispondono: no!] Sì, ma
cosa è più importante? [I ragazzi
rispondono: get back up!] Non
rimanere caduti. E se tu vedi un
amico, un compagno, un’amica, una
compagna della vostra età che è
caduto, che è caduta, cosa devi fare?
Ridere di quello? [I ragazzi
rispondono: no!] Tu devi guardarlo e
aiutarlo a rialzarsi. Pensate che noi
soltanto in una situazione della vita
possiamo guardare l’altro dall’alto in
basso: per aiutarlo a sollevarsi. Per
aiutarlo a sollevarsi. Siete d’accordo
o non siete d’accordo? [I ragazzi
rispondono: yes!] Se uno di voi è
caduto, è un po’ giù nella vita morale,



se è caduto, tu, voi, dovete dargli una
botta, così? [I ragazzi rispondono:
no!] Bravi, bravi.

Adesso ripetiamo insieme, per finire.
Nella vita l’importante non è non
cadere, ma non rimanere caduto.
Ripetete. Thank you very much.

Cari giovani, vi ringrazio della vostra
gioia, della vostra presenza, delle
vostre illusioni. I pray for you. I pray
for you. And you don’t forget to pray
for me, because the job is not easy.
Thank you very much for your
presence. Thank you very much for
your hope.

And now, all together, pray. Pray for
all us.

[Recita del Padre Nostro in inglese]

Thank you very much. But, I forgot: se
uno cade, deve rimanere caduto? [I
giovani rispondono: no!] Bravi. E se
noi vediamo un amico, un’amica, un



compagno, una compagna, che cade,
dobbiamo lasciarlo lì o dargli una
botta? [I giovani rispondono: no!]
Cosa dobbiamo fare? [I ragazzi
rispondono: get back up!]

Thank you very much. God bless you.
Pray for me, don’t forget.

TIMOR-LESTE

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Presidente,

Signor Primo Ministro,

distinti Membri del Governo e del
Corpo diplomatico,

Signor Cardinale, fratelli Vescovi,

Rappresentanti della società civile,



Signore e Signori!

Vi ringrazio per la gentile e gioiosa
accoglienza in questa bella terra di
Timor-Leste; e sono grato al
Presidente, Signor José Ramos-Horta,
per le cortesi espressioni che mi ha
appena rivolto.

Qui Asia e Oceania si sfiorano e, in
un certo senso, incontrano l’Europa,
lontana geograficamente, eppure
vicina per il ruolo che essa ha avuto
a queste latitudini negli ultimi cinque
secoli – non mi riferisco ai pirati
olandesi! –. Dal Portogallo, infatti, nel
XVI secolo giunsero i primi
missionari domenicani che
portarono il Cattolicesimo e la lingua
portoghese; e quest’ultima insieme
alla lingua tetum sono oggi i due
idiomi ufficiali dello Stato.

Il Cristianesimo, nato in Asia, è
arrivato a queste estreme propaggini
del continente tramite missionari
europei, testimoniando la propria



vocazione universale e la capacità di
armonizzarsi con le più diverse
culture, le quali, incontrandosi con il
Vangelo, trovano una nuova sintesi
più alta e profonda. Il cristianesimo
si incultura, assume le culture e i
diversi riti orientali, dei diversi
popoli. Infatti una delle dimensioni
importanti del cristianesimo è
l’inculturazione della fede. Ed esso, a
sua volta, evangelizza la cultura.
Questo binomio è importante per la
vita cristiana: inculturazione della
fede ed evangelizzazione della
cultura. Non è una fede ideologica, è
una fede radicata nella cultura.

Questa terra, ornata di montagne,
foreste e pianure, circondata da un
mare meraviglioso, per quello che ho
potuto vedere, ricca di tante cose, di
tanti frutti e legname…Con tutto ciò,
questa terra ha attraversato nel
recente passato una fase dolorosa. Ha
conosciuto le convulsioni e le
violenze, che spesso si registrano



quando un popolo si affaccia alla
piena indipendenza e la sua ricerca
di autonomia viene negata o
contrastata.

Dal 28 novembre 1975 al 20 maggio
2002, cioè dall’indipendenza
dichiarata a quella definitivamente
restaurata, Timor-Leste ha vissuto gli
anni della sua passione e della sua
più grande prova. Ha sofferto. Il
Paese ha saputo però risorgere,
ritrovando un cammino di pace e di
apertura a una nuova fase, che
vuol’essere di sviluppo, di
miglioramento delle condizioni di
vita, di valorizzazione a tutti i livelli
dello splendore incontaminato di
questo territorio e delle sue risorse
naturali e umane.

Rendiamo grazie a Dio perché,
nell’attraversare un periodo tanto
drammatico della vostra storia, voi
non avete perso la speranza, e per il
fatto che, dopo giorni oscuri e



difficili, è finalmente sorta un’alba di
pace e di libertà.

Nel conseguimento di queste
importanti mete è stato di grande
aiuto il vostro radicamento nella fede,
come San Giovanni Paolo II mise in
rilievo nella sua visita al vostro
Paese. Egli, nell’omelia a Tasi-Tolu,
ricordò che i cattolici di Timor-Leste
hanno «una tradizione in cui la vita
familiare, la cultura e i costumi
sociali sono profondamente radicati
nel Vangelo»; una tradizione «ricca
degli insegnamenti e dello spirito
delle Beatitudini», di «umile fiducia
in Dio, di perdono e misericordia e,
quando necessario, di paziente
sofferenza nella tribolazione» (12
ottobre 1989). E traducendo questo
nell’oggi, io direi che voi siete un
popolo che ha sofferto, ma saggio
nella sofferenza.

A questo proposito, desidero in
particolare ricordare e lodare il

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1989/documents/hf_jp-ii_hom_19891012_dili.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1989/documents/hf_jp-ii_hom_19891012_dili.html


vostro impegno assiduo per giungere
a una piena riconciliazione con i
fratelli dell’Indonesia, atteggiamento
che ha trovato la sua fonte prima e
più pura negli insegnamenti del
Vangelo. Avete mantenuto salda la
speranza anche nell’afflizione e,
grazie all’indole del vostro popolo e
alla vostra fede, avete trasformato il
dolore in gioia! Voglia il Cielo che
pure in altre situazioni di conflitto, in
diverse parti del mondo, prevalga il
desiderio della pace. Infatti l’unità è
superiore al conflitto, sempre; la
pace dell’unità è superiore al
conflitto. E per questo si richiede
anche una certa purificazione della
memoria, per guarire le ferite,
combattere l’odio con la
riconciliazione, lo scontro con la
collaborazione. È bello parlare della
“politica della mano tesa”, è molto
saggia, non è sciocca, no, perché
quando la mano tesa si vede tradita
sa lottare, sa portare avanti le cose.



È motivo di grato encomio anche il
fatto che, nel ventesimo anniversario
dell’indipendenza del Paese, avete
recepito come documento nazionale
la Dichiarazione sulla Fratellanza
umana – ne sono grato, Signor
Presidente – da me firmata insieme
al Grande Imam di Al-Azhar il 4
febbraio 2019 ad Abu Dhabi. E lo
avete fatto affinché – come auspica la
Dichiarazione stessa – essa possa
venire adottata e inclusa nei
programmi scolastici, e ciò è
fondamentale.

Nel medesimo tempo, vi esorto a
proseguire con rinnovata fiducia
nella sapiente costruzione e nel
consolidamento delle istituzioni della
vostra Repubblica, in modo che i
cittadini si sentano effettivamente
rappresentati ed esse siano
pienamente idonee a servire il
Popolo di Timor-Leste.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Ora davanti a voi si è aperto un
nuovo orizzonte, sgombro da nuvole
nere, ma con nuove sfide da
affrontare e nuovi problemi da
risolvere. Per questo voglio dirvi: la
fede, che vi ha illuminato e sostenuto
nel passato, continui a ispirare il
vostro presente e il vostro futuro.
«Que a vossa fé seja a vossa cultura!»;
cioè, che ispiri i criteri, i progetti, le
scelte secondo il Vangelo.

Tra le molte questioni attuali, penso
al fenomeno dell’emigrazione, che è
sempre indice di una insufficiente o
inadeguata valorizzazione delle
risorse; come pure della difficoltà di
offrire a tutti un lavoro che produca
un equo profitto e garantisca alle
famiglie un reddito corrispondente
alle loro esigenze di base. E non
sempre è un fenomeno esterno. Ad
esempio, in Italia c’è l’emigrazione
del sud verso il nord e abbiamo tutta
una regione del sud che si sta
spopolando.



Penso alla povertà presente in tante
zone rurali, e alla conseguente
necessità di un’azione corale di
ampio respiro che coinvolga
molteplici forze e distinte
responsabilità, civili, religiose e
sociali, per porvi rimedio e per
offrire valide alternative
all’emigrazione.

E penso infine a quelle che possono
essere considerate delle piaghe
sociali, come l’eccessivo uso di
alcolici tra i giovani. Per favore,
abbiate cura di questo! Date ideali ai
giovani, perché escano da queste
trappole! E anche il fenomeno del
costituirsi in bande, le quali, forti
della loro conoscenza delle arti
marziali, invece di usarla al servizio
degli indifesi, la usano come
occasione per mettere in mostra
l’effimero e dannoso potere della
violenza. E non dimentichiamo tanti
bambini e adolescenti offesi nella
loro dignità – questo fenomeno sta



emergendo in tutto il mondo –: tutti
siamo chiamati ad agire con
responsabilità per prevenire ogni
tipo di abuso e garantire una crescita
serena ai nostri ragazzi.

Per la soluzione di questi problemi,
come pure per una gestione ottimale
delle risorse naturali del Paese – in
primo luogo delle riserve petrolifere
e del gas, che potrebbero offrire
inedite possibilità di sviluppo – è
indispensabile preparare
adeguatamente, con una formazione
appropriata, coloro che saranno
chiamati ad essere la classe dirigente
del Paese in un non lontano futuro.
Mi è piaciuto quello che mi ha detto
il Signor Presidente riguardo
all’educazione qui. Essi potranno così
avere a disposizione tutti gli
strumenti indispensabili a delineare
una progettualità di ampio respiro,
nell’esclusivo interesse del bene
comune.



La Chiesa offre come base di tale
processo formativo la sua dottrina
sociale. Essa costituisce un pilastro
indispensabile, su cui costruire
specifiche conoscenze e al quale
sempre occorre appoggiarsi, per
verificare se tali ulteriori
acquisizioni siano andate veramente
a favore dello sviluppo integrale o
non risultino invece di ostacolo,
producendo squilibri inaccettabili e
una quota elevata di scartati, lasciati
ai margini. La dottrina sociale della
Chiesa non è un’ideologia, è basata
sulla fraternità. È una dottrina che
deve favorire, che favorisce lo
sviluppo dei popoli, specialmente di
quelli più poveri.

Tuttavia, se i problemi non mancano
– come è per ogni popolo e per ogni
epoca –, vi invito ad essere fiduciosi e
a mantenere uno sguardo pieno di
speranza verso l’avvenire. E c’è una
cosa che vorrei dirvi, che non sta nel
discorso, perché la porto dentro.



Questo è un Paese bello, ma che cos’è
la cosa più bella che ha questo Paese?
Il popolo. Abbiate cura del popolo,
amate il vostro popolo, fate cresce il
popolo! Questo popolo è
meraviglioso, è meraviglioso. In
queste poche ora dal mio arrivo si
vede come un popolo si esprime, e il
vostro popolo si esprime con dignità
e con gioia. È un popolo gioioso.

Siete un popolo giovane, non per la
vostra cultura e per l’insediamento
su questa terra, che sono invece
molto antichi, ma per il fatto che
circa il 65% della popolazione di
Timor-Leste è al di sotto dei 30 anni
di età. Penso a due Paesi europei,
dove l’età media è di 46 e 48 anni. E
da voi, il 65% ha meno di 30 anni;
possiamo pensare che l’età media
sarà intorno ai 30 anni, un po’ meno.
Questa è una ricchezza. Questo dato
ci dice che il primo ambito su cui
investire è per voi l’educazione. Sono
contento di ciò che ho appreso dal



Presidente e che state facendo.
Andate avanti. Credo che ci sono già
diverse Università, magari anche
troppe, e in più varie scuole
secondarie, cosa che forse vent’anni
fa non c’era. Questo è un ritmo di
crescita molto grande. Investite
sull’educazione, sull’educazione
nella famiglia e nella scuola.
Un’educazione che metta al centro i
bambini e i ragazzi e promuova la
loro dignità. Sono rimasto contento
vedendo i bambini sorridere, con
quei denti bianchi! Era pieno di
ragazzi da tutte le parti.
L’entusiasmo, la freschezza, la
proiezione verso l’avvenire, il
coraggio, l’intraprendenza tipici dei
giovani, uniti all’esperienza e alla 
saggezza degli anziani, formano una
miscela provvidenziale di
conoscenze e di slanci generosi verso
il domani. E qui mi permetto di dare
un consiglio: mettete insieme i
bambini con i nonni! L’incontro dei
bambini e dei nonni provoca



saggezza. Pensateci. Insieme, questo
entusiasmo giovanile e questa
saggezza sono una grande risorsa e
non permettono la passività né,
tantomeno, il pessimismo.

La Chiesa Cattolica, la sua dottrina
sociale, le sue istituzioni per
l’assistenza e la carità ai bisognosi,
quelle educative e quelle sanitarie
sono al servizio di tutti e sono
anch’esse una preziosa risorsa, che
consente di guardare al futuro con
occhi pieni di speranza. Merita
apprezzamento, al riguardo, il fatto
che l’impegno della Chiesa a favore
del bene comune possa avvalersi
della collaborazione e del sostegno
dello Stato, nel quadro delle cordiali
relazioni sviluppate tra la Chiesa e la
Repubblica Democratica di Timor-
Leste, recepite dall’Accordo tra le
Parti entrato in vigore il 3 marzo
2016. Relazioni eccellenti.



Timor-Leste, che ha saputo far fronte
a momenti di grande tribolazione
con paziente determinazione ed
eroismo, oggi vive come Paese
pacifico e democratico, che si
impegna nella costruzione di una
società che è fraterna, sviluppando
relazioni pacifiche con i vicini
nell’ambito della comunità
internazionale. Guardando al vostro
recente passato e a quanto è stato
finora compiuto, c’è motivo di essere
fiduciosi che la vostra Nazione saprà
ugualmente affrontare con
intelligenza e chiarezza e creatività.
le difficoltà e i problemi odierni.
Abbiate fiducia nella saggezza del
popolo. Il popolo ha la sua saggezza,
abbiate fiducia in questa saggezza.

Affido Timor-Leste e tutto il suo
popolo alla protezione
dell’Immacolata Concezione, celeste
Patrona invocata con il titolo di 
Virgem de Aitara. Ella vi accompagni
e vi aiuti sempre nella missione di



costruire un Paese libero,
democratico, solidale e gioioso, dove
nessuno si senta escluso ed ognuno
possa vivere in pace e dignità. Deus
abençoe Timor-Leste!Maromak
haraik bênção ba Timor-Lorosa’e!

Martedì, 10 settembre 2024

Visita ai Bambini con disabilità
della Scuola “Irmãs Alma”

C’è una cosa che sempre mi fa
pensare: quando Gesù parla del
giudizio finale, dice ad alcuni:
“Venite con me”, ma non dice:
“Venite con me perché siete stati
battezzati, perché siete stati
cresimati, perché vi siete sposati in
chiesa, perché non avete detto
menzogne, perché non avete rubato”.
No. “Venite con me perché vi siete
presi cura di me”. Vi siete presi cura
di me. E Gesù dice: “Venite con me



perché vi siete presi cura di me
quando avevo fame e mi avete dato
da mangiare, quando avevo sete e mi
avete dato da bere, quando ero
malato e mi avete visitato”, e così via.
Questo lo chiamo il sacramento dei
poveri. Un amore che incoraggia, che
costruisce e che rafforza.

E questo è ciò che si trova qui:
amore. Senza amore questo non si
capisce. E così comprendiamo
l’amore di Gesù che ha dato la sua
vita per noi. Non possiamo capire
l’amore di Gesù se non ci mettiamo a
praticare l’amore. Condividere la vita
con le persone che hanno più
bisogno è un programma, un vostro
programma, è un programma di ogni
cristiano. Voglio ringraziarvi per
quello che fate; e voglio ringraziare
anche le bambine e i bambini, i
ragazzi e le ragazze che ci danno la
testimonianza di lasciarsi curare.
Perché loro insegnano a noi come
dobbiamo lasciarci curare da Dio.



Lasciarci curare da Dio e non da
tante idee, o progetti, o capricci.
Lasciarci curare da Dio. E loro sono i
nostri maestri. Grazie a voi per
questo!

Sto vedendo questo [bambino], come
si chiama? Silvano. Portalo qui. E
cosa ci insegna Silvano, cosa ci
insegna? Ci insegna a prenderci cura.
Prendendoci cura di lui, impariamo a
prenderci cura. E se guardiamo il suo
viso, è calmo, paziente, dorme in
pace. E così come lui si lascia curare,
anche noi dobbiamo imparare a
lasciarci curare. Lasciarsi curare da
Dio, che ci ama tanto; lasciarsi curare
dalla Madonna, che è nostra Madre.

E adesso recitiamo alla Madonna
un’Ave Maria e vi do la benedizione.

[dopo la preghiera e la benedizione]

E non dimenticatevi, non
dimenticatevi che dobbiamo



imparare a lasciarci curare, tutti,
come loro si lasciano curare. Grazie!

[Scambio di doni]

Questo è il regalo che lascio a questa
casa. Guardate bene: San Giuseppe si
prende cura della Madonna, la
Madonna si prende cura di Gesù. Il
più importante è Colui che si lascia
curare di più: Gesù. Si lascia curare
da Maria e da Giuseppe.

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti,
i Diaconi, i Consacrati, le
Consacrate, i Seminaristi e i
Catechisti

Cari fratelli Vescovi,

cari sacerdoti e diaconi, religiose,
religiosi e seminaristi,



cari catechisti, fratelli e sorelle,
buongiorno!

Molti tra i più giovani – seminaristi,
religiose, giovani – sono rimasti
fuori. E adesso, quando ho visto il
Vescovo, gli ho detto che deve
ingrandire la cattedrale, perché è
una grazia avere tante vocazioni!
Ringraziamo il Signore, e
ringraziamo anche i missionari che
sono venuti prima di noi. Quando
vediamo quest’uomo [Florentino de
Jesús Martins, di 89 anni, al quale il
Papa ha detto che “gareggiava con
l’apostolo Paolo”], che è stato
catechista per tutta la vita, possiamo
capire la grazia della missione
affidata. Ringraziamo il Signore per
questa benedizione a questa Chiesa.

Sono felice di trovarmi in mezzo a
voi, nel contesto di un viaggio che mi
vede pellegrino nelle terre d’Oriente.
Ringrazio Mons. Norberto de Amaral
per le parole che mi ha rivolto,



ricordando che Timor Est è un Paese
“ai confini del mondo”. Anch’io
vengo dai confini del mondo, ma voi
più di me! E mi piace dire: proprio
perché è ai confini del mondo sta al
centro del Vangelo! Questo è un
paradosso che dobbiamo imparare:
nel Vangelo, i confini sono il centro e
una Chiesa che non è capace di
andare ai confini e che si nasconde
nel centro è una Chiesa molto
malata. Invece, quando una Chiesa
guarda fuori, manda missionari, si
mette su quei confini che sono il
centro, il centro della Chiesa. Grazie
perché state ai confini. Perché
sappiamo bene che nel cuore di
Cristo le periferie dell’esistenza sono
il centro: il Vangelo è popolato da
persone, figure e storie che sono ai
margini, ai confini, ma vengono
convocate da Gesù e diventano
protagoniste della speranza che Egli
è venuto a portarci.



Gioisco con voi e per voi, perché siete
i discepoli del Signore in questa
terra. Pensando alle vostre fatiche e
alle sfide che siete chiamati ad
affrontare, mi è ritornato in mente
un brano del Vangelo di Giovanni,
molto suggestivo, che ci racconta una
scena di tenerezza e di intimità
accaduta nella casa degli amici di
Gesù, Lazzaro, Marta e Maria (cfr Gv
12,1-11). A un certo punto, durante la
cena, Maria «prese trecento grammi
di profumo di puro nardo, assai
prezioso, ne cosparse i piedi di Gesù,
poi li asciugò con i suoi capelli, e
tutta la casa si riempì dell’aroma di
quel profumo» (v. 12,3).

Maria unge i piedi di Gesù e quel
profumo si diffonde nella casa.
Vorrei soffermarmi con voi proprio
su questo: il profumo, il profumo di
Cristo, il profumo del suo Vangelo, è
un dono che voi avete, un dono che
vi è stato dato gratuitamente, ma che
dovete custodire e che tutti insieme



siamo chiamati a diffondere. 
Custodire il profumo, questo dono del
Vangelo che il Signore ha dato a
questa terra di Timor Est, e diffondere
il profumo.

Prima cosa: custodire il profumo.
Abbiamo sempre bisogno di tornare
all’origine, all’origine del dono
ricevuto, del nostro essere cristiani,
sacerdoti, religiosi o catechisti. Noi
abbiamo accolto la vita stessa di Dio
per mezzo di Gesù, suo figlio, che è
morto per noi e ci ha donato lo
Spirito Santo. Siamo stati unti, siamo
unti con Olio di letizia e l’apostolo
Paolo scrive: «Noi siamo infatti
dinanzi a Dio il profumo di Cristo» (2
Cor 2,15).

Care sorelle, cari fratelli, voi siete il
profumo di Cristo! E questo simbolo
a voi non è estraneo: qui a Timor,
infatti, cresce in abbondanza il legno
di sandalo, con la sua fragranza
molto apprezzata e ricercata anche



presso altri popoli e Nazioni. La
Bibbia stessa ne loda il valore,
quando racconta che la regina di
Saba fece visita al re Salomone
offrendogli in dono il legno di
sandalo (cfr 1 Re 10,12). Non so se la
regina di Saba, prima di andare da
Salomone, fece scalo a Timor Est,
forse, e prese il sandalo da qui!

Sorelle, fratelli, voi siete il profumo
di Cristo, un profumo molto più
prezioso dei profumi francesi! Voi
siete il profumo di Cristo, voi siete il
profumo del Vangelo in questo Paese.
Come un albero di sandalo,
sempreverde, sempre forte, che
cresce e produce frutti, anche voi
siete discepoli missionari profumati
di Spirito Santo per inebriare la vita
del santo popolo fedele di Dio.

Tuttavia, non dimentichiamo una
cosa: il profumo ricevuto dal Signore 
va custodito, va curato con molta
attenzione, come Maria di Betania la



aveva messo da parte, lo aveva
serbato, proprio per Gesù. Allo stesso
modo noi dobbiamo custodire
l’amore, custodire l’amore. Non
dimenticate questa frase: dobbiamo
custodire l’amore, con cui il Signore
ha profumato la nostra vita, perché
non si dissolva e non perda il suo
aroma. E questo cosa significa?
Significa essere consapevoli del dono
ricevuto – tutto quello che abbiamo è
un dono, essere consapevoli di
questo –, ricordarci che il profumo
non serve per noi ma per ungere i
piedi di Cristo, annunciando il
Vangelo, servendo i poveri, significa
vigilare su stessi perché la
mediocrità e la tiepidezza spirituale
sono sempre in agguato. E mi viene
in mente una cosa che diceva il
cardinale De Lubac sulla mediocrità
e sulla mondanità: “La cosa peggiore
che può succedere alle donne e agli
uomini di Chiesa è cadere nella
mondanità, nella mondanità



spirituale”. State attenti, conservate
questo profumo che ci dà tanta vita.

E aggiungo un’altra cosa: noi
guardiamo con gratitudine alla storia
che ci ha preceduto, al seme della
fede gettato qui dai missionari.
Questi tre che ci hanno parlato: la
religiosa che tutta la sua vita
consacrata l’ha vissuta qui; questo
sacerdote che ha saputo
accompagnare il suo popolo nei
momenti difficili della dominazione
straniera; e questo diacono al quale
non si è bloccata la lingua per
annunciare il Vangelo e per
battezzare. Pensiamo a questi tre
esempi che sono rappresentativi
della storia della nostra Chiesa, e
amiamo la nostra storia. È il seme
gettato qui. [Lo sono anche] le scuole
per la formazione degli operatori
pastorali e tanto altro. Ma questo può
bastare? In realtà, sempre dobbiamo
alimentare la fiamma della fede.
Pertanto vorrei dirvi: non trascurate



di approfondire la dottrina del
Vangelo, non trascurate di maturare
nella formazione spirituale,
catechetica e teologica; perché tutto
questo serve ad annunciare il
Vangelo in questa vostra cultura e,
nello stesso tempo, a purificarla da
forme arcaiche e talvolta
superstiziose. La predicazione della
fede deve inculturarsi nella vostra
cultura, e la vostra cultura dev’essere
evangelizzata. E questo vale per tutti
i popoli, non solo per voi. Se una
Chiesa non è capace di inculturare la
fede, non è capace di esprimere la
fede nei valori propri di quella terra,
sarà una Chiesa eticista e senza
fecondità. Ci sono tante cose belle
nella vostra cultura, penso
specialmente alla fede nella
risurrezione e nella presenza delle
anime dei defunti; però tutto questo
va sempre purificato alla luce del
Vangelo, alla luce della dottrina della
Chiesa. Impegnatevi, per favore, in
questo, perché «ogni cultura e ogni



gruppo hanno bisogno di essere
purificati e di maturare».

E veniamo al secondo punto: 
diffondere il profumo. La Chiesa esiste
per evangelizzare, e noi siamo
chiamati a portare agli altri il dolce
profumo della vita, la vita nuova del
Vangelo. Maria di Betania non usa il
nardo prezioso per abbellire sé
stessa, ma per ungere i piedi di Gesù,
e così sparge l’aroma in tutta la casa.
Anzi, il Vangelo di Marco specifica
che Maria, per ungere Gesù, rompe il
vasetto di alabastro che contiene
l’unguento profumato (cfr 14,3).
L’evangelizzazione avviene quando
abbiamo il coraggio di “rompere” il
vaso che contiene il profumo,
rompere il “guscio” che spesso ci
chiude in noi stessi e uscire da una
religiosità pigra, comoda, vissuta
soltanto per un bisogno personale. E
mi è piaciuta molto l’espressione che
ha usato Rosa quando ha detto: “una
Chiesa in movimento, una Chiesa che



non sta ferma, che non ruota attorno
a sé stessa, ma è bruciata dalla
passione di portare la gioia del
Vangelo a tutti”.

Anche il vostro Paese, radicato in una
lunga storia cristiana, ha bisogno
oggi di un rinnovato slancio
nell’evangelizzazione, perché a tutti
arrivi il profumo del Vangelo: un
profumo di riconciliazione e di pace
dopo gli anni sofferti della guerra; un
profumo di compassione, che aiuti i
poveri a rialzarsi e susciti l’impegno
per risollevare le sorti economiche e
sociali del Paese; un profumo di
giustizia contro la corruzione. State
attenti! Tante volte la corruzione può
entrare nelle nostre comunità, nelle
nostre parrocchie. E, in particolare, il
profumo del Vangelo bisogna
diffonderlo contro tutto ciò che
umilia, ciò che deturpa e addirittura
distrugge la vita umana, contro
quelle piaghe che generano vuoto
interiore e sofferenza come



l’alcolismo, la violenza, la mancanza
di rispetto per la donna. Il Vangelo di
Gesù ha la forza di trasformare
queste realtà oscure e di generare
una società nuova. Il messaggio che
voi religiose offrite di fronte al
fenomeno della mancanza di rispetto
per le donne è che le donne sono la
parte più importante della Chiesa,
perché si occupano dei più bisognosi:
li curano, li accompagnano. Ho
appena fatto visita a quella bella casa
d’accoglienza per i più poveri e i più
bisognosi [Scuola “Irmãs Alma” per
bambini con disabilità]. Sorelle, siate
madri del popolo di Dio; sappiate
“partorire” comunità, siate madri. È
questo che voglio da voi.

Care sorelle, cari fratelli, c’è bisogno
di questo sussulto di Vangelo; e oggi,
perciò, c’è bisogno di religiose,
religiosi, sacerdoti, di catechisti
appassionati, catechisti preparati e
creativi. Serve creatività nella
missione. E ringrazio per la sua



testimonianza come catechista il Sig.
Florentino, edificante, ha dedicato
gran parte della sua vita a questo
bellissimo ministero. E ai sacerdoti,
in particolare, vorrei dire: ho
appreso che il popolo si rivolge a voi
con tanto affetto chiamandovi
“Amu”, che qui è il titolo più
importante, significa “signore”. Però,
questo non deve farvi sentire
superiori al popolo: voi venite dal
popolo, siete nati da madri del
popolo, siete cresciuti con il popolo.
Non dimenticate la cultura del
popolo che avete ricevuto. Non siete
superiori. Non deve neanche indurvi
nella tentazione della superbia e del
potere. E sapete come incomincia la
tentazione del potere? Avete capito,
vero? Mia nonna mi diceva: “Il
diavolo entra sempre dalle
tasche” [in italiano]; da qui entra il
diavolo, entra sempre dalle tasche.
Per favore, non pensate al vostro
ministero come a un prestigio
sociale. No, il ministero è un servizio.



E se qualcuno di voi non si sente
servitore del popolo, vada a chiedere
consiglio a un sacerdote saggio
affinché lo aiuti ad avere questa
dimensione tanto importante.
Ricordiamoci questo: col profumo si
ungono i piedi di Cristo, che sono i
piedi dei nostri fratelli nella fede, a
partire dai più poveri. I più
privilegiati sono i più poveri, e con
questo profumo dobbiamo prenderci
cura di loro. È eloquente il gesto che
qui i fedeli compiono quando
incontrano voi sacerdoti: prendono
la vostra mano consacrata e la
avvicinano alla fronte come segno di
benedizione. È bello cogliere in
questo segno l’affetto del Popolo
santo di Dio, perché il prete è
strumento di benedizione: mai, mai il
sacerdote deve approfittare del
ruolo, sempre deve benedire,
consolare, essere ministro di
compassione e segno della
misericordia di Dio. E forse il segno
di tutto questo è il sacerdote povero.



Amate la povertà come la vostra
sposa.

Cari fratelli, un diplomatico
portoghese del 1500, Tomé Pires, ha
scritto così: «I mercanti malesi
dicono che Dio creò Timor per il
legno di sandalo» (The Summa
Oriental, Londra 1944, 204). Noi,
però, sappiamo che c’è anche un
altro profumo: il profumo di Cristo, il
profumo del Vangelo, che arricchisce
la vita e la riempie di gioia.

Voi, sacerdoti, diaconi, religiose: non
scoraggiatevi! Come ci ha ricordato
Padre Sancho nella sua toccante
testimonianza: «Dio sa come
prendersi cura di coloro che ha
chiamato e inviato nella sua
missione». Nei momenti di grande
difficoltà, pensate a questo: Lui ci
accompagna. Lasciamoci
accompagnare dal Signore con
spirito di povertà e con spirito di
servizio. Vi benedico di cuore. E vi



chiedo per favore di non
dimenticarvi di pregare per me. Ma
pregate a favore, non contro! Grazie.

E vorrei finire con un grazie, un
grande ringraziamento per i vostri
anziani, sacerdoti anziani che hanno
speso la loro vita qui; religiose
anziane che sono qui, che sono
straordinarie, che hanno speso la
vita. Loro sono il nostro modello.
Grazie!

Santa Messa

«Un bambino è nato per noi, ci è
stato dato un figlio» (Is 9,5).

Queste sono le parole con cui il
profeta Isaia si rivolge, nella prima
Lettura, agli abitanti di
Gerusalemme, in un momento
prospero per la città, caratterizzato



però, purtroppo, anche da una
grande decadenza morale.

C’è tanta ricchezza, ma il benessere
acceca i potenti, li illude di bastare a
sé stessi, di non aver bisogno del
Signore, e la loro presunzione li
porta a essere egoisti e ingiusti. Per
questo, anche se ci sono tanti beni, i
poveri sono abbandonati e soffrono
la fame, l’infedeltà dilaga e la pratica
religiosa si riduce sempre più a pura
formalità. La facciata ingannevole di
un mondo a prima vista perfetto
nasconde così una realtà molto più
oscura, molto più dura e crudele, in
cui c’è tanto bisogno di conversione,
di misericordia e di guarigione.

Per questo il profeta annuncia ai suoi
concittadini un orizzonte nuovo, che
Dio aprirà davanti a loro: un futuro
di speranza, un futuro di gioia, dove
la sopraffazione e la guerra saranno
bandite per sempre (cfr Is 9,1-4). Farà
sorgere per loro una grande luce (cfr



v. 1) che li libererà dalle tenebre del
peccato da cui sono oppressi, e lo
farà non con la potenza di eserciti, di
armi o ricchezze, ma attraverso il
dono di un figlio (cfr vv. 5-6).

Fermiamoci a riflettere su questa
immagine: Dio fa splendere la sua 
luce che salva attraverso il dono di un
figlio.

In ogni luogo la nascita di un figlio è
un momento luminoso, un momento
di gioia e di festa, e a volte suscita
anche in noi desideri buoni, di
rinnovarci nel bene, di ritornare alla
purezza e alla semplicità. Di fronte
ad un neonato, anche il cuore più
duro si riscalda e si riempie di
tenerezza. La fragilità di un bambino
porta sempre un messaggio così forte
da toccare anche gli animi più
induriti, portando con sé movimenti
e propositi di armonia e di serenità.
È meraviglioso, fratelli e sorelle,



quello che succede alla nascita di un
bambino!

La vicinanza di Dio è attraverso un
bambino. Dio si fa bambino. E non
solo per stupirci e commuoverci, ma
anche per aprirci all’amore del Padre
e lasciarcene plasmare, perché possa
guarire le nostre ferite, ricomporre i
nostri dissensi, rimettere ordine
nella nostra esistenza.

A Timor Est è bello, perchè ci sono
tanti bambini: siete un Paese giovane
in cui in ogni angolo si sente pulsare,
esplodere la vita. E questo è un
regalo, un dono grande: la presenza
di tanta gioventù e di tanti bambini,
infatti, rinnova costantemente la
nostra energia e la nostra vita. Ma
ancora di più è un segno, perché fare
spazio ai bambini, ai piccoli,
accoglierli, prendersi cura di loro, e
farci anche noi piccoli davanti a Dio
e gli uni di fronte agli altri, sono
proprio gli atteggiamenti che ci



aprono all’azione del Signore.
Facendoci bambini permettiamo
l’azione di Dio in noi.

Oggi veneriamo la Madonna come
Regina, cioè la madre di un Re, Gesù,
che ha voluto nascere piccolo, farsi
nostro fratello, chiedendo il “sì” di
una giovane umile e fragile (cfr Lc
1,38).

Maria questo lo ha capito, al punto
che ha scelto di rimanere piccola per
tutta la vita, di farsi sempre più
piccola, servendo, pregando,
scomparendo per far posto a Gesù,
anche quando questo le è costato
molto.

Perciò, cari fratelli, care sorelle, non
abbiamo paura di farci piccoli
davanti a Dio e gli uni di fronte agli
altri, non abbiamo paura di perdere
la nostra vita, di donare il nostro
tempo, di rivedere i nostri
programmi e ridimensionare quando
necessario anche i nostri progetti,



non per sminuirli, ma per renderli
ancora più belli attraverso il dono di
noi stessi e l’accoglienza degli altri.

Tutto questo è simboleggiato molto
bene da due bellissimi monili
tradizionali di questa terra: il 
Kaibauk e il Belak. Tutti e due sono di
metallo prezioso. Vuol dire che sono
importanti!

Il primo simboleggia le corna del
bufalo e la luce del sole e si mette in
alto, a ornamento della fronte, come
pure sulla sommità delle abitazioni.
Esso parla di forza, di energia e di
calore, e può rappresentare la
potenza di Dio, che dona la vita. Ma
non solo: posto a livello del capo,
infatti, e in cima alle case, ci ricorda
che, con la luce della Parola del
Signore e con la forza della sua
grazia, anche noi possiamo
cooperare con le nostre scelte e
azioni al grande disegno della
redenzione.



Il secondo, poi, il Belak, che si mette
sul petto, è complementare al primo.
Ricorda il chiarore delicato della
luna che riflette umilmente, nella
notte, la luce del sole, avvolgendo
ogni cosa di una fluorescenza
leggera. Parla di pace, di fertilità, di
dolcezza, e simboleggia la tenerezza
della madre, che coi riflessi delicati
del suo amore rende ciò che tocca
luminoso della stessa luce che riceve
da Dio.

Kaibauk e Belak, forza e tenerezza di
Padre e di Madre: così Il Signore
manifesta la sua regalità, fatta carità
e misericordia.

E allora chiediamo insieme, in questa
Eucaristia, ciascuno di noi, come
donne e uomini, come Chiesa, come
società, di saper riflettere nel mondo
la luce forte, la luce tenera del Dio
dell’amore, di quel Dio che, come
abbiamo pregato nel Salmo
responsoriale, «solleva dalla polvere



il debole, dall’immondizia rialza il
povero, per farlo sedere tra i principi
[…]» (Sal 113,7-8).

* * *

Cari fratelli e sorelle,

ho pensato molto: qual è la cosa
migliore che ha Timor? Il sandalo?
La pesca? Non è questa la cosa
migliore. La cosa migliore è il suo
popolo. Non posso dimenticare la
gente ai lati della strada, con i
bambini. Quanti bambini avete! Il
popolo, che la cosa migliore che ha è
il sorriso dei suoi bambini. E un
popolo che insegna a sorridere ai
bambini è un popolo che ha un
futuro.

Ma state attenti! Perché mi hanno
detto che in alcune spiagge vengono i
coccodrilli; i coccodrilli vengono
nuotando e hanno il morso più forte
di quanto possiamo tenere a bada.
State attenti! State attenti a quei



coccodrilli che vogliono cambiarvi la
cultura, che vogliono cambiarvi la
storia. Restate fedeli. E non
avvicinatevi a quei coccodrilli perché
mordono, e mordono molto.

Vi auguro la pace. Vi auguro di
continuare ad avere molti figli: che il
sorriso di questo popolo siano i suoi
bambini! Prendetevi cura dei vostri
bambini; ma prendetevi cura anche
dei vostri anziani, che sono la
memoria di questa terra.

Grazie, tante grazie per la vostra
carità, per la vostra fede. Andate
avanti con speranza!

E ora chiediamo al Signore di
benedirci tutti, e poi canteremo un
canto alla Vergine Maria.

Mercoledì, 11 settembre 2024



Incontro con i giovani

Dadeer di’ak! (Buongiorno!)

Prima di tutto faccio una domanda,
vediamo chi sa rispondere: cosa
fanno i giovani? Cosa fanno i
giovani? Tu [indica una ragazza].

[la ragazza] “Annunciare Cristo”.

Molto bene. Cos’altro fanno i
giovani? Quale altra cosa?

[un altro giovane] “Proclamare la
Parola di Dio”.

Benissimo. Che altro fanno i giovani?

[un altro giovane] “Amarsi gli uni gli
altri”.

Amare, e i giovani hanno una grande
capacità di amare. Che altro fanno i
giovani?

[un altro giovane] “Dobbiamo
coltivare la pace nel nostro Paese”.



Questo non scordatelo mai! Molto
bene, molto bene. Ma c’è una cosa
che fanno sempre i giovani, i giovani
di diverse nazionalità, i giovani di
diverse religioni. Sapete cosa fanno
sempre i giovani? I giovani fanno
chiasso, i giovani fanno confusione.
Siete d’accordo? Siete d’accordo su
questo? [rispondono: “Sì!]

Vi ringrazio per i saluti, le
testimonianze e le domande. Vi
ringrazio per i balli. Perché sapete
che ballare è esprimere un
sentimento con tutto il corpo.
Conoscete qualche giovane che non
sa ballare? La vita viene con la
danza. E voi siete un Paese di gente
giovane.

C’è una cosa che dicevo stamattina a
un vescovo: non dimenticherò mai i
vostri sorrisi. Non smettete di
sorridere! E voi giovani siete la
maggioranza della popolazione di
questa terra, e la vostra presenza



riempie di vita questa terra, la
riempie di speranza e la riempie di
futuro. Non perdete l’entusiasmo
della fede! Immaginate un giovane
senza fede, con una faccia triste. Ma
voi sapete cos’è che butta giù un
giovane? I vizi. State attenti. Perché
arrivano quelli che si definiscono
venditori di felicità. E ti vendono la
droga, ti vendono tante cose che ti
danno felicità per mezz’ora e basta.
Lo sapete meglio di me, vero? Voi
conoscete questa situazione meglio
di me. La conoscete o no?... Non
“sento”... [“Sì”] Bene, molto bene,
grazie.

Vi auguro di andare avanti con la
gioia della gioventù. Ma non
dimenticatevi una cosa: voi siete gli
eredi di coloro che vi hanno
preceduto nella fondazione di questa
Nazione. Pertanto, non perdete la
memoria! La memoria di quelli che
vi hanno preceduto e che con tanto



sacrificio hanno costruito questa
Nazione.

E ci sono due cose che mi hanno
toccato il cuore mentre camminavo
per le strade. Mi hanno davvero
toccato il cuore. La gioventù di
questo Paese e il sorriso. Siete un
popolo che sa sorridere! Continuate
così! Non dimenticatelo.

Un giovane deve sognare. “E come si
fa, Padre, per sognare?”. Si beve
alcol? [“No!”] No! Se fai questo, avrai
degli incubi! Vi invito a sognare, a
sognare cose grandi. Un giovane che
non sogna è un pensionato della vita.
E qualcuno di questi giovani, di voi, è
un pensionato? [“No!”] I giovani
devono fare confusione, per
mostrare la vita che hanno. Ma un
giovane è nel mezzo del cammino
della vita, è a metà, nel mezzo della
strada della vita. Tra i ragazzi e i
grandi. E sapete qual è una delle più
belle ricchezze di una società? Lo



sapete? Gli anziani, i nonni! Voi
giovani, e l’altra punta sono gli
anziani. Ma sono i nonni, sono gli
anziani che danno la saggezza ai
giovani. Voi rispettate gli anziani?
[“Sì!] Gli anziani precedono sempre
noi giovani nella storia, non è vero?
Gli anziani sono un tesoro: i due
tesori di un popolo sono i bambini e
gli anziani. Capito? Vediamo,
ripetetelo voi. Quali sono i due più
grandi tesori di un popolo? [“I
bambini e gli anziani”] I bambini e
gli anziani. Ecco perché una società
che ha tanti bambini come la vostra
deve prendersi cura di loro. E una
che ha tanti anziani che sono la
memoria deve rispettarli e
prendersene cura.

Vi racconto una storia. C’era una
famiglia, il papà, la mamma, i
bambini e il nonno molto anziano
stavano mangiando insieme. E il
nonno, poverino molto anziano,
quando mangiava si sporcava e



rovesciava il cibo. Allora il papà
decise di mettere un tavolo in cucina,
in modo che il nonno mangiasse lì da
solo. E spiegò alla famiglia che così,
visto che il nonno non c’era,
avrebbero potuto invitare gente
senza essere in imbarazzo per il
nonno. Pensate a questo. Passano
alcuni giorni e il papà arriva e trova
il figlio di cinque anni che sta
giocando con dei legni. Il papà gli
chiede: “Cosa stai facendo con quel
legno?” – “Sto facendo un tavolo” –
“Perché?” – “Per te, quando sarai
vecchio e dovrai mangiare da solo”.

I due più grandi tesori di una società
sono i bambini e i nonni. Insieme:
quali sono i due tesori più grandi
della società? [“I bambini e i nonni”]
Prendetevi cura dei bambini e dei
nonni, d’accordo? E ora facciamo un
grande applauso ai nostri nonni!

Voi, in questo Paese così sorridente,
avete una storia meravigliosa, di



eroismo, di fede, di martirio e,
soprattutto, di perdono e di
riconciliazione. Vi faccio una
domanda: chi è la persona, in tutta la
storia, che è stata capace di
perdonare e voler riconciliare?
Pensateci bene, chi è questa persona?
Chi è? [“Gesù!”] Gesù! Gesù nostro
fratello che ama tutti noi, giusto? E
questa riconciliazione mi porta a
raccomandare a voi giovani tre cose:
libertà, impegno, fraternità.

Nella lingua tetum c’è un detto: “ukun
rasik-an”, cioè essere in grado di
governare sé stessi. Un giovane, una
giovane che non è in grado di
governarsi, che non è in grado di
vivere “ukun rasik-an”, che cos’è?
Cosa dite? Uno che dipende dagli
altri. Molto bene. E un uomo, una
donna, un giovane, un ragazzo che
non governa sé stesso è schiavo, è
dipendente, non è libero. E di cosa
può essere schiavo un giovane?
Vediamo, qualcuno risponda… Di che



cosa? Del peccato, del telefonino –
dopo vi racconto qualcosa sul
telefonino – , un’altra cosa… Di cosa
può essere schiavo? Essere schiavo
del proprio desiderio, credersi
onnipotente. Di cos’altro può essere
schiavo un giovane? [qualcuno
risponde] Certo, dell’arroganza: un
giovane sempre così è un giovane
arrogante. Invece, un giovane
impegnato, un giovane che lavora,
com’è? Ditemi, com’è un giovane che
lavora? [qualcuno risponde] Bene,
uno che ama la semplicità. E poi? Che
ha responsabilità. Un giovane che
ama la compagnia dei fratelli, delle
sorelle, che ha responsabilità, è un
giovane che ama il suo Paese. Questo
è molto importante.

E c’è un’altra cosa che [hanno detto]
Rogéria, Cecilia ed Efranio
riferendosi all’importanza di
prendersi cura della casa comune e
di coltivare l’unità della famiglia. Un
giovane deve capire che essere libero



non significa fare ciò che si vuole, ma
che un giovane è responsabile. E una
delle responsabilità è imparare a
prendersi cura della casa comune. E
per questo il giovane deve
impegnarsi. Un proverbio orientale
dice: i tempi difficili creano uomini
forti. Guardate i vostri genitori, i
vostri nonni, che hanno dovuto
affrontare tempi difficili per dare la
libertà al Paese. Ecco perché dovete
imparare a gestire i momenti difficili.

Un’ultima cosa prima di andare via.
È un valore che dovete imparare: la
fraternità. Essere fratelli, non essere
nemici. I vostri anziani, i vostri
genitori e nonni, magari con idee
diverse, ma erano fratelli. Ed è bene
che i giovani abbiano idee diverse?
[“Sì”] E questo perché? Per litigare
con gli altri? O per rispettarci?
[rispondono] Io credo che tu pensi
questo: se io sono di questa religione
e tu sei di quest’altra religione, ci
scontreremo. Non è così, bisogna



rispettarsi. Ripetiamo questa parola:
rispettarsi.

E una domanda: l’odio è un buon
atteggiamento? [“No!”] L’amore e il
servizio, questo è l’atteggiamento
giusto. Adesso ripetiamo tutti
insieme: odio no, amore e servizio sì.
[ripetono] Ancora una volta, non ho
sentito bene. [ripetono] E se un
giovane, una giovane, litiga con un
altro, cosa deve fare?... Non sento,
cos’hanno detto? Ripetiamolo tutti
insieme: amore e riconciliazione!…
[ripetono] Amore e riconciliazione.

C’è una cosa che non so se succede in
questo Paese, ma in altri Paesi sì: il
bullismo. C’è bullismo qui? Il
bullismo è un atteggiamento che si
approfitta del più debole. Perché è
brutto, perché è grasso, perché
cammina male… Ma è sempre un
atteggiamento brutto perché usa la
debolezza degli altri. Ma qui, a Timor



Leste, c’è bullismo? Per favore, d’ora
in poi niente bullismo!

Cari giovani, siate eredi della storia
tanto bella che vi ha preceduto! E
portatela avanti. Abbiate coraggio,
abbiate coraggio per portare avanti
le cose. E se litigate, riconciliatevi. Vi
ringrazio per tutto quello che fate
per la patria, per il popolo di Dio. E
ricordiamo quello che ci ha detto
Ilham, che ha parlato poco fa: che
dobbiamo amarci al di là di tutte le
differenze etniche o religiose. Avete
capito questo? [“Sì!”] Riconciliazione,
convivenza con tutte le differenze. È
importante. Siamo d’accordo? [“Sì!”]

E prima di finire devo darvi un
consiglio: fate chiasso, fate
confusione! Il mio secondo consiglio:
rispettate e ascoltate gli anziani,
d’accordo? Il primo consiglio qual
era? [rispondono] Bene. E il secondo
consiglio? [rispondono]



Dio vi benedica tanto. Grazie per
questa presenza! Grazie per il canto e
il ballo, molto bello. E com’era?
Scusate, mi dimentico io. Quali erano
i due consigli? Il primo? Il secondo?
Fate chiasso, fate confusione e
rispettate gli anziani. Che Dio vi
conservi questa gioia. Che Dio vi
custodisca sempre!

SINGAPORE

Giovedì, 12 settembre 2024

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Presidente,

distinte Autorità,

illustri rappresentanti della società
civile,



Membri del Corpo Diplomatico!

Ringrazio il Signor Presidente per le
cortesi parole di benvenuto che mi
ha gentilmente rivolto e che
rinnovano in me la riconoscenza per
la sua recente visita in Vaticano. A
tutte le Autorità sono grato per la
cordiale accoglienza in questa vostra
città-Stato, crocevia commerciale di
primaria importanza e luogo di
incontro tra diversi popoli.

Chi arriva qui per la prima volta non
può non essere impressionato dalla
selva di modernissimi grattacieli che
sembrano sorgere dal mare. Essi
sono una chiara testimonianza
dell’ingegno umano, della dinamicità
della società di Singapore e
dell’acume dello spirito
imprenditoriale, che qui hanno
trovato un terreno fertile per
esprimersi.

Quella di Singapore è una storia di
crescita e resilienza. Da umili origini,



questa Nazione ha raggiunto un alto
livello di sviluppo, dimostrando che
esso è frutto di decisioni razionali e
non del caso: è il risultato di un
costante impegno nel portare a
termine progetti e iniziative ben
ponderate e in sintonia con le
caratteristiche specifiche del luogo.
Proprio in questi giorni ricorre il
centounesimo anniversario della
nascita di Lee Kuan Yew, primo
Primo Ministro della Repubblica di
Singapore, che dal 1959 al 1990
mantenne tale incarico e diede un
forte impulso alla rapida crescita e
trasformazione del Paese.

È importante inoltre che Singapore
non solo abbia prosperato
economicamente, ma che si sia
sforzata di costruire una società nella
quale la giustizia sociale e il bene
comune sono tenuti in grande
considerazione. Penso in particolare
alla vostra dedizione nel migliorare
le condizioni di vita dei cittadini



attraverso politiche abitative
pubbliche, un’istruzione di alta
qualità e un sistema sanitario
efficiente. Auspico che questi sforzi
continuino fino a coinvolgere
pienamente tutti gli abitanti di
Singapore.

E a questo proposito, vorrei
segnalare il rischio che un certo
pragmatismo e una certa esaltazione
del merito comportano, vale a dire la
conseguenza non intenzionale di
legittimare l’esclusione di coloro che
si trovano ai margini dei benefici del
progresso.

Su questo fronte riconosco e lodo le
varie politiche e iniziative messe in
atto per sostenere i più deboli, e
auspico che venga prestata
particolare attenzione ai poveri, agli
anziani – le cui fatiche hanno gettato
le fondamenta per la Singapore che
conosciamo oggi – e anche per
tutelare la dignità dei lavoratori



migranti, che molto contribuiscono
alla costruzione della società e ai
quali occorre garantire un salario
equo.

Le sofisticate tecnologie dell’era
digitale e i rapidi sviluppi nell’uso
dell’intelligenza artificiale non
possono farci dimenticare che è
essenziale coltivare relazioni umane
reali e concrete, e che queste
tecnologie si possono valorizzare
proprio per avvicinarsi gli uni agli
altri, promuovendo comprensione e
solidarietà, e non per isolarsi
pericolosamente in una realtà fittizia
e impalpabile.

Singapore è un mosaico di etnie,
culture e religioni che convivono in
armonia, e questa parola è molto
importante: l’armonia. Il
raggiungimento e la conservazione di
questa positiva inclusività sono
favoriti dall’imparzialità dei poteri
pubblici, impegnati in un dialogo



costruttivo con tutti, rendendo
possibile che ognuno apporti il suo
peculiare contributo al bene comune
e non consentendo all’estremismo e
all’intolleranza di acquisire forza e di
mettere in pericolo la pace sociale. Il
rispetto reciproco, la collaborazione,
il dialogo e la libertà di professare il
proprio credo nella lealtà alla legge
comune sono condizioni
determinanti del successo e della
stabilità ottenuti da Singapore,
requisiti per uno sviluppo non
conflittuale e caotico, ma equilibrato
e sostenibile.

La Chiesa Cattolica a Singapore, fin
dall’inizio della sua presenza, ha
cercato di offrire il proprio apporto
peculiare al cammino di questa
Nazione, soprattutto nei settori
dell’istruzione e della sanità,
avvalendosi dello spirito di sacrificio
e di dedizione dei missionari e dei
fedeli. Sempre animata dal Vangelo
di Gesù Cristo, la comunità cattolica è



anche in prima linea nelle opere di
carità, contribuendo in modo
significativo agli sforzi umanitari e
gestendo a questo fine diverse
istituzioni sanitarie e molte
organizzazioni umanitarie, tra cui la
Caritas che tutti conosciamo.

La Chiesa inoltre – secondo le
indicazioni della Dichiarazione 
Nostra aetate del Concilio Vaticano II
sulle relazioni con le religioni non
cristiane – ha costantemente
promosso il dialogo interreligioso e
la collaborazione tra diverse
comunità di fede, con spirito di
apertura e rispetto reciproco,
fondamentali per la costruzione di
una società che sia giusta e pacifica.

Questa mia visita, giunge a
quarantatré anni da quando furono
stabilite le relazioni diplomatiche tra
la Santa Sede e Singapore. Essa si
propone di confermare nella fede i
cattolici ed esortarli a proseguire con

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


gioia e dedizione la collaborazione
con tutti gli uomini e le donne di
buona volontà, per la costruzione di
una società civile sana e coesa, per il
bene comune e per una
testimonianza cristallina della
propria fede.

Singapore ha anche un ruolo
specifico da giocare nell’ordine
internazionale – questo non lo
dimentichiamo – minacciato oggi da
conflitti e guerre sanguinose, e mi
rallegro che abbia meritoriamente
promosso il multilateralismo e un
ordine basato su regole da tutti
condivise. Vi incoraggio a continuare
a lavorare per l’unità e la fraternità
del genere umano, a beneficio del
bene comune di tutti, di tutti i popoli
e di tutte le Nazioni, con una
comprensione non escludente né
ristretta degli interessi nazionali.

E mi sia consentito ricordare anche il
ruolo della famiglia, il primo luogo in



cui ognuno impara a relazionarsi con
gli altri, ad essere amato e ad amare.
Nelle condizioni sociali attuali, le
fondamenta su cui si basano le
famiglie sono messe in discussione e
rischiano di venire indebolite.
Occorre che esse vengano poste nella
condizione di trasmettere i valori che
danno senso e forma alla vita e di
insegnare ai giovani a formare
relazioni solide e sane. Sono perciò
da lodare gli sforzi compiuti per
promuovere, proteggere e sostenere
l’unità familiare attraverso il lavoro
di varie istituzioni.

Non possiamo nascondere che oggi
viviamo in una crisi ambientale, e
non dobbiamo sottovalutare
l’impatto che una piccola Nazione
come Singapore può avere in essa. La
vostra posizione unica vi offre
accesso a capitali, tecnologie e
talenti, risorse che possono guidare
l’innovazione per prendersi cura



della salute della nostra casa
comune.

Il vostro impegno per uno sviluppo
sostenibile e per la salvaguardia del
creato è un esempio da seguire, e la
ricerca di soluzioni innovative per
affrontare le sfide ambientali può
incoraggiare altri Paesi a fare lo
stesso. Singapore è un brillante
esempio di ciò che l’umanità può
realizzare lavorando insieme in
armonia, con senso di responsabilità
e con spirito di inclusività e
fraternità. Questo è come un
riassunto del vostro atteggiamento:
lavorare insieme, in armonia, con
senso di responsabilità e con spirito
di fraternità e inclusività. Vi
incoraggio a continuare su questa
strada, confidando nella promessa di
Dio e nel suo amore paterno per tutti.

Signor Presidente, Signore e Signori,
Dio vi aiuti a rispondere ai bisogni e
alle attese della vostra gente, e vi



incoraggi a sperimentare che, con chi
rimane umile e grato, Lui può
compiere grandi cose per il bene di
tutti.

Dio benedica Singapore!

Santa Messa

«La conoscenza riempie di orgoglio,
mentre l’amore edifica» (1Cor 8,1).
San Paolo rivolge queste parole ai
fratelli e alle sorelle della comunità
cristiana di Corinto: una comunità
ricca di molti carismi (cfr 1Cor 1,4-5),
a cui l’Apostolo spesso raccomanda,
nelle sue lettere, di coltivare la
comunione nella carità.

Noi le ascoltiamo mentre
ringraziamo insieme il Signore per la
Chiesa di Singapore, pure ricca di
doni, vivace, in crescita e in dialogo
costruttivo con le varie altre



Confessioni e Religioni con cui
condivide questa terra meravigliosa.

Proprio per questo, vorrei
commentare le stesse parole
prendendo spunto dalla bellezza di
questa città, e dalle grandi e ardite
architetture che contribuiscono a
renderla così famosa e affascinante,
cominciando dall’impressionante
complesso del National Stadium in
cui ci troviamo. E vorrei farlo
ricordando che, in ultima analisi,
anche all’origine di queste imponenti
costruzioni, come di ogni altra
impresa che lasci un segno positivo
in questo mondo, non ci sono, come
molti pensano, prima di tutto i soldi,
né la tecnica e nemmeno l’ingegneria
– tutti mezzi utili, molto utili –, ma c’è
l’amore: “l’amore che edifica”,
appunto.

Forse qualcuno potrebbe pensare che
questa sia un’affermazione ingenua,
ma se riflettiamo bene non è così.



Non c’è opera buona, infatti, dietro
cui non ci siano delle persone magari
geniali, forti, ricche, creative, ma pur
sempre donne e uomini fragili, come
noi, per i quali senza l’amore non c’è
vita, né slancio, né motivo per agire,
né forza per costruire.

Cari fratelli e sorelle, se qualcosa di
buono c’è e rimane in questo mondo,
è solo perché, in infinite e varie
circostanze, l’amore ha prevalso
sull’odio, la solidarietà
sull’indifferenza, la generosità
sull’egoismo. Senza questo, anche qui
nessuno avrebbe potuto far crescere
una metropoli così grande, gli
architetti non avrebbero progettato,
gli operai non avrebbero lavorato e
nulla si sarebbe potuto realizzare.

Allora ciò che noi vediamo è un
segno, e dietro ciascuna delle opere
che ci stanno di fronte ci sono tante
storie d’amore da scoprire: di uomini
e donne uniti gli uni agli altri in una



comunità, di cittadini dediti al loro
Paese, di madri e padri solleciti per le
loro famiglie, di professionisti e
lavoratori di ogni genere e grado,
onestamente impegnati nei loro
diversi ruoli e mansioni. E ci fa bene
imparare a leggerle, queste storie,
scritte sulle facciate delle nostre case
e sui tracciati delle nostre strade, e
tramandarne la memoria, per
ricordarci che nulla di duraturo
nasce e cresce senza l’amore.

A volte succede che la grandezza e
l’imponenza dei nostri progetti
possono farcelo dimenticare,
illudendoci di potere, da soli, essere
gli autori di noi stessi, della nostra
ricchezza, del nostro benessere, della
nostra felicità, ma alla fine la vita ci
riporta sempre ad un’unica realtà: 
senza amore non siamo nulla.

La fede, poi, ci conferma e ci illumina
ancora di più circa questa certezza,
perché ci dice che alla radice della



nostra capacità di amare e di essere
amati c’è Dio stesso, che con cuore di
Padre ci ha desiderati e portati
all’esistenza in modo totalmente
gratuito (cfr 1Cor 8,6) e che in modo
altrettanto gratuito ci ha redenti e
liberati dal peccato e dalla morte, con
la morte e risurrezione del suo Figlio
Unigenito. È in Lui, in Gesù, che ha
origine e compimento tutto ciò che
siamo e che possiamo diventare.

Così nel nostro amore vediamo un
riflesso dell’amore di Dio, come
diceva San Giovanni Paolo II in
occasione della sua visita in questa
terra (cfr S. Giovanni Paolo II, Omelia
della Santa Messa nello Stadio
Nazionale di Singapore, 20 novembre
1986), aggiungendo una frase
importante, e cioè che «per questo
l’amore è caratterizzato da un
profondo rispetto per tutti gli
uomini, a prescindere dalla loro
razza, dal loro credo o da qualunque
cosa li renda diversi da noi» (ivi).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1986/documents/hf_jp-ii_hom_19861120_stadio-singapore.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1986/documents/hf_jp-ii_hom_19861120_stadio-singapore.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1986/documents/hf_jp-ii_hom_19861120_stadio-singapore.html


Fratelli e sorelle, questa è una parola
importante per noi perché, al di là
dello stupore che proviamo davanti
alle opere fatte dall’uomo, ci ricorda
che c’è una meraviglia ancora più
grande, da abbracciare con ancora
maggiore ammirazione e rispetto: e
cioè i fratelli e le sorelle che
incontriamo ogni giorno sul nostro
cammino, senza preferenze e senza
differenze, come ben testimoniano la
società e la Chiesa singaporiane,
etnicamente così varie e al tempo
stesso così unite e solidali!

L’edificio più bello, il tesoro più
prezioso, l’investimento più
redditizio agli occhi di Dio, qual è?
Siamo noi, siamo tutti noi: figli amati
dello stesso Padre (cfr Lc 6,36),
chiamati a nostra volta a diffondere
amore. Ce ne parlano in vari modi le
letture di questa Santa Messa, che da
diversi punti di vista descrivono la
stessa realtà: la carità, che è delicata
nel rispettare la vulnerabilità di chi è



debole (cfr 1Cor 8,13), provvidente
nel conoscere e accompagnare chi è
incerto nel cammino della vita (cfr 
Sal 138), magnanima, benevola, nel
perdonare oltre ogni calcolo e ogni
misura (cfr Lc 6,27-38).

L’amore che Dio ci dimostra, e che ci
invita a praticare a nostra volta, è
così: “risponde generosamente alle
necessità dei poveri, è
contrassegnato dalla pietà per coloro
che soffrono, pronto a offrire
ospitalità, fedele nei tempi difficili,
sempre disposto a perdonare, a
sperare», perdonare e sperare, al
punto di «ricambiare una bestemmia
con una benedizione è il fulcro del
Vangelo” (cfr S. Giovanni Paolo II, 
Omelia della Santa Messa nello Stadio
Nazionale di Singapore, 20 novembre
1986).

Lo possiamo vedere in tante figure di
santi: uomini e donne conquistati dal
Dio della misericordia, al punto da

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1986/documents/hf_jp-ii_hom_19861120_stadio-singapore.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1986/documents/hf_jp-ii_hom_19861120_stadio-singapore.html


divenirne riflesso, eco, immagine
vivente. E io ne vorrei, in
conclusione, ricordare due.

La prima è Maria, del cui Nome
Santissimo oggi celebriamo la
memoria. A quante persone hanno
dato e danno speranza il suo
sostegno e la sua presenza, su quante
labbra è apparso e appare il suo
Nome in momenti di gioia e anche di
dolore! E questo perché in Lei, in
Maria, noi vediamo l’amore del
Padre manifestarsi in uno dei modi
più belli e totali: quello della
tenerezza – non dimentichiamo la
tenerezza! – la tenerezza di una
mamma, che tutto comprende, che
tutto perdona e che non ci
abbandona mai. Per questo ci
rivolgiamo a Lei!

Il secondo è un santo caro a questa
terra, che qui ha trovato ospitalità
tante volte durante i suoi viaggi
missionari. Parlo di San Francesco



Saverio, accolto in questa terra in
molte occasioni, l’ultima il 21 luglio
1552.

Di lui ci è rimasta una bellissima
lettera indirizzata a Sant’Ignazio e ai
primi compagni, in cui manifesta il
suo desiderio di andare in tutte le
università del suo tempo a «gridare
qua e là come un pazzo e scuotere
coloro che hanno più scienza che
carità», perché si sentano spinti a
farsi missionari per amore dei
fratelli, «dicendo dal profondo del
loro cuore: “Signore, eccomi; che
cosa vuoi che io faccia?”» (Lettera da
Cochín, gennaio 1544).

Potremmo anche noi fare nostre
queste parole, sull’esempio suo e di
Maria: “Signore, eccomi; che cosa
vuoi che io faccia?”, perché ci
accompagnino non solo in questi
giorni, ma sempre, come impegno
costante ad ascoltare e a rispondere
prontamente agli inviti all’amore e



alla giustizia, che anche oggi
continuano a venirci dall’infinita
carità di Dio.

Venerdì, 13 settembre 2024

Incontro Interreligioso con i
giovani

Grazie! Grazie per le vostre parole.

Tre parole che avete detto mi hanno
colpito: “critici da salotto”, “zona di
comfort” e “tecnologia” come dovere
di usarla e anche rischio di usarla.
Questo è il discorso che avevo
preparato ma adesso andiamo
[spontaneamente]

La gioventù è coraggiosa e alla
gioventù piace andare verso la
verità. Fare cammino, fare creatività.
E la gioventù deve stare attenta a
non cadere in quello che tu hai detto,



i “critici da salotto”, parole parole...
Un giovane dev’essere critico. Un
giovane che non critica non va bene.
Ma dev’essere costruttivo nella
critica, perché c’è una critica
distruttiva, che fa tante critiche ma
non fa una strada nuova. Io
domando a tutti i giovani, ad ognuno:
tu sei critico? Hai il coraggio di
criticare e anche il coraggio di
lasciarti criticare dagli altri? Perché,
se tu critichi, l’altro critica te. Questo
è il dialogo sincero tra i giovani.

I giovani devono avere il coraggio di
costruire, di andare avanti e uscire
dalle zone “confortevoli”. Un giovane
che sceglie di passare sempre la sua
vita in modo “confortevole” è un
giovane che ingrassa! Ma non
ingrassa la pancia, ingrassa la mente!
Per questo dico ai giovani: “Rischiate,
uscite! Non abbiate paura!”. La paura
è un atteggiamento dittatoriale che ti
rende paralitico, ti procura una
paralisi. È vero che tante volte i



giovani sbagliano, tante, e sarebbe
bello che ognuno di noi, che ognuno
di voi, giovani, pensaste: quante volte
ho sbagliato? Ho sbagliato perché ho
incominciato a camminare e ho fatto
degli errori nel cammino. E questo è
normale, l’importante è rendersi
conto di aver sbagliato. Faccio una
domanda, vediamo chi mi risponde
di voi. Cosa è peggio? Sbagliare
perché faccio un cammino o non
sbagliare perché rimango chiuso in
casa? Tutti, la seconda! Un giovane
che non rischia, che ha paura di
sbagliare, è un vecchio! Capito? Voi
avete parlato dei media, oggi ci sono
tante capacità, tante possibilità di
usare i media, il telefonino, la
televisione. Io vi domando: è buono
usare i media o non è buono?
Pensiamo: un giovane che non usa i
media, com’è quel giovane? Chiuso.
Un giovane che vive totalmente
schiavo dei media com’è quel
giovane? È un giovane disperso. Tutti
i giovani devono usare i media ma



usare i media perché ci aiutino ad
andare avanti, non perché ci
rendano schiavi. Understood? Siete
d’accordo o no?

Una delle cose che più mi ha colpito
di voi giovani, di voi qui, è la capacità
del dialogo interreligioso. E questo è
molto importante, perché se voi
incominciate a litigare: “La mia
religione è più importante della
tua…”, “La mia è quella vera, la tua
non è vera…”. Dove porta tutto
questo? Dove? Qualcuno risponda,
dove? [qualcuno risponde: “La
distruzione”]. È così. Tutte le
religioni sono un cammino per
arrivare a Dio. Sono – faccio un
paragone – come diverse lingue,
diversi idiomi, per arrivare lì. Ma Dio
è Dio per tutti. E poiché Dio è Dio per
tutti, noi siamo tutti figli di Dio. “Ma
il mio Dio è più importante del tuo!”.
È vero questo? C’è un solo Dio e le
nostre religioni sono lingue, cammini
per arrivare a Dio. Qualcuno sikh,



qualcuno musulmano, qualcuno
indù, qualcuno cristiano, ma sono
diversi cammini. Understood? Ma per
il dialogo interreligioso fra i giovani
ci vuole coraggio. Perché l’età
giovanile è l’età del coraggio, ma tu
puoi avere questo coraggio per fare
cose che non ti aiuteranno. Invece
puoi avere coraggio per andare
avanti e per il dialogo.

Una cosa che aiuta tanto è il rispetto,
il dialogo. Io vi dirò una cosa. Non so
se succede qui, in questa città, ma in
altre città succede. Fra i giovani c’è
una cosa brutta: bullying. Io
domando a voi: chi è il più
coraggioso o la più coraggiosa per
dirmi cosa pensa del bullying?
[alcuni giovani rispondono] Mi è
piaciuto, ognuno ha dato una
definizione con un aspetto diverso
del bullying. Ma sempre, sia il 
bullying verbale sia il bullying fisico,
sempre è un’aggressione. Sempre. E
pensate, nelle scuole o nei gruppi



giovanili o di bambini, il bullying lo
fanno con coloro che sono più deboli.
Per esempio, con un bambino o una
bambina disabile. E noi abbiamo
visto qui questo bel ballo con
bambini disabili! Ognuno di noi ha le
proprie abilità e le proprie disabilità.
Tutti abbiamo abilità? [rispondono:
“Yes!”] E tutti abbiamo qualche
disabilità? [rispondono: “Yes!”]
Anche il Papa? Yes, all, all! E come
noi abbiamo le nostre disabilità,
dobbiamo rispettare le disabilità
degli altri. You agree? E questo è
importante; perché dico questo?
Perché superare queste cose aiuta in
quello che voi fate, il dialogo
interreligioso. Perché il dialogo
interreligioso si costruisce con il
rispetto degli altri. E questo è molto
importante.

Qualche domanda? No? Io voglio
ringraziare e ripetere quello che Raaj
ci ha detto: fare tutto il possibile per
mantenere un atteggiamento



coraggioso e promuovere uno spazio
in cui i giovani possono entrare e
dialogare. Perché il vostro dialogo è
un dialogo che genera un cammino,
che fa strada. E se voi dialogate da
giovani, dialogherete anche da
grandi, da adulti, dialogherete come
cittadini, come politici. E vorrei dirvi
una cosa sulla storia: ogni dittatura
nella storia, la prima cosa che fa è
tagliare il dialogo.

Vi ringrazio di queste domande e
sono contento di incontrare i giovani,
incontrare questi coraggiosi, quasi
“sfacciati”, sono bravi! Auguro che
tutti voi giovani andiate avanti con
speranza e non andiate indietro!
Rischiate! Altrimenti cresce la
pancia! God bless you and pray for
me, I do for you.

E adesso, in silenzio, preghiamo gli
uni per gli altri. In silenzio.

Che Dio benedica tutti noi. E quando
passerà un po’ di tempo e voi non



sarete più giovani, sarete grandi e
sarete anche nonni, insegnate tutte
queste cose ai bambini. God bless you
and pray for me, don’t forget! But
pray for, not against!

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2024/
outside/documents/indonesia-
papuanuovaguinea-timorest-
singapore-2024.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-
papa-francesco-in-indonesia-papua-

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-papa-francesco-in-indonesia-papua-nuova-guinea-timor-leste-singapore/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-papa-francesco-in-indonesia-papua-nuova-guinea-timor-leste-singapore/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-papa-francesco-in-indonesia-papua-nuova-guinea-timor-leste-singapore/


nuova-guinea-timor-leste-singapore/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-papa-francesco-in-indonesia-papua-nuova-guinea-timor-leste-singapore/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Indonesia, Papua Nuova Guinea, Timor-Leste e Singapore

