
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Leone XIV in
Turchia e Libano

Dal 27 novembre fino al 2
dicembre papa Leone XIV si è
recato in Turchia e in Libano
per il suo primo viaggio
apostolico. In questo articolo
sono disponibili i testi di tutti
gli interventi.

03/12/2025

Dal 27 novembre al 2 dicembre 2025
papa Leone si recherà in Turchia e
Libano per un viaggio apostolico. In



questo articolo, aggiornato
quotidianamente, verranno raccolti i
suoi discorsi e omelie.

Giovedì 27 novembre 2025
(Ankara)

- Incontro con le autorità, con la
società civile e con il corpo
diplomatico

Venerdì 28 novembre 2025
(Istanbul- İznik)

- Incontro di preghiera con i
vescovi, i sacerdoti, i diaconi, i
consacrati, le consacrate e gli
operatori pastorali presso la
cattedrale dello Spirito Santo

- Incontro ecumenico di preghiera
nei pressi degli scavi archeologici
dell’antica Basilica di San Neofito a
İzniK

Sabato 29 novembre 2025
(Istanbul)



- Doxologia nella Chiesa
Patriarcale di San Giorgio

- Santa Messa nella “Volkswagen
Arena”

Domenica 30 novembre 2025
(Istanbul- Beirut)

- Divina Liturgia nella Chiesa
Patriarcale di San Giorgio

- Incontro con le autorità, con la
società civile e con il corpo
diplomatico di Beirut

Lunedì 1 dicembre 2025 (Annaya -
Harissa - Beirut - Bkerké)

- Visita e preghiera sulla tomba di
san Charbel Maklūf presso il
Monastero di San Maroun ad
Annaya

- Incontro con i vescovi, i sacerdoti,
i consacrati, le consacrate e gli
operatori pastorali nel Santuario



di Nostra Signora del Libano ad
Harissa

- Incontro ecumenico e
interreligioso in Piazza dei Martiri
a Beirut

- Incontro con i giovani nel
piazzale antistante il Patriarcato di
Antiochia dei Maroniti a Bkerké

Martedì 2 dicembre 2025 (Jal ed
Dib - Beirut)

- Visita agli operatori e assistiti
dell’Ospedale “De la Croix” a Jal ed
Dib

- Santa Messa presso il "Beirut
Waterfront"

- Cerimonia di congedo presso
l'Aeroporto Internazionale di
Beirut



Incontro con le autorità, con la
società civile e con il corpo
diplomatico

Signor Presidente,

distinte Autorità e membri del Corpo
Diplomatico,

Signore e Signori!

Grazie di cuore per la cortese
accoglienza! Sono lieto di iniziare dal
vostro Paese i viaggi apostolici del
mio pontificato, dal momento che
questa terra è legata
inscindibilmente alle origini del
cristianesimo e oggi richiama i figli
di Abramo e l’umanità intera a una
fraternità che riconosca e apprezzi le
differenze.

La bellezza naturale del vostro Paese
ci sollecita a custodire la creazione di
Dio. Più ancora, la ricchezza
culturale, artistica e spirituale dei
luoghi che abitate ci ricorda che



nell’incontro fra generazioni,
tradizioni e idee diverse prendono
forma le grandi civiltà, nelle quali
sviluppo e sapienza si compongono
in unità. È vero, il nostro mondo ha
alle spalle secoli di conflitti e attorno
a noi esso è ancora destabilizzato da
ambizioni e decisioni che calpestano
la giustizia e la pace. Tuttavia,
davanti alle sfide che ci interpellano,
essere un popolo dal grande passato
rappresenta un dono e una
responsabilità.

L’immagine del ponte sullo Stretto
dei Dardanelli, scelta come emblema
di questo mio viaggio, esprime con
efficacia il ruolo speciale del vostro
Paese. Voi avete un posto importante
nel presente e nel futuro del
Mediterraneo e del mondo intero,
anzitutto valorizzando le vostre
interne diversità. Prima di collegare
Asia ed Europa, Oriente e Occidente,
infatti, quel ponte lega la Türkiye a
sé stessa, ne compone le parti e così



ne fa, per così dire, dall’interno un
crocevia di sensibilità, che omologare
rappresenterebbe un
impoverimento. Una società, infatti,
è viva se è plurale: sono i ponti fra le
sue diverse anime a renderla una
società civile. Oggi le comunità
umane sono sempre più polarizzate e
lacerate da posizioni estreme, che le
frantumano.

Desidero assicurare che all’unità del
vostro Paese intendono contribuire
positivamente anche i cristiani, che
sono e si sentono parte dell’identità
turca, tanto apprezzata da San
Giovanni XXIII, da voi ricordato
come il “Papa turco” per la profonda
amicizia che lo legò sempre al vostro
popolo. Egli, che fu Amministratore
del Vicariato Latino di Istanbul e
Delegato Apostolico in Türkiye e
Grecia dal 1935 al 1945, si adoperò
intensamente affinché i cattolici non
si estraniassero dalla costruzione
della vostra nuova Repubblica. «Ecco



– scriveva in quegli anni –, noi
cattolici latini di Istanbul, e cattolici
di altro rito: armeno, greco, caldeo,
siriano, ecc. siamo qui una modesta
minoranza che vive alla superficie di
un vasto mondo con cui abbiamo
solo contatti di carattere esteriore.
Noi amiamo distinguerci da chi non
professa la nostra fede: fratelli
ortodossi, protestanti, israeliti,
musulmani, credenti o non credenti
di altre religioni […]. Pare logico che
ciascuno si occupi di sé, della sua
tradizione familiare o nazionale,
tenendosi serrato entro il cerchio
limitato della propria consorteria
[…]. Miei cari fratelli e figliuoli: io
debbo dirvi che nella luce del
Vangelo e del principio cattolico,
questa è una logica falsa» [1]. Da
allora, indubbiamente, grandi passi
avanti sono stati fatti in seno alla
Chiesa e nella vostra società, ma
quelle parole sprigionano ancora
molta luce e continuano a ispirare
una logica evangelica e più vera, che



Papa Francesco ha definito “cultura
dell’incontro”.

Dal cuore del Mediterraneo, infatti, il
mio venerato Predecessore oppose
alla “globalizzazione
dell’indifferenza” l’invito a sentire il
dolore altrui, ad ascoltare il grido dei
poveri e della terra, ispirando così un
agire compassionevole, riflesso
dell’unico Dio, che è clemente e
misericordioso, «lento all’ira e
grande nell’amore» (Sal 103,8).
L’immagine del grande ponte è di
aiuto anche in questo senso. Dio,
rivelandosi, ha stabilito un ponte fra
cielo e terra: lo ha fatto perché il
nostro cuore cambiasse, diventando
simile al suo. È un ponte sospeso,
grandioso, che quasi sfida le leggi
della fisica: così è l’amore, che, oltre
alla dimensione intima e privata, ha
anche quella visibile e pubblica.

Giustizia e misericordia sfidano la
legge della forza e osano chiedere



che la compassione e la solidarietà
siano considerate criteri di sviluppo.
Per questo, in una società come
quella turca, dove la religione ha un
ruolo visibile, è fondamentale
onorare la dignità e la libertà di tutti
i figli di Dio: uomini e donne,
connazionali e stranieri, poveri e
ricchi. Tutti siamo figli di Dio e
questo ha conseguenze personali,
sociali e politiche. Chi ha un cuore
docile al volere di Dio promuoverà
sempre il bene comune e il rispetto
per tutti. Oggi questa è una grande
sfida, che deve rimodellare le
politiche locali e le relazioni
internazionali, specialmente davanti
a un’evoluzione tecnologica che
potrebbe altrimenti accentuare le
ingiustizie, invece di contribuire a
dissolverle. Persino le intelligenze
artificiali, infatti, riproducono le
nostre preferenze e accelerano i
processi che, a ben vedere, non sono
le macchine, ma è l’umanità ad avere
intrapreso. Lavoriamo dunque



insieme, per modificare la traiettoria
dello sviluppo e per riparare i danni
già inferti all’unità della famiglia
umana.

Signore e Signori, ho parlato di
“famiglia umana”. Si tratta di una
metafora che ci invita a stabilire un
collegamento – ancora una volta un
ponte – fra i destini di tutti e
l’esperienza di ciascuno. Per ognuno
di noi, infatti, la famiglia è stata il
primo nucleo della vita sociale, in cui
sperimentare che senza l’altro non
c’è “io”. Più che in altri Paesi, la
famiglia conserva nella cultura turca
una grande importanza e non
mancano iniziative per sostenerne la
centralità. Al suo interno, infatti,
maturano atteggiamenti essenziali
per la convivenza civile e una prima,
fondamentale sensibilità verso il
bene comune. Certo, ogni famiglia
può anche chiudersi in sé stessa,
coltivare inimicizie, o impedire a
qualcuno dei suoi membri di



esprimersi, fino a ostacolare lo
sviluppo dei suoi talenti. Tuttavia,
non è da una cultura individualistica,
né dal disprezzo del matrimonio e
della fecondità, che le persone
possono ottenere maggiori
opportunità di vita e di felicità.

A questo inganno delle economie
consumistiche, in cui le solitudini
diventano business, è bene
rispondere con una cultura che
apprezza gli affetti e i legami. Solo
insieme diventiamo autenticamente
noi stessi. Solo nell’amore diventa
profonda la nostra interiorità e forte
la nostra identità. Chi disprezza i
legami fondamentali e non impara a
sostenerne persino i limiti e le
fragilità, più facilmente diventa
intollerante e incapace di interagire
con un mondo complesso. Nella vita
familiare infatti emergono in modo
del tutto specifico il valore
dell’amore coniugale e l’apporto
femminile. Le donne, in particolare,



anche attraverso lo studio e la
partecipazione attiva alla vita
professionale, culturale e politica,
sempre più si mettono a servizio del
Paese e della sua positiva influenza
nel panorama internazionale.
Dunque, sono molto da apprezzare le
importanti iniziative in tal senso, a
sostegno della famiglia e del
contributo femminile alla piena
fioritura della vita sociale.

Signor Presidente, possa la Türkiye
essere un fattore di stabilità e di
avvicinamento fra i popoli, a servizio
di una pace giusta e duratura. La
visita in Türkiye di quattro Papi –
Paolo VI nel 1967, Giovanni Paolo II
nel 1979, Benedetto XVI nel 2006 e
Francesco nel 2014 – attesta che la
Santa Sede non solo mantiene buone
relazioni con la Repubblica di
Türkiye, ma desidera cooperare a
costruire un mondo migliore con
l’apporto di questo Paese, che
costituisce un ponte tra Est e Ovest,



tra Asia ed Europa, e un crocevia di
culture e religioni. L’occasione stessa
di questo viaggio, il 1700°
anniversario del Concilio di Nicea, ci
parla di incontro e di dialogo, come
pure il fatto che i primi otto Concili
ecumenici si tennero nelle terre
dell’attuale Türkiye.

Oggi più che mai c’è bisogno di
personalità che favoriscano il dialogo
e lo pratichino con ferma volontà e
paziente tenacia. Dopo la stagione
della costruzione delle grandi
organizzazioni internazionali,
seguita alle tragedie delle due guerre
mondiali, stiamo attraversando una
fase fortemente conflittuale a livello
globale, in cui prevalgono strategie di
potere economico e militare,
alimentando quella che Papa
Francesco chiamava “terza guerra
mondiale a pezzi”. Non bisogna
cedere in alcun modo a questa
deriva! Ne va del futuro
dell’umanità. Perché le energie e le



risorse assorbite da questa dinamica
distruttiva sono sottratte alle vere
sfide che la famiglia umana oggi
dovrebbe affrontare invece unita,
cioè la pace, la lotta contro la fame e
la miseria, per la salute e
l’educazione e per la salvaguardia
del creato.

La Santa Sede, con la sua sola forza,
che è quella spirituale e morale,
desidera cooperare con tutte le
Nazioni che hanno a cuore lo
sviluppo integrale di ogni uomo e di
tutti gli uomini e le donne.
Camminiamo insieme, allora, nella
verità e nell’amicizia, confidando
umilmente nell’aiuto di Dio. Grazie.

[1] Angelo G. Roncalli (Giovanni
XXIII), La predicazione a Istanbul.
Omelie, discorsi e note pastorali
(1935-1944), Olschki, Firenze 1993,
367-368.



Incontro di preghiera con i
vescovi, i sacerdoti, i diaconi, i
consacrati, le consacrate e gli
operatori pastorali presso la
cattedrale dello Spirito Santo

Eccellenze Reverendissime,

Cari sacerdoti, religiose e religiosi,

operatori pastorali e fratelli e sorelle
tutti!

È una grande gioia trovarmi qui in
mezzo a voi. Ringrazio il Signore che
mi concede, nel mio primo Viaggio
Apostolico, di visitare questa “terra
santa” che è la Türkiye, nella quale la
storia del popolo di Israele si
incontra col cristianesimo nascente,
l’Antico e il Nuovo Testamento si
abbracciano, si scrivono le pagine di
numerosi Concili.

La fede che ci unisce ha radici
lontane: obbediente alla chiamata di
Dio, infatti, Abramo nostro padre si



mise in cammino da Ur dei Caldei e
poi, dalla regione di Carran, a sud
dell’odierna Türkiye, egli partì per la
Terra promessa (cfr Gen 12,1). Nella
pienezza dei tempi, dopo la morte e
risurrezione di Gesù, i suoi discepoli
si diressero anche verso l’Anatolia, e
ad Antiochia – dove poi fu vescovo
Sant’Ignazio – vennero chiamati per
la prima volta “cristiani” (cfr At
11,26). Da quella città San Paolo
iniziò alcuni dei suoi viaggi
apostolici, fondando molte comunità.
Ed è ancora sulle coste della penisola
anatolica, a Efeso, che secondo
alcune fonti antiche, avrebbe
soggiornato e sarebbe morto
l’evangelista Giovanni, discepolo
amato dal Signore (cfr S. Ireneo, 
Adversus Haereses, III, 3, 4; Eusebio
di Cesarea, Historia Ecclesiastica,V,
24, 3).

Ricordiamo inoltre con ammirazione
il grande passato bizantino, l’impulso
missionario della Chiesa di



Costantinopoli e la diffusione del
Cristianesimo in tutto il Levante.
Ancora oggi, in Türkiye vivono le
molte comunità dei cristiani di rito
orientale, quali Armeni, Siri e Caldei,
nonché quelle di rito latino. Il
Patriarcato Ecumenico continua ad
essere punto di riferimento sia per i
propri fedeli greci che per quelli
appartenenti ad altre denominazioni
ortodosse.

Carissimi, dalla ricchezza di questa
lunga storia, anche voi siete stati
generati. Oggi siete voi la Comunità
chiamata a coltivare il seme della
fede trasmessoci da Abramo, dagli
Apostoli e dai Padri. La storia che vi
precede non è semplicemente
qualcosa da ricordare e poi
archiviare in un passato glorioso,
mentre guardiamo rassegnati al fatto
che la Chiesa cattolica è diventata
numericamente più piccola. Al
contrario, siamo invitati ad adottare



lo sguardo evangelico, illuminato
dallo Spirito Santo.

E quando guardiamo con gli occhi di
Dio, scopriamo che Egli ha scelto la
via della piccolezza, per discendere
in mezzo a noi. Ecco lo stile del
Signore, che siamo tutti chiamati a
testimoniare: i profeti annunciano la
promessa di Dio parlando di un
piccolo germoglio che spunterà (cfr 
Is 11,1), e Gesù elogia i piccoli che
confidano in Lui (cfr Mc 10,13-16),
affermando che il Regno di Dio non
si impone attirando l’attenzione (cfr 
Lc 17,20-21), ma si sviluppa come il
più piccolo di tutti i semi piantanti
nel terreno (cfr Mc 4,31).

Questa logica della piccolezza è la
vera forza della Chiesa. Essa, infatti,
non risiede nelle sue risorse e nelle
sue strutture, né i frutti della sua
missione derivano dal consenso
numerico, dalla potenza economica o
dalla rilevanza sociale. La Chiesa, al



contrario, vive della luce dell’Agnello
e, radunata attorno a Lui, è sospinta
per le strade del mondo dalla
potenza dello Spirito Santo. In questa
missione, è sempre nuovamente
chiamata ad affidarsi alla promessa
del Signore: «Non temere, piccolo
gregge, perché al Padre vostro è
piaciuto di dare a voi il suo
regno» (Lc 12,32). Ricordiamo, in
proposito, queste parole di Papa
Francesco: «In una comunità
cristiana dove i fedeli, i sacerdoti, i
vescovi, non prendono questa strada
della piccolezza manca futuro, […] il
Regno di Dio germoglia nel piccolo,
sempre nel piccolo» (Omelia a Santa
Marta, 3 dicembre 2019).

La Chiesa che vive in Türkiye è una
piccola Comunità che, però, resta
feconda come seme e lievito del
Regno. Pertanto, vi incoraggio a
coltivare un atteggiamento spirituale
di fiduciosa speranza, fondata sulla
fede e sull’unione con Dio. C’è

https://www.vatican.va/content/francesco/it/cotidie/2019/documents/papa-francesco-cotidie_20191203_elogio-della-piccolezza.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/cotidie/2019/documents/papa-francesco-cotidie_20191203_elogio-della-piccolezza.html


bisogno, infatti, di testimoniare con
gioia il Vangelo e di guardare con
speranza al futuro. Alcuni segni di
questa speranza sono già ben
presenti: chiediamo dunque al
Signore la grazia di saperli
riconoscere e coltivare; altri, forse,
saremo noi a doverli esprimere in
maniera creativa, perseverando nella
fede e nella testimonianza.

Tra i segni più belli e promettenti,
penso ai tanti giovani che bussano
alle porte della Chiesa cattolica,
portandovi le loro domande e le loro
inquietudini. In proposito, vi esorto a
continuare nel rigoroso lavoro
pastorale che portate avanti; così
come vi incoraggio ad ascoltare e
accompagnare i giovani e ad avere
cura di quegli ambiti in cui la Chiesa
in Türkiye è chiamata a lavorare in
modo speciale: il dialogo ecumenico
e interreligioso, la trasmissione della
fede alla popolazione locale, il



servizio pastorale ai rifugiati e ai
migranti.

Quest’ultimo aspetto merita una
riflessione. La presenza assai
significativa di migranti e rifugiati in
questo Paese, infatti, pone alla Chiesa
la sfida dell’accoglienza e del servizio
di costoro che sono tra i più
vulnerabili. Allo stesso tempo, questa
Chiesa è costituita da stranieri e
anche molti di voi – sacerdoti, suore,
operatori pastorali – provenite da
altre terre; ciò richiede un vostro
speciale impegno per
l’inculturazione, perché la lingua, gli
usi, i costumi della Türkiye diventino
sempre più i vostri. La
comunicazione del Vangelo passa,
infatti, da questa inculturazione.

Non voglio dimenticare, poi, che in
questa vostra terra sono stati
celebrati i primi otto Concili
Ecumenici. Quest’anno ricorre il
1700° anniversario del Primo



Concilio di Nicea, «pietra miliare nel
cammino della Chiesa e anche
dell’intera umanità» (Francesco, 
Discorso alla Commissione Teologica
Internazionale, 28 novembre 2024),
un evento sempre attuale che ci pone
alcune sfide che vorrei menzionare.

La prima è l’importanza di cogliere
l’essenza della fede e dell’essere
cristiani. Attorno al Simbolo della
fede, la Chiesa a Nicea ritrovò l’unità
(cfr Spes non confundit. Bolla di
indizione del Giubileo Ordinario
dell’Anno 2025, n. 17). Non si tratta
dunque soltanto di una formula
dottrinale, bensì dell’invito a cercare
sempre, pur dentro le diverse
sensibilità, spiritualità e culture,
l’unità e l’essenzialità della fede
cristiana attorno alla centralità di
Cristo e alla Tradizione della Chiesa.
Nicea ci invita ancora oggi a
riflettere su questo: chi è Gesù per
noi? Cosa significa, nel suo nucleo
essenziale, essere cristiani? Il

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/november/documents/20241128-cti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2024/november/documents/20241128-cti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html


Simbolo della fede, professato in
modo unanime e comune, diventa
così criterio di discernimento,
bussola di orientamento, perno
attorno al quale devono ruotare il
nostro credere e il nostro agire. E a
proposito del nesso tra la fede e le
opere, voglio ringraziare le
organizzazioni internazionali, penso
in particolare a Caritas
Internationalis e a Kirche in Not, per
il sostegno alle attività caritative
della Chiesa e soprattutto per l’aiuto
alle vittime del terremoto del 2023.

La seconda sfida riguarda l’urgenza
di riscoprire in Cristo il volto di Dio
Padre. Nicea afferma la divinità di
Gesù e la sua uguaglianza con il
Padre. In Gesù noi troviamo il vero
volto di Dio e la sua parola definitiva
sull’umanità e sulla storia. Questa
verità mette costantemente in crisi le
nostre rappresentazioni di Dio,
quando non corrispondono a quanto
Gesù ci ha rivelato, e ci invita a un



continuo discernimento critico sulle
forme della nostra fede, della nostra
preghiera, della vita pastorale e in
generale della nostra spiritualità. Ma
c’è anche un’altra sfida, che definirei
come un “arianesimo di ritorno”,
presente nella cultura odierna e a
volte tra gli stessi credenti: quando si
guarda a Gesù con ammirazione
umana, magari anche con spirito
religioso, ma senza considerarlo
davvero come il Dio vivo e vero
presente in mezzo a noi. Il suo essere
Dio, Signore della storia, viene in
qualche modo oscurato e ci si limita
a considerarlo un grande
personaggio storico, un maestro
sapiente, un profeta che ha lottato
per la giustizia, ma niente di più.
Nicea ce lo ricorda: Cristo Gesù non è
un personaggio del passato, è il Figlio
di Dio presente in mezzo a noi, che
guida la storia verso il futuro che Dio
ci ha promesso.



Infine, una terza sfida: la mediazione
della fede e lo sviluppo della dottrina.
In un contesto culturale complesso, il
Simbolo di Nicea è riuscito a mediare
l’essenza della fede attraverso le
categorie culturali e filosofiche
dell’epoca. Tuttavia, pochi decenni
dopo, nel primo Concilio di
Costantinopoli, vediamo che esso
viene approfondito e ampliato e,
proprio grazie all’approfondimento
della dottrina, si giunge a una nuova
formulazione: il Simbolo niceno-
costantinopolitano, quello
comunemente professato nelle
nostre celebrazioni domenicali.
Impariamo anche qui una grande
lezione: è sempre necessario mediare
la fede cristiana nei linguaggi e nelle
categorie del contesto in cui viviamo,
come fecero i Padri a Nicea e negli
altri Concili. Allo stesso tempo,
dobbiamo distinguere il nucleo della
fede dalle formule e dalle forme
storiche che lo esprimono, le quali
restano sempre parziali e provvisorie



e possono cambiare man mano che
approfondiamo la dottrina.
Ricordiamo che il neo-dottore della
Chiesa, San John Henry Newman,
insiste sullo sviluppo della dottrina
cristiana, perché essa non è un’idea
astratta e statica, ma riflette il
mistero stesso di Cristo: si tratta
perciò dello sviluppo interno di un
organismo vivente, che porta alla
luce ed esplicita meglio il nucleo
fondamentale della fede.

Carissimi, prima di salutarvi, vorrei
ricordare la figura a voi tanto cara di
San Giovanni XXIII, che ha amato e
servito questo popolo, affermando:
«Mi piace ripetere ciò che sento nel
cuore: io amo questo Paese e i suoi
abitanti». E osservando dalla finestra
della casa dei Gesuiti i pescatori del
Bosforo, indaffarati attorno alle
barche e alle reti, egli scrisse: «Lo
spettacolo mi commuove. L’altra
notte verso l’una pioveva a dirotto,
ma i pescatori erano là, impavidi,



nella loro rude fatica. […] Imitare i
pescatori del Bosforo, lavorare
giorno e notte con le fiaccole accese,
ciascuno sulla sua piccola barca,
all’ordine dei capi spirituali: ecco il
nostro grave e sacro dovere».

Vi auguro di essere animati da
questa passione, di conservare la
gioia della fede, di lavorare come
pescatori intrepidi nella barca del
Signore. Maria Santissima, la 
Theotokos, interceda per voi e vi
custodisca. Grazie!

Incontro ecumenico di preghiera
nei pressi degli scavi archeologici
dell’antica Basilica di San Neofito
a İznik

Cari fratelli e sorelle!

In un tempo per molti aspetti
drammatico, nel quale le persone



sono sottoposte a innumerevoli
minacce alla loro stessa dignità, il
1700° anniversario del Primo
Concilio di Nicea è un’occasione
preziosa per chiederci chi è Gesù
Cristo nella vita delle donne e degli
uomini di oggi, chi è per ciascuno di
noi.

Questa domanda interpella in modo
particolare i cristiani, che rischiano
di ridurre Gesù Cristo a una sorta di 
leader carismatico o di superuomo,
un travisamento che alla fine porta
alla tristezza e alla confusione (cfr 
Omelia S. Messa Pro Ecclesia, 9
maggio 2025). Negando la divinità di
Cristo, Ario lo ridusse a un semplice
intermediario tra Dio e gli esseri
umani, ignorando la realtà
dell’Incarnazione, cosicché il divino e
l’umano rimasero irrimediabilmente
separati. Ma se Dio non si è fatto
uomo, come possono i mortali
partecipare alla sua vita immortale?
Questo era in gioco a Nicea ed è in

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/homilies/2025/documents/20250509-messa-cardinali.html


gioco oggi: la fede nel Dio che, in
Gesù Cristo, si è fatto come noi per
renderci «partecipi della natura
divina» (2 Pt 1,4; cfr S. Ireneo, 
Adversus haereses, 3, 19; S. Atanasio, 
De Incarnatione, 54, 3).

Questa confessione di fede
cristologica è di fondamentale
importanza nel cammino che i
cristiani stanno percorrendo verso la
piena comunione: essa infatti è
condivisa da tutte le Chiese e
Comunità cristiane nel mondo,
comprese quelle che, per vari motivi,
non utilizzano il Credo Niceno-
Costantinopolitano nelle loro liturgie.
Infatti, la fede «in un solo Signore,
Gesù Cristo, unigenito Figlio di Dio,
nato dal Padre prima di tutti i secoli
[...] della stessa sostanza del
Padre» (Credo Niceno) è un legame
profondo che unisce già tutti i
cristiani. In questo senso, per citare
Sant’Agostino, anche in ambito
ecumenico possiamo dire che



«sebbene noi cristiani siamo molti,
nell’unico Cristo siamo
uno» (Esposizione sul Salmo 127).
Partendo dalla consapevolezza che
siamo già legati da questo profondo
vincolo, attraverso un cammino di
adesione sempre più totale alla
Parola di Dio rivelata in Gesù Cristo e
sotto la guida dello Spirito Santo,
nell’amore reciproco e nel dialogo,
siamo tutti invitati a superare lo
scandalo delle divisioni che
purtroppo ancora esistono e ad
alimentare il desiderio dell’unità per
la quale il Signore Gesù ha pregato e
ha dato la sua vita. Quanto più siamo
riconciliati, tanto più noi cristiani
possiamo rendere una testimonianza
credibile al Vangelo di Gesù Cristo,
che è annuncio di speranza per tutti,
messaggio di pace e di fraternità
universale che travalica i confini
delle nostre comunità e nazioni (cfr
Francesco, Discorso ai partecipanti
alla Sessione Plenaria del Pontificio

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/may/documents/20220506-promozione-unita-cristiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/may/documents/20220506-promozione-unita-cristiani.html


Consiglio per la Promozione dell’Unità
dei Cristiani, 6 maggio 2022).

La riconciliazione è oggi un appello
che proviene dall’intera umanità
afflitta da conflitti e violenze. Il
desiderio di piena comunione tra
tutti i credenti in Gesù Cristo è
sempre accompagnato dalla ricerca
di fraternità tra tutti gli esseri umani.
Nel Credo Niceno professiamo la
nostra fede «in un solo Dio Padre»;
tuttavia, non sarebbe possibile
invocare Dio come Padre se
rifiutassimo di riconoscere come
fratelli e sorelle gli altri uomini e
donne, anch’essi creati a immagine
di Dio (cfr Conc. Ecum. Vat. II, Dich. 
Nostra aetate, 5). C’è una fratellanza
e sorellanza universale,
indipendentemente dall’etnia, dalla
nazionalità, dalla religione o
dall’opinione. Le religioni, per loro
natura, sono depositarie di questa
verità e dovrebbero incoraggiare le
persone, i gruppi umani e i popoli a

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/may/documents/20220506-promozione-unita-cristiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/may/documents/20220506-promozione-unita-cristiani.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html


riconoscerla e a praticarla (cfr 
Discorso alla conclusione
dell’Incontro di preghiera per la Pace,
28 ottobre 2025). L’uso della religione
per giustificare la guerra e la
violenza, come ogni forma di
fondamentalismo e di fanatismo, va
respinto con forza, mentre le vie da
seguire sono quelle dell’incontro
fraterno, del dialogo e della
collaborazione.

Sono profondamente grato a Sua
Santità Bartolomeo, il quale, con
grande saggezza e lungimiranza, ha
deciso di commemorare insieme il
1700° anniversario del Concilio di
Nicea proprio nel luogo in cui fu
celebrato; e ringrazio calorosamente
i Capi delle Chiese e i Rappresentanti
delle Comunioni Cristiane Mondiali
che hanno accolto l’invito a
partecipare a questo evento. Possa
Dio Padre, onnipotente e
misericordioso, ascoltare la fervida
preghiera che gli rivolgiamo oggi e

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2025/october/documents/20251028-meeting-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2025/october/documents/20251028-meeting-pace.html


concedere che questo importante
anniversario porti frutti abbondanti
di riconciliazione, di unità e di pace.

Doxologia nella Chiesa Patriarcale
di San Giorgio

Santità, amato fratello in Cristo,

mi permetta di iniziare esprimendo
la mia più profonda gratitudine per
la calorosa accoglienza e le gentili
parole di saluto. Allo stesso modo
ringrazio i Membri del Santo Sinodo,
assieme al clero e ai fedeli, con i
quali condividiamo codesta
preghiera serale.

Entrando in questa Chiesa, ho
provato una grande emozione,
consapevole di seguire le orme di
Papa Paolo VI, Papa Giovanni Paolo
II, Papa Benedetto XVI e Papa
Francesco. Sono anche consapevole



che Vostra Santità ha avuto
l'opportunità di incontrare
personalmente i miei venerati
Predecessori e di sviluppare con loro
un’amicizia sincera e fraterna,
basata sulla fede condivisa e su una
visione comune di molte delle
principali sfide che la Chiesa e il
mondo devono affrontare. Sono certo
che questo incontro contribuirà
anche a rafforzare i legami della
nostra amicizia, che hanno già
iniziato ad approfondirsi quando ci
siamo visti, per la prima volta,
all’inizio del mio Ministero come
Vescovo di Roma, specialmente
durante la solenne celebrazione della
santa Eucaristia, alla quale Vostra
Santità ha avuto la gentilezza di
essere presente.

Ieri, e di nuovo questa mattina,
abbiamo vissuto momenti
straordinari di grazia
commemorando, insieme ai nostri
fratelli e sorelle nella fede, il 1700°



anniversario del Primo Concilio
Ecumenico di Nicea. Ricordando
quell’evento così significativo e
ispirati dalla preghiera di Gesù
perché tutti i suoi discepoli siano una
cosa sola (cfr Gv 17,21), siamo
incoraggiati nel nostro impegno a
ricercare il ripristino della piena
comunione tra tutti i Cristiani,
compito che intraprendiamo con
l'aiuto di Dio. Spinti da questo
desiderio di unità, ci prepariamo
anche a celebrare la memoria
dell’Apostolo Andrea, Patrono del
Patriarcato Ecumenico. Nella
preghiera di questa sera, il diacono
ha rivolto a Dio la supplica “per la
stabilità delle Sante Chiese e per
l'unità di tutti”. Questa stessa
invocazione risuonerà anche nella
Divina Liturgia di domani. Che Dio,
Padre del nostro Signore Gesù Cristo,
abbia misericordia di noi ed
esaudisca codesta orazione.



Ringraziando ancora una volta per la
fraterna accoglienza, desidero
porgere a Vostra Santità e a tutti i
presenti i miei più fervidi auguri per
la Festa del Vostro Santo Patrono.

Santa Messa nella “Volkswagen
Arena”

Cari fratelli e sorelle,

celebriamo questa Santa Messa nella
vigilia del giorno in cui la Chiesa
ricorda Sant’Andrea, Apostolo e
Patrono di questa terra. E nello
stesso tempo iniziamo l’Avvento, per
prepararci a rivivere, nel Natale, il
mistero di Gesù, Figlio di Dio,
«generato, non creato, della stessa
sostanza del Padre» (Credo niceno-
costantinopolitano), come 1700 anni
fa hanno solennemente dichiarato i
Padri riuniti in Concilio a Nicea.



In questo contesto, la Liturgia ci
propone, nella prima Lettura (cfr Is
2,1-5), una delle pagine più belle del
libro del profeta Isaia, dove risuona
l’invito rivolto a tutti i popoli a salire
al monte del Signore (cfr v. 3), luogo
di luce e di pace. Vorrei allora che
meditassimo sul nostro essere
Chiesa, soffermandoci su alcune
immagini contenute in questo testo.

La prima è quella del “monte elevato
sulla cima dei monti” (cfr Is 2,2). Essa
ci ricorda che i frutti dell’agire di Dio
nella nostra vita non sono un dono
solo per noi, ma per tutti. La bellezza
di Sion, città sul monte, simbolo di
una comunità rinata nella fedeltà che
diventa segno di luce per uomini e
donne di ogni provenienza, ci
rammenta che la gioia del bene è
contagiosa. Ne troviamo conferma
nella vita di molti Santi. San Pietro
incontra Gesù grazie all’entusiasmo
di suo fratello Andrea (cfr Gv
1,40-42), che a sua volta, assieme a



Giovanni apostolo, è condotto al
Signore dallo zelo di Giovanni il
Battista. Sant’Agostino, secoli dopo,
giunge a Cristo grazie alla
predicazione calorosa di
Sant’Ambrogio, e così molti altri.

In tutto questo c’è un invito, anche
per noi, a rinnovare nella fede la
forza della nostra testimonianza. San
Giovanni Crisostomo, grande Pastore
di questa Chiesa, parlava del fascino
della santità come di un segno più
eloquente di tanti miracoli. Diceva:
«Il prodigio avviene e passa, ma la
vita cristiana resta e continuamente
edifica» (Commento al Vangelo di San
Matteo, 43, 5), e concludeva:
«Vigiliamo dunque su noi stessi, per
avvantaggiare anche gli altri» (ibid.).
Carissimi, se vogliamo davvero
essere di aiuto alle persone che
incontriamo, vigiliamo su noi stessi,
come ci raccomanda il Vangelo (cfr 
Mt 24,42): coltiviamo la nostra fede
con la preghiera, con i Sacramenti,



viviamola coerentemente nella
carità, gettiamo via – come ci ha
detto San Paolo nella seconda Lettura
– le opere delle tenebre e indossiamo
le armi della luce (cfr Rm 13,12). Il
Signore, che attendiamo glorioso alla
fine dei tempi, viene ogni giorno a
bussare alla nostra porta. Teniamoci
pronti (cfr Mt 24,44) con l’impegno
sincero di una vita buona, come ci
insegnano i numerosi modelli di
santità di cui è ricca la storia di
questa terra.

La seconda immagine che ci viene
dal profeta Isaia è quella di un
mondo in cui regna la pace. Egli lo
descrive così: «Spezzeranno le loro
spade e ne faranno aratri, delle loro
lance faranno falci; una nazione non
alzerà più la spada contro un’altra
nazione, non impareranno più l’arte
della guerra» (Is 2,4). Quanto
sentiamo urgente, oggi, questo
richiamo! Quanto bisogno di pace, di
unità e di riconciliazione c’è attorno



a noi, e anche in noi e tra noi! Come
possiamo contribuire a rispondere a
tale domanda?

Ci facciamo aiutare, per capirlo, dal
“logo” di questo viaggio, in cui uno
dei simboli scelti è quello del ponte.
Tale immagine può farci pensare
anche al famoso grande viadotto che
in questa città, attraversando lo
stretto del Bosforo, unisce due
continenti: Asia ed Europa. Ad esso,
col tempo, si sono aggiunti altri due
passaggi, cosicché attualmente i
punti di congiunzione tra le due
sponde sono tre. Tre grandi strutture
di comunicazione, di scambio, di
incontro: imponenti a vedersi,
eppure tanto piccole e fragili, se
paragonate agli immensi territori che
collegano.

Il loro triplice stendersi attraverso lo
Stretto ci fa pensare all’importanza
dei nostri sforzi comuni per l’unità a
tre livelli: dentro la comunità, nei



rapporti ecumenici con i membri
delle altre Confessioni cristiane e
nell’incontro con i fratelli e le sorelle
appartenenti ad altre religioni.
Prenderci cura di questi tre ponti,
rafforzandoli e ampliandoli in tutti i
modi possibili, è parte della nostra
vocazione ad essere città costruita
sul monte (cfr Mt 5,14-16).

Prima di tutto, come dicevo,
all’interno di questa Chiesa sono
presenti ben quattro diverse
tradizioni liturgiche – latina, armena,
caldea e sira –, ciascuna apportatrice
di una propria ricchezza a livello
spirituale, storico e di vissuto
ecclesiale. La condivisione di tali
differenze può mostrare in modo
eminente uno dei tratti più belli del
volto della Sposa di Cristo: quello
della cattolicità che congiunge.
L’unità che si cementa attorno
all’Altare è dono di Dio, e come tale è
forte e invincibile, perché è opera
della sua grazia. Al tempo stesso,



però, la sua realizzazione nella storia
è affidata a noi, ai nostri sforzi. Per
questo, come i ponti sul Bosforo, ha
bisogno di cura, di attenzione, di
“manutenzione”, perché il tempo e le
vicissitudini non ne indeboliscano le
strutture e perché le fondamenta
restino salde. Con gli occhi rivolti al
monte della promessa, immagine
della Gerusalemme del Cielo, che è
nostra meta e madre (cfr Gal 4,26),
mettiamo allora ogni impegno a
favorire e rafforzare i legami che ci
uniscono, per arricchirci
reciprocamente ed essere davanti al
mondo segno credibile dell’amore
universale e infinito del Signore.

Un secondo vincolo di comunione
che questa liturgia ci suggerisce è
quello ecumenico. Lo attesta anche la
partecipazione dei Rappresentanti di
altre Confessioni, che saluto con viva
riconoscenza. La stessa fede nel
Salvatore, infatti, ci unisce non solo
tra noi, ma con tutti i fratelli e le



sorelle appartenenti ad altre Chiese e
Comunità cristiane. Lo abbiamo
sperimentato ieri, nella preghiera a
İznik. Anche questa è una via lungo
la quale da tempo camminiamo
insieme, e di cui fu grande
promotore e testimone San Giovanni
XXIII, legato a questa terra da vincoli
intensi di affetto reciproco. Perciò,
mentre chiediamo, con le parole di
Papa Giovanni, che «si compia il
grande mistero di quell’unità che
Cristo Gesù con ardentissime
preghiere ha chiesto al Padre Celeste
nell’imminenza del suo
sacrificio» (Discorso di apertura del
Concilio Ecumenico Vaticano II, 11
ottobre 1962, 8.2), rinnoviamo, oggi,
il nostro “sì” all’unità, «perché tutti
siano una sola cosa» (Gv 17,21), “ut
unum sint”.

Un terzo legame a cui ci richiama la
Parola di Dio è quello con gli
appartenenti a comunità non
cristiane. Viviamo in un mondo in

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html


cui troppo spesso la religione è usata
per giustificare guerre e atrocità. Noi
però sappiamo che, come afferma il
Concilio Vaticano II, «l’atteggiamento
dell’uomo verso Dio Padre e quello
dell’uomo verso gli altri uomini suoi
fratelli sono talmente connessi che la
Scrittura dice: “Chi non ama, non
conosce Dio” (1Gv 4,8)» (Dich. Nostra
aetate, 5). Perciò vogliamo
camminare insieme, valorizzando ciò
che ci unisce, demolendo i muri del
preconcetto e della sfiducia,
favorendo la conoscenza e la stima
reciproca, per dare a tutti un forte
messaggio di speranza e un invito a
farsi «operatori di pace» (Mt 5,9).

Carissimi, facciamo di questi valori i
propositi per il tempo di Avvento e
ancor più per la nostra vita, sia
personale che comunitaria. I nostri
passi si muovono come su un ponte
che unisce la terra al Cielo e che il
Signore ha steso per noi. Teniamo
sempre gli occhi fissi sulle sue

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html


sponde, per amare con tutto il cuore
Dio e i fratelli, per camminare
insieme e per poterci ritrovare, un
giorno, tutti, nella casa del Padre.

Divina Liturgia nella Chiesa
Patriarcale di San Giorgio

Santità, amato fratello in Cristo,

Beatitudini,

Cari Fratelli nell’Episcopato,

Membri del Santo Sinodo del
Patriarcato Ecumenico,

Cari fratelli e sorelle!

Il nostro pellegrinaggio nei luoghi
dove si tenne il primo Concilio
ecumenico nella storia della Chiesa,
si conclude con questa solenne
Divina Liturgia, nella quale abbiamo
commemorato l’Apostolo Andrea



che, secondo l’antica tradizione,
portò il Vangelo in questa città. La
sua fede è la nostra: la stessa definita
dai Concili ecumenici e professata
oggi dalla Chiesa. Con i Capi delle
Chiese e i Rappresentanti delle
Comunità Cristiane Mondiali,
durante la preghiera ecumenica lo
abbiamo ricordato: la fede professata
nel Credo Niceno-Costantinopolitano
ci unisce in una comunione reale e ci
permette di riconoscerci come
fratelli e sorelle. Ci sono stati molti
malintesi e persino conflitti tra
cristiani di Chiese diverse in passato,
e ci sono ancora ostacoli che ci
impediscono di essere in piena
comunione, ma non dobbiamo
tornare indietro nell’impegno per
l’unità e non possiamo smettere di
considerarci fratelli e sorelle in
Cristo e di amarci come tali.

Ispirati da questa consapevolezza,
sessant’anni fa Papa Paolo VI e il
Patriarca Atenagora dichiararono



solennemente che le decisioni infelici
e i tristi eventi che portarono alle
reciproche scomuniche del 1054
dovevano essere cancellati dalla
memoria della Chiesa. Questo gesto
storico dei nostri venerati
Predecessori aprì un cammino di
riconciliazione, di pace e di crescente
comunione tra cattolici e ortodossi,
che è cresciuto anche grazie ai
contatti frequenti, agli incontri
fraterni e a un fecondo dialogo
teologico.

Alla luce di questo cammino già
intrapreso, molti sono stati i passi
compiuti anche a livello
ecclesiologico e canonico e, oggi,
siamo interpellati a impegnarci
maggiormente verso il ripristino
della piena comunione.

A tal proposito, desidero esprimere
la gratitudine dell’intera Chiesa
cattolica e il profondo
ringraziamento personale per il



continuo sostegno di Sua Santità e
del Patriarcato ecumenico al lavoro
della Commissione mista
internazionale per il Dialogo
teologico tra la Chiesa cattolica e la
Chiesa ortodossa. Vi chiedo di
continuare a compiere ogni sforzo
affinché tutte le Chiese ortodosse
autocefale tornino a partecipare
attivamente a tale impegno. Da parte
mia, desidero confermare che, in
continuità con quanto insegnato dal
Concilio Vaticano II e dai miei
predecessori, perseguire la piena
comunione tra tutti coloro che sono
battezzati nel nome del Padre, del
Figlio e dello Spirito Santo, nel
rispetto delle legittime differenze, è
una delle priorità della Chiesa
cattolica e in modo particolare del
mio Ministero di Vescovo di Roma, il
cui ruolo specifico a livello di Chiesa
universale consiste nell’essere al
servizio di tutti per costruire e
preservare la comunione e l’unità.

https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/dialoghi/sezione-orientale/chiese-ortodosse-di-tradizione-bizantina/commissione-mista-internazionale-per-il-dialogo-teologico-tra-la.html
https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/dialoghi/sezione-orientale/chiese-ortodosse-di-tradizione-bizantina/commissione-mista-internazionale-per-il-dialogo-teologico-tra-la.html
https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/dialoghi/sezione-orientale/chiese-ortodosse-di-tradizione-bizantina/commissione-mista-internazionale-per-il-dialogo-teologico-tra-la.html
https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/dialoghi/sezione-orientale/chiese-ortodosse-di-tradizione-bizantina/commissione-mista-internazionale-per-il-dialogo-teologico-tra-la.html


Per rimanere fedeli alla volontà del
Signore di prenderci cura non solo
dei nostri fratelli e sorelle nella fede,
ma di tutta l’umanità e dell’intero
creato, le nostre Chiese sono
chiamate a rispondere insieme agli
appelli che lo Spirito Santo rivolge
loro oggi. Innanzitutto, in questo
tempo di sanguinosi conflitti e
violenze in luoghi vicini e lontani, i
cattolici e gli ortodossi sono chiamati
ad essere costruttori di pace. Si tratta
certamente di agire e di porre delle
scelte e dei segni che edificano la
pace, ma senza dimenticare che essa
non è solo il frutto di un impegno
umano, bensì è dono di Dio. Perciò,
la pace si chiede con la preghiera,
con la penitenza, con la
contemplazione, con quella relazione
viva col Signore che ci aiuta a
discernere parole, gesti e azioni da
intraprendere, perché siano
veramente a servizio della pace.



Un’altra sfida che le nostre Chiese
devono affrontare è la minacciosa
crisi ecologica che, come Sua Santità
ha spesso ricordato, richiede
un’autentica conversione spirituale
per cambiare direzione e
salvaguardare il creato. Cattolici e
ortodossi siamo chiamati a
collaborare per promuovere una
nuova mentalità in cui tutti si
sentano custodi del creato che Dio ci
ha affidato.

Una terza sfida che vorrei
menzionare è l’uso delle nuove
tecnologie, specialmente nel campo
della comunicazione. Consapevoli
degli enormi vantaggi che esse
possono offrire all’umanità, cattolici
e ortodossi devono operare insieme
per promuoverne un uso
responsabile al servizio dello
sviluppo integrale delle persone, e
un’accessibilità universale, perché
tali benefici non siano solo riservati



a un piccolo numero di persone e a
interessi di pochi privilegiati.

Nel rispondere a queste sfide, sono
fiducioso che tutti i cristiani, i
membri di altre tradizioni religiose e
molte donne e uomini di buona
volontà possano cooperare in
armonia e lavorare al bene comune.

Santità, con questi pensieri nel cuore,
porgo a Lei e ai fratelli e alle sorelle
che oggi celebrano la festa del Santo
Patrono i miei più fervidi auguri di
ogni bene, di salute e serenità.
Desidero ringraziarVi sinceramente
per la calorosa e fraterna accoglienza
che mi avete riservato in questi
giorni. Per questo, invocando
l’intercessione dell’Apostolo Andrea
e di suo fratello, l’Apostolo Pietro, di
San Giorgio Megalomartire a cui è
dedicata questa Chiesa, dei Santi
Padri del Primo Concilio di Nicea, dei
numerosi Santi Pastori di questa
antica e gloriosa Chiesa di



Costantinopoli, chiedo a Dio Padre
misericordioso di benedire
abbondantemente tutti i presenti.

Hrònia Pollà, Ad multos annos!

Incontro con le autorità, con la
società civile e con il corpo
diplomatico di Beirut

Signor Presidente della Repubblica,

distinte Autorità civili e religiose,

membri del Corpo diplomatico,

Signore, Signori!

Beati gli operatori di pace!

È una grande gioia incontrarvi e
visitare questa terra in cui “pace” è
molto più di una parola: qui la pace è
un desiderio e una vocazione, è un
dono e un cantiere sempre aperto.



Voi siete investiti di autorità in
questo Paese, ciascuno nei propri
ambiti e con ruoli specifici. È alla
luce di questa autorità che desidero
rivolgervi la parola di Gesù, scelta
come ispirazione fondamentale di
questo mio viaggio: «Beati gli
operatori di pace!» (Mt 5,9). Certo, vi
sono milioni di Libanesi, qui e nel
mondo intero, che servono la pace
silenziosamente, giorno dopo giorno.
A voi, però, che avete compiti
istituzionali importanti all’interno di
questo popolo, è destinata una
speciale beatitudine se a tutto potrete
dire di avere anteposto l’obiettivo
della pace. Desidero, in questo nostro
incontro, riflettere un po’ con voi su
che cosa significhi essere operatori di
pace entro circostanze molto
complesse, conflittuali e incerte.

Oltre alle bellezze naturali e alle
ricchezze culturali del Libano, già
elogiate da tutti i miei Predecessori
che hanno visitato il vostro Paese,



risplende una qualità che distingue i
Libanesi: siete un popolo che non
soccombe, ma che, di fronte alle
prove, sa sempre rinascere con
coraggio. La vostra resilienza è
caratteristica imprescindibile degli
autentici operatori di pace: l’opera
della pace, infatti, è un continuo
ricominciare. L’impegno e l’amore
per la pace non conosce paura di
fronte alle sconfitte apparenti, non si
lascia piegare dalle delusioni, ma sa
guardare lontano, accogliendo e
abbracciando con speranza tutte le
realtà. Ci vuole tenacia per costruire
la pace; ci vuole perseveranza per
custodire e far crescere la vita.

Interrogate la vostra storia.
Chiedetevi da dove viene la
formidabile energia che non ha mai
lasciato il vostro popolo a terra, privo
di fiducia nel domani. Siete un Paese
variegato, una comunità di comunità,
ma unita da una lingua comune. Non
mi riferisco soltanto all’arabo



levantino che parlate, attraverso il
quale il vostro grande passato ha
disseminato perle di inestimabile
valore, mi riferisco soprattutto alla
lingua della speranza, quella che vi
ha sempre permesso di ricominciare.

Attorno a noi, quasi in tutto il
mondo, sembra avere vinto una sorta
di pessimismo e sentimento di
impotenza: le persone sembrano non
riuscire più nemmeno a chiedersi
che cosa possono fare per modificare
il corso della storia. Le grandi
decisioni sembrano essere prese da
pochi e, spesso, a scapito del bene
comune, è ciò appare a molti come
un destino ineluttabile. Voi avete
molto sofferto le conseguenze di
un'economia che uccide (cfr.
Esortazione Apostolica Evangelii
Gaudium, 53), che anche nel Levante
ha ripercussioni devastanti, della
radicalizzazione delle identità e dei
conflitti, ma sempre avete voluto e
saputo ricominciare.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione


Il Libano può vantare una società
civile vivace, ben formata, ricca di
giovani capaci di plasmare i sogni e
le aspirazioni di un intero Paese. Vi
incoraggio pertanto a non separarvi
mai dalla vostra gente e a porvi al
servizio del vostro popolo – così ricco
nella sua varietà - con impegno e
dedizione. Possiate tutti far
risuonare una sola lingua: la lingua
della speranza che fa convergere
tutti nel coraggio di ricominciare
sempre di nuovo. Il desiderio di
vivere e di crescere insieme, come
popolo, faccia di ogni gruppo la voce
di una polifonia. Vi aiuti anche il
profondo legame di affetto che lega
al proprio Paese tanti Libanesi
dispersi nel mondo. Essi amano la
propria origine, pregano per il
popolo di cui si sentono parte e lo
sostengono con le molteplici
esperienze e competenze che li
rendono così apprezzati in ogni
luogo.



Veniamo così a una seconda
caratteristica degli operatori di pace:
non soltanto essi sanno ricominciare,
ma lo fanno innanzitutto attraverso
l’ardua via della riconciliazione. Vi
sono infatti ferite personali e
collettive che chiedono lunghi anni, a
volte intere generazioni per potersi
rimarginare. Se non vengono curate,
se non si lavora, ad esempio, a una
guarigione della memoria, a un
avvicinamento tra chi ha subito torti
e ingiustizie, difficilmente si va verso
la pace. Si resta fermi, prigionieri
ognuno del suo dolore e delle sue
ragioni. Tuttavia, verità e
riconciliazione crescono sempre
insieme: sia in una famiglia, sia tra le
diverse comunità e le varie anime di
un Paese, sia tra le Nazioni.

Allo stesso tempo, non c’è
riconciliazione duratura senza un
traguardo comune, senza
un’apertura verso un futuro, nel
quale il bene prevalga sul male



subito o inflitto nel passato o nel
presente. Una cultura della
riconciliazione, perciò, non nasce
solo dal basso, dalla disponibilità e
dal coraggio di alcuni, ma ha bisogno
di autorità e istituzioni che
riconoscano il bene comune
superiore a quello di parte. Il bene
comune è più della somma di tanti
interessi: avvicina il più possibile gli
obiettivi di ciascuno e li muove in
una direzione in cui tutti avranno di
più che andando avanti da soli. La
pace è infatti molto più di un
equilibrio, sempre precario, tra chi
vive separato sotto lo stesso tetto. La
pace è saper abitare insieme, in
comunione, da persone riconciliate.
Una riconciliazione che oltre a farci
convivere, ci insegnerà a lavorare
insieme, fianco a fianco per un
futuro condiviso. E allora, la pace
diventa quell’abbondanza che ci
sorprende quando il nostro orizzonte
si allarga oltre ogni recinto e
barriera. A volte si pensa che, prima



di compiere qualsiasi passo, occorra
chiarire tutto, risolvere tutto, invece
è il confronto reciproco, anche nelle
incomprensioni, la strada che porta
verso la riconciliazione. La verità più
grande di tutte è che ci troviamo
insieme inseriti in un disegno che
Dio ha predisposto perché tutti
possiamo raggiungere una pienezza
di vita nella relazione tra di noi e con
Lui.

Infine, vorrei tratteggiare una terza
caratteristica degli operatori di pace.
Essi osano rimanere, anche quando
costa sacrificio. Vengono momenti in
cui è più facile fuggire, o,
semplicemente, risulta più
conveniente andare altrove. Ci vuole
davvero coraggio e lungimiranza
restare o tornare nel proprio Paese,
stimando degne d’amore e di
dedizione anche condizioni piuttosto
difficili. Sappiamo che l’incertezza, la
violenza, la povertà e molte altre
minacce producono qui, come in altri



luoghi del mondo, un’emorragia di
giovani e di famiglie che cercano
futuro altrove, pur con grande dolore
nel lasciare la propria patria.
Occorre certamente riconoscere che
molto di positivo arriva a tutti voi dai
Libanesi sparsi nel mondo. Tuttavia,
non dobbiamo dimenticare che
restare preso i suoi e collaborare
giorno per giorno allo sviluppo della
civiltà dell’amore e della pace,
rimane qualcosa di molto
apprezzabile.

La Chiesa, infatti, non è soltanto
preoccupata della dignità di coloro
che si muovono verso Paesi diversi
dal proprio, ma vuole che nessuno
sia costretto a partire e che chiunque
lo desideri possa in sicurezza
ritornare. La mobilità umana, infatti,
rappresenta un’immensa
opportunità di incontro e di
reciproco arricchimento, ma non
cancella lo speciale legame che
unisce ciascuno a determinati luoghi,



a cui deve la propria identità in
modo del tutto peculiare. E la pace
cresce sempre in un contesto vitale
concreto, fatto di legami geografici,
storici e spirituali. Occorre
incoraggiare coloro che li
favoriscono e se ne nutrono, e non
cedono a localismi e nazionalismi.
Nell’Enciclica Fratelli tutti Papa
Francesco indicava questa strada:
«Bisogna guardare al globale, che ci
riscatta dalla meschinità casalinga.
Quando la casa non è più famiglia,
ma è recinto, cella, il globale ci
riscatta perché è come la causa finale
che ci attira verso la pienezza. Al
tempo stesso, bisogna assumere
cordialmente la dimensione locale,
perché possiede qualcosa che il
globale non ha: essere lievito,
arricchire, avviare dispositivi di
sussidiarietà. Pertanto, la fraternità
universale e l’amicizia sociale
all’interno di ogni società sono due
poli inseparabili e coessenziali» (n.
142).



Questa è una sfida non solo del
Libano, ma di tutto il Levante: che
cosa fare perché soprattutto i giovani
non si sentano costretti ad
abbandonare la propria terra e ad
emigrare? Come motivarli a non
cercare la pace altrove, ma a
trovarne garanzie e a diventarne
protagonisti nella propria terra
nativa? Cristiani e musulmani,
insieme a tutte le componenti
religiose e civili della società
libanese, sono chiamati a fare la loro
parte in questo senso e ed
impegnarsi a sensibilizzare in merito
la comunità internazionale.

In questo contesto, mi preme
sottolineare il ruolo imprescindibile
delle donne nel faticoso e paziente
impegno per custodire e costruire la
pace. Non dimentichiamo che le
donne hanno una specifica capacità
di operare la pace, perché sanno
custodire e sviluppare legami
profondi con la vita e con le persone.



La loro partecipazione alla vita
sociale e politica, così come a quella
delle proprie comunità religiose,
similmente all’energia che viene dai
giovani, rappresenta in tutto il
mondo un fattore di vero
rinnovamento. Beate, dunque, le
operatrici di pace e beati i giovani
che restano o che ritornano, perché il
Libano sia ancora una terra piena di
vita.

Concludo ispirandomi ad un’altra
caratteristica preziosa della vostra
tradizione millenaria. Siete un
popolo che ha a cuore la musica, la
quale, nei giorni di festa, si trasforma
in danza, divenendo linguaggio di
gioia e di comunione. Questo tratto
della vostra cultura ci aiuta a
comprendere che la pace non è
soltanto il risultato di un impegno
umano, per quanto necessario: la
pace è un dono che viene da Dio e
che, innanzitutto, abita il nostro
cuore. È come un movimento



interiore che si riversa verso
l’esterno, abilitandoci a lasciarci
guidare da una melodia più grande
di noi stessi, quella dell’amore
divino. Chi danza avanza leggero,
senza calpestare la terra,
armonizzando i propri passi con
quelli degli altri. Così è la pace: un
cammino mosso dallo Spirito, che
mette il cuore in ascolto e lo rende
più attento e rispettoso verso l’altro.
Possa crescere fra voi questo
desiderio di pace che nasce da Dio e
può trasformare già oggi il modo di
guardare gli altri e di abitare insieme
questa Terra che Egli ama
profondamente e continua a
benedire.

Signor Presidente, Distinte Autorità,
vi ringrazio nuovamente per
l’accoglienza che mi state riservando.
State certi della mia preghiera e
quella di tutta la Chiesa per il vostro
delicato servizio per il bene comune.



Visita e preghiera sulla tomba di
san Charbel Maklūf presso il
Monastero di San Maroun ad
Annaya

Cari fratelli e sorelle!

Ringrazio il Superiore Generale per
le sue parole e per l’accoglienza in
questo bel Monastero di Annaya.
Anche la natura che circonda questa
casa di preghiera ci attrae con la sua
bellezza austera.

Rendo grazie a Dio che mi ha
concesso di venire pellegrino alla
tomba di San Charbel. I miei
Predecessori – penso specialmente a
San Paolo VI, che lo ha beatificato e
canonizzato – l’avrebbero tanto
desiderato.

Carissimi, che cosa ci insegna oggi
San Charbel? Qual è l’eredità di
quest’uomo che non scrisse nulla,



che visse nascosto e taciturno, ma la
cui fama si è diffusa nel mondo
intero?

Vorrei riassumerla così: lo Spirito
Santo lo ha plasmato, perché a chi
vive senza Dio insegnasse la
preghiera, a chi vive nel rumore
insegnasse il silenzio, a chi vive per
apparire insegnasse la modestia, a
chi cerca le ricchezze insegnasse la
povertà. Sono tutti comportamenti
contro-corrente, ma proprio per
questo ne siamo attratti, come
l’acqua fresca e pura per chi
cammina in un deserto.

In particolare, a noi vescovi e
ministri ordinati, San Charbel
richiama le esigenze evangeliche
della nostra vocazione. Ma la sua
coerenza, tanto radicale quanto
umile, è un messaggio per tutti i
cristiani.

E poi c’è un altro aspetto che è
decisivo: San Charbel non ha mai



smesso di intercedere per noi presso
il Padre Celeste, fonte di ogni bene e
di ogni grazia. Già durante la sua vita
terrena molti andavano da lui per
ricevere dal Signore conforto,
perdono, consiglio. Dopo la sua
morte tutto questo si è moltiplicato
ed è diventato come un fiume di
misericordia. Anche per questo, ogni
22 del mese, ci sono migliaia di
pellegrini che vengono qui da diversi
Paesi per passare una giornata di
preghiera e di ristoro dell’anima e
del corpo.

Sorelle e fratelli, oggi vogliamo
affidare all’intercessione di San
Charbel le necessità della Chiesa, del
Libano e del mondo. Per la Chiesa
chiediamo comunione, unità: a
partire dalle famiglie, piccole chiese
domestiche, e poi nelle comunità
parrocchiali e diocesane, fino alla
Chiesa universale. Comunione, unità.
E per il mondo chiediamo pace.
Specialmente la imploriamo per il



Libano e per tutto il Levante. Ma
sappiamo bene – e i santi ce lo
ricordano – che non c’è pace senza
conversione dei cuori. Perciò San
Charbel ci aiuti a rivolgerci a Dio e a
chiedere il dono della conversione
per tutti noi.

Carissimi, come simbolo della luce
che qui Dio ha acceso mediante San
Charbel, ho portato in dono una
lampada. Offrendo questa lampada
affido alla protezione di San Charbel
il Libano e il suo popolo, perché
cammini sempre nella luce di Cristo.
Grazie a Dio per il dono di San
Charbel! Grazie a voi, che ne
custodite la memoria. Camminate
nella luce del Signore!

Incontro con i vescovi, i sacerdoti,
i consacrati, le consacrate e gli
operatori pastorali nel Santuario



di Nostra Signora del Libano ad
Harissa

Carissimi fratelli nell’Episcopato,

sacerdoti, religiosi e religiose,

fratelli e sorelle, buongiorno! 

Con grande gioia vi incontro durante
questo viaggio, che ha per motto
“Beati gli operatori di pace” (Mt 5,9).
La Chiesa in Libano, unita nei suoi
molteplici volti, è un’icona di queste
parole, come affermava San
Giovanni Paolo II, tanto affezionato
al vostro Popolo: «Nel Libano di oggi
– diceva – voi siete responsabili della
speranza» (Messaggio ai cittadini del
Libano, 1° maggio 1984); e
aggiungeva: «Create, là dove vivete e
lavorate, un clima fraterno. Senza
ingenuità, sappiate dare fiducia agli
altri e siate creativi per far trionfare
la forza rigeneratrice del perdono e
della misericordia» (ibid.).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/pont_messages/1984/documents/hf_jp-ii_mes_19840501_cittadini-libanesi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/pont_messages/1984/documents/hf_jp-ii_mes_19840501_cittadini-libanesi.html


Le testimonianze che abbiamo
ascoltato – grazie a ciascuno di voi! –
ci dicono che queste parole non sono
state vane, anzi, che hanno trovato
ascolto e risposta, perché qui si
continua a costruire comunione nella
carità.

Nelle parole del Patriarca, che
ringrazio di cuore, possiamo cogliere
la radice di questa tenacia,
simboleggiata dalla grotta silenziosa
in cui San Charbel pregava davanti
all’immagine della Madre di Dio, e
dalla presenza di questo Santuario di
Harissa, segno di unità per tutto il
Popolo libanese. È nello stare con
Maria presso la Croce di Gesù (cfr Gv
19,25) che la nostra preghiera, ponte
invisibile che unisce i cuori, ci dà la
forza per continuare a sperare e a
lavorare, anche quando attorno
tuona il rumore delle armi e le stesse
esigenze della vita quotidiana
diventano una sfida.



Uno dei simboli contenuti nel “logo”
di questo viaggio è l’ancora. Papa
Francesco la evocava spesso nei suoi
discorsi come segno della fede, che
permette di andare sempre oltre,
anche nei momenti più oscuri, fino al
cielo. Diceva: «La nostra fede è
l’ancora in cielo. Noi abbiamo la
nostra vita ancorata in cielo. Cosa
dobbiamo fare? Aggrapparci alla
corda […]. E andiamo avanti perché
siamo sicuri che la nostra vita ha
come un’ancora nel cielo, su quella
riva dove arriveremo» (Udienza
generale, 26 aprile 2017). Se vogliamo
costruire pace ancoriamoci al Cielo e,
lì saldamente diretti, amiamo senza
timore di perdere ciò che passa e
doniamo senza misura.

Da queste radici, forti e profonde
come quelle dei cedri, l’amore cresce
e, con l’aiuto di Dio, prendono vita
opere concrete e durature di
solidarietà.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2025/11/27/viaggio-turchia-libano.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2025/11/27/viaggio-turchia-libano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2017/documents/papa-francesco_20170426_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2017/documents/papa-francesco_20170426_udienza-generale.html


Padre Youhanna ci ha parlato di
Debbabiyé, il piccolo villaggio in cui
svolge il suo ministero. Là, pur nel
bisogno più estremo e sotto la
minaccia dei bombardamenti,
cristiani e musulmani, libanesi e
profughi d’oltre confine, convivono
pacificamente e si aiutano a vicenda.
Fermiamoci sull’immagine, che lui
stesso ha suggerito, della moneta
siriana trovata nella borsa delle
elemosine insieme a quelle libanesi.
È un particolare importante: ci
ricorda che nella carità ciascuno di
noi ha qualcosa da dare e da
ricevere, e che il nostro donarci a
vicenda ci arricchisce tutti e ci
avvicina a Dio. Papa Benedetto XVI,
durante il suo viaggio in questo
Paese, parlando della potenza
unificatrice dell’amore anche nei
momenti di prova, diceva: «È proprio
adesso che bisogna celebrare la
vittoria dell’amore sull’odio, del
perdono sulla vendetta, del servizio
sul dominio, dell’umiltà sull’orgoglio,



dell’unità sulla divisione, […] saper
convertire le nostre sofferenze in
grido d’amore verso Dio e di
misericordia verso il
prossimo» (Discorso durante la Visita
alla Basilica di St. Paul a Harissa, 14
settembre 2012).

Solo così non si rimane schiacciati
dall’ingiustizia e dal sopruso, anche
quando, come abbiamo sentito, si è
traditi da persone e organizzazioni
che speculano senza scrupoli sulla
disperazione di chi non ha
alternative. Solo così si può tornare a
sperare per il domani, pur nella
durezza di un presente difficile da
affrontare. In proposito, penso alla
responsabilità che tutti abbiamo, in
tal senso, nei confronti dei giovani. È
importante favorire la loro presenza,
anche nelle strutture ecclesiali,
apprezzandone l’apporto di novità e
dando loro spazio. Ed è necessario,
pur tra le macerie di un mondo che
ha i suoi dolorosi fallimenti, offrire

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120914_firma-es-ap.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120914_firma-es-ap.html


loro prospettive concrete e
praticabili di rinascita e di crescita
per il futuro.

Loren ci ha parlato del suo impegno
nell’aiuto ai migranti. Migrante lei
stessa, da tempo è impegnata a
sostenere chi, non per scelta ma per
necessità, ha dovuto lasciare tutto
per cercare lontano da casa un
avvenire possibile. La storia di James
e Lela, che lei ha raccontato, ci tocca
profondamente, e mostra l’orrore di
ciò che la guerra produce nella vita
di tante persone innocenti. Papa
Francesco ci ha ricordato più volte,
nei suoi discorsi e nei suoi scritti, che
di fronte a drammi simili non
possiamo restare indifferenti, e che il
loro dolore ci riguarda e ci interpella
(cfr Omelia nella Giornata Mondiale
del Migrante e del Rifugiato, 29
settembre 2019). Da una parte, il loro
coraggio ci parla della luce di Dio
che, come ha detto Loren, risplende
anche nei momenti più bui;

https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190929_omelia-migranti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190929_omelia-migranti.html


dall’altra, però, ciò che hanno vissuto
ci impone di impegnarci, affinché
nessuno debba più fuggire dal suo
Paese a causa di conflitti assurdi e
spietati, e affinché chi bussa alla
porta delle nostre comunità non si
senta mai respinto, ma accolto con le
parole che Loren stessa ha citato:
“Benvenuto a casa!”.

Di questo ci parla anche la
testimonianza di suor Dima, che ha
scelto, di fronte all’esplodere della
violenza, di non abbandonare il
campo, ma di tenere aperta la scuola,
facendone un luogo di accoglienza
per i profughi e un polo educativo di
straordinaria efficacia. In quelle
stanze, infatti, oltre a dare assistenza
e aiuto materiale, si impara e si
insegna a condividere “pane, paura e
speranza”, ad amare in mezzo
all’odio, a servire anche nella
stanchezza e a credere in un futuro
diverso al di là di ogni aspettativa. La
Chiesa in Libano ha sempre curato



molto l’istruzione. Incoraggio tutti
voi a continuare in quest’opera
lodevole, venendo incontro
soprattutto a chi è nel bisogno e non
ha mezzi, a chi si trova in situazioni
estreme, con scelte improntate alla
carità più generosa, perché alla
formazione della mente sia sempre
unita l’educazione del cuore.
Ricordiamoci che la nostra prima
scuola è la Croce e che l’unico nostro
Maestro è il Cristo (cfr Mt 23,10).

Padre Charbel, in proposito,
parlando della sua esperienza di
apostolato nelle carceri, ha detto che
proprio lì, dove il mondo vede solo
muri e crimini, negli occhi dei
detenuti, a volte smarriti, a volte
illuminati da una nuova speranza,
noi vediamo la tenerezza del Padre
che non si stanca mai di perdonare.
Ed è proprio così: vediamo il volto di
Gesù, riflesso in quello di chi soffre e
di chi si prende cura delle ferite che
la vita ha provocato. Tra poco faremo



il gesto simbolico della consegna
della Rosa d’oro a questo Santuario.
È un gesto antico, che ha tra i suoi
significati quello di esortarci ad
essere, con la nostra vita, profumo di
Cristo (cfr 2Cor 2,14). Davanti a
questa immagine, mi viene da
pensare al profumo che sale dalle
tavole libanesi, tipiche per la varietà
dei cibi che offrono e per la forte
dimensione comunitaria del
condividerli. È un profumo fatto di
mille profumi, che colpiscono nella
loro diversità e talvolta nel loro
insieme. È così il profumo di Cristo.
Non è un prodotto costoso riservato a
pochi che se lo possono permettere,
ma l’aroma che si sprigiona da una
mensa generosa su cui trovano posto
tante pietanze diverse e da cui tutti
possono attingere insieme. Sia questo
lo spirito del rito che ci apprestiamo
a compiere, e soprattutto quello con
cui ogni giorno ci sforziamo di vivere
uniti nell’amore.



Incontro ecumenico e
interreligioso in Piazza dei Martiri
a Beirut

Cari fratelli e sorelle,

sono profondamente commosso e
immensamente grato di poter essere
tra voi oggi, in questa terra
benedetta: una terra esaltata dai
profeti dell’Antico Testamento, che
contemplarono nei suoi cedri
imponenti emblemi dell’anima giusta
che fiorisce sotto lo sguardo vigile del
cielo; una terra dove l’eco del Logos
non è mai caduta nel silenzio, ma
continua a richiamare, di secolo in
secolo, coloro che desiderano aprire
il loro cuore al Dio vivente.

Nella sua Esortazione Apostolica
Post-sinodale Ecclesia in Medio
Oriente, firmata qui a Beirut nel
2012, Papa Benedetto XVI ha
sottolineato che «la natura e la



vocazione universale della Chiesa
esigono che essa sia in dialogo con i
membri delle altre religioni. Questo
dialogo in Medio Oriente è basato sui
legami spirituali e storici che
uniscono i cristiani agli ebrei e ai
musulmani. Questo dialogo, che non
è principalmente dettato da
considerazioni pragmatiche di
ordine politico o sociale, poggia
anzitutto su basi teologiche che
interpellano la fede» (n. 19).

Cari amici, la vostra presenza qui
oggi, in questo luogo straordinario
dove minareti e campanili stanno
fianco a fianco, eppure entrambi si
slanciano verso il cielo, testimonia la
fede duratura di questa terra e la
persistente dedizione del suo popolo
all’unico Dio. In questa amata terra
possano suonare insieme ogni
campana e ogni adhān: possa ogni
richiamo alla preghiera fondersi in
un unico inno, elevato non solo per
glorificare il misericordioso Creatore



del cielo e della terra, ma anche per
implorare di vero cuore il dono
divino della pace.

Per molti anni, e soprattutto negli
ultimi tempi, gli occhi del mondo
sono stati puntati sul Medio Oriente,
la culla delle religioni abramitiche,
osservando l’arduo cammino e la
incessante ricerca del dono prezioso
della pace. Talvolta l’umanità guarda
al Medio Oriente con un senso di
timore e scoraggiamento, di fronte a
conflitti così complessi e di lunga
data. Eppure, in mezzo a queste lotte,
si può trovare speranza e
incoraggiamento quando ci
concentriamo su ciò che ci unisce: la
nostra comune umanità e la nostra
fede in un Dio di amore e
misericordia. Lungo un’epoca in cui
la convivenza può sembrare un
sogno lontano, il popolo del Libano,
pur abbracciando religioni diverse,
rappresenta un potente esempio:
paura, sfiducia e pregiudizio non



hanno qui l’ultima parola, mentre
l’unità, la riconciliazione e la pace
sono sempre possibili. Ecco, dunque,
la missione che rimane immutata
nella storia di questa amata terra:
testimoniare la verità duratura che
cristiani, musulmani, drusi e
innumerevoli altri possono vivere
insieme, costruendo un paese unito
dal rispetto e dal dialogo.

Sessant’anni fa, con la
promulgazione della Dichiarazione 
Nostra Aetate, il Concilio Vaticano II
aprì un nuovo orizzonte per
l’incontro e il rispetto reciproco tra
cattolici e persone di diverse
religioni, sottolineando che il vero
dialogo e la collaborazione hanno
radici nell’amore, unica base per la
pace, la giustizia e la riconciliazione.
Questo dialogo, ispirato dall’amore
divino, abbraccia tutte le persone di
buona volontà, e respinge pregiudizi,
discriminazioni, persecuzioni



affermando l’uguale dignità di ogni
essere umano.

Sebbene il ministero pubblico di
Gesù si sia svolto principalmente in
Galilea e in Giudea, i Vangeli
riportano anche episodi in cui egli
visitò la regione della Decapoli –
nonché i dintorni di Tiro e Sidone –,
dove incontrò la donna siro-fenicia,
la cui incrollabile fede lo portò a
guarire sua figlia (cfr Mc 7,24-30).
Perciò, questa terra significa più di
un semplice luogo d’incontro tra
Gesù e una madre implorante:
diventa un luogo in cui umiltà,
fiducia e perseveranza superano ogni
barriera e incontrano l’amore
sconfinato di Dio, che abbraccia ogni
cuore umano. In effetti, questo è «il
nucleo stesso del dialogo
interreligioso: la scoperta della
presenza di Dio al di là di ogni
confine e l’invito a cercarlo insieme
con riverenza e umiltà» (Udienza
Generale, Catechesi in occasione del

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/audiences/2025/documents/20251029-udienza-generale.html


60° anniversario della Dichiarazione
conciliare Nostra Aetate, 29 ottobre
2025). Se il Libano è rinomato per i
suoi maestosi cedri, anche l’olivo
rappresenta una pietra miliare del
suo patrimonio. L’olivo non solo
abbellisce lo spazio in cui ci
riuniamo oggi, ma è anche lodato nei
testi sacri del Cristianesimo,
dell’Ebraismo e dell’Islam, servendo
come simbolo senza tempo di
riconciliazione e pace. La sua lunga
vita e la straordinaria capacità di
prosperare anche negli ambienti più
difficili simboleggiano resistenza e
speranza, nonché quel perdurante
impegno, che è necessario per
coltivare una convivenza pacifica.

Da questo albero è tratto un olio che
guarisce – un balsamo per le ferite
fisiche e spirituali – manifestando la
compassione infinita di Dio per tutti
coloro che soffrono. Inoltre, l’olio
fornisce anche luce, richiamando

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/audiences/2025/documents/20251029-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/audiences/2025/documents/20251029-udienza-generale.html


l’appello ad illuminare i nostri cuori
attraverso la fede, la carità e l’umiltà.

Come le radici dei cedri e degli ulivi
penetrano in profondità e si
estendono ampiamente sulla terra,
così anche il popolo libanese è sparso
in tutto il mondo, ma unito dalla
forza duratura e dal patrimonio
senza tempo della vostra terra
natale. La vostra presenza qui e nel
mondo arricchisce la terra con il
vostro patrimonio millenario, ma
rappresenta anche una vocazione. In
una globalità sempre più
interconnessa, siete chiamati a essere
costruttori di pace: a contrastare
l’intolleranza, superare la violenza e
bandire l’esclusione, illuminando il
cammino verso la giustizia e la
concordia per tutti, attraverso la
testimonianza della vostra fede.

Cari fratelli e sorelle, il 25 marzo di
ogni anno, celebrato come festa
nazionale nel vostro paese, vi riunite



per onorare Maria, Nostra Signora
del Libano, venerata nel suo
santuario a Harissa, che è adornato
da un’imponente statua della Vergine
con le braccia aperte, per
abbracciare tutto il popolo libanese.
Possa questo amorevole e materno
abbraccio della Vergine Maria,
Madre di Gesù e Regina della Pace,
guidare ciascuno di voi, affinché
nella vostra patria, in tutto il Medio
Oriente e in tutto il mondo, il dono
della riconciliazione e della pacifica
convivenza scorra «come i ruscelli
che scorrono dal Libano» (cfr Ct
4,15). Che essi portino speranza e
unità a tutti. Grazie!

Incontro con i giovani nel piazzale
antistante il Patriarcato di
Antiochia dei Maroniti a Bkerké

Assalamu lakum! (la pace sia con voi)



Cari giovani del Libano, assalamu
lakum!

Questo è il saluto di Gesù risorto (cfr 
Gv 20,19) e sostiene la gioia del
nostro incontro: l’entusiasmo che
sentiamo nel cuore esprime
l’amorevole vicinanza di Dio, che ci
riunisce come fratelli e sorelle per
condividere la fede in Lui e la
comunione fra di noi.

Ringrazio tutti voi per il calore col
quale mi avete accolto, così come Sua
Beatitudine per le cordiali parole di
benvenuto. In modo particolare
saluto i giovani provenienti dalla
Siria e dall’Iraq, e i libanesi venuti in
patria da vari Paesi. Siamo tutti
radunati qui per ascoltarci gli uni gli
altri e per chiedere al Signore di
ispirare le nostre scelte future. A
questo proposito, le testimonianze
che Anthony e Maria, Elie e Joelle
hanno condiviso con noi ci aprono
davvero il cuore e la mente.



I loro racconti parlano di coraggio
nella sofferenza. Parlano di speranza
nella delusione, di pace interiore
nella guerra. Sono come stelle lucenti
in una notte buia, nella quale già
scorgiamo il chiarore dell’aurora. In
tutti questi contrasti, molti tra noi
possono riconoscere le loro stesse
esperienze, nel bene come nel male.
La storia del Libano è intessuta di
pagine gloriose, ma è segnata anche
da ferite profonde, che stentano a
rimarginarsi. Queste ferite hanno
cause che travalicano i confini
nazionali e si intrecciano con
dinamiche sociali e politiche molto
complesse. Carissimi giovani, forse vi
rammaricate di aver ereditato un
mondo lacerato da guerre e sfigurato
dalle ingiustizie sociali. Eppure c’è
speranza, e c’è speranza dentro di
voi! Voi avete un dono che tante volte
a noi adulti sembra ormai sfuggire.
Voi avete speranza! E voi avete il
tempo! Avete più tempo per sognare,
organizzare e compiere il bene. Voi



siete il presente e tra le vostre mani
già si sta costruendo il futuro! E
avete l’entusiasmo per cambiare il
corso della storia! La vera resistenza
al male non è il male, ma l’amore,
capace di guarire le proprie ferite,
mentre si curano quelle degli altri.

La dedizione di Anthony e Maria per
chi era nel bisogno, la perseveranza
di Elie e la generosità di Joelle sono
profezie di un futuro nuovo, da
annunciare con la riconciliazione e
con l’aiuto reciproco. Si avvera così
la parola di Gesù: «Beati i miti,
perché erediteranno la terra» e
«Beati gli operatori di pace, perché
saranno chiamati figli di Dio» (Mt
5,5.9). Cari giovani, vivete alla luce
del Vangelo, e sarete beati agli occhi
del Signore!

La vostra patria, il Libano, rifiorirà
bella e vigorosa come il cedro,
simbolo dell’unità e della fecondità
del popolo. Voi sapete bene che la



forza del cedro è nelle radici, che
normalmente hanno le stesse
dimensioni dei rami. Il numero e la
forza dei rami corrisponde al
numero e alla forza delle radici. Allo
stesso modo, il tanto bene che oggi
vediamo nella società libanese è il
risultato del lavoro umile, nascosto e
onesto di tanti operatori di bene, di
tante radici buone che non vogliono
far crescere solo un ramo del cedro
libanese, ma tutto l’albero, in tutta la
sua bellezza. Attingete dalle radici
buone dell’impegno di chi serve la
società e non “se ne serve” per i
propri interessi. Con un generoso
impegno per la giustizia, progettate
insieme un futuro di pace e di
sviluppo. Siate la linfa di speranza
che il Paese attende!

A questo proposito, le vostre
domande permettono di tracciare un
cammino certamente impegnativo,
ma proprio perciò appassionante.



Mi avete chiesto dove trovare il
punto fermo per perseverare
nell’impegno per la pace. Carissimi,
questo punto fermo non può essere
un’idea, un contratto o un principio
morale. Il vero principio di vita
nuova è la speranza che viene
dall’alto: è Cristo! Gesù è morto e
risorto per la salvezza di tutti. Egli, il
Vivente, è il fondamento della nostra
fiducia; Egli è il testimone della
misericordia che redime il mondo da
ogni male. Come ricorda
Sant’Agostino, riecheggiando
l’apostolo Paolo, «in Lui è la nostra
pace, e da Lui viene la nostra
pace» (Commento al Vangelo di
Giovanni, LXXVII, 3). La pace non è
autentica se è solo frutto di interessi
di parte, ma è davvero sincera
quando io faccio all’altro quello che
vorrei l’altro facesse a me (cfr Mt
7,12). Con animo ispirato, San
Giovanni Paolo II diceva che «non c’è
pace senza giustizia, non c’è giustizia
senza perdono» (Messaggio per la

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html


XXXV Giornata Mondiale della Pace, 1
gennaio 2002). È proprio così: dal
perdono viene la giustizia, che è
fondamento della pace.

La vostra seconda domanda può
allora trovare risposta proprio in
questa dinamica. È vero, viviamo
tempi nei quali le relazioni personali
appaiono fragili e si consumano
come se fossero oggetti. Anche tra i
più giovani, a volte, alla fiducia nel
prossimo si contrappone l’interesse
individuale, alla dedizione verso
l’altro si preferisce il proprio
tornaconto. Questi atteggiamenti
rendono superficiali anche parole
bellissime come l’amicizia e l’amore,
che spesso vengono confuse con un
senso di soddisfazione egoistica. Se al
centro di una relazione di amicizia o
di amore c’è il nostro io, questa
relazione non può essere feconda.
Allo stesso modo, non si ama davvero
se si ama a termine, finché dura un
sentimento: un amore a scadenza è

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html


un amore scadente. Al contrario,
l’amicizia è vera quando dice “tu”
prima di “io”. Questo sguardo
rispettoso e accogliente verso l’altro
ci consente di costruire un “noi” più
grande, aperto all’intera società, a
tutta l’umanità. E l’amore è autentico
e può durare per sempre solo
quando riflette lo splendore eterno di
Dio, Dio che è amore (cfr 1Gv 4,8).
Relazioni solide e feconde si
costruiscono insieme sulla reciproca
fiducia, su questo “per sempre”, che
palpita in ogni vocazione alla vita
familiare e alla consacrazione
religiosa.

Carissimi giovani, cos’è che più di
qualsiasi cosa esprime la presenza di
Dio nel mondo? L’amore, la carità! La
carità parla un linguaggio universale,
perché parla ad ogni cuore umano.
Essa non è un ideale, ma una storia
rivelata nella vita di Gesù e dei santi,
che sono nostri compagni tra le
prove della vita. Guardate in



particolare a tanti giovani che, come
voi, non si sono lasciati scoraggiare
dalle ingiustizie e dalle contro-
testimonianze ricevute, anche nella
Chiesa, ma hanno provato a tracciare
nuove strade, alla ricerca del Regno
di Dio e della sua giustizia. Con la
forza che ricevete da Cristo, costruite
un mondo migliore di quello che
avete trovato! Voi giovani siete più
diretti nel cucire relazioni con gli
altri, anche diversi per background
culturale e religioso. Il vero
rinnovamento, che un cuore giovane
desidera, comincia dai gesti
quotidiani: dall’accoglienza del
vicino e del lontano, dalla mano tesa
all’amico e al profugo, dal difficile
ma doveroso perdono del nemico.

Guardiamo a quanti esempi stupendi
ci hanno lasciato i santi! Pensiamo a
Pier Giorgio Frassati e Carlo Acutis,
due giovani che sono stati
canonizzati in quest’anno santo del
Giubileo. Guardiamo ai tanti santi



libanesi. Quale bellezza singolare è
manifesta nella vita di Santa Rafqua,
che con forza e mitezza resistette per
anni al dolore della malattia! Quanti
gesti di compassione ha compiuto il
Beato Yakub El-Haddad, aiutando le
persone più abbandonate e
dimenticate da tutti!

Quale luce potente proviene dalla
penombra in cui decise di ritirarsi
San Charbel, lui che è divenuto uno
dei simboli del Libano nel mondo! I
suoi occhi sono raffigurati sempre
chiusi, come per trattenere un
mistero infinitamente più grande.
Attraverso gli occhi di San Charbel,
chiusi per vedere meglio Dio, noi
continuiamo a cogliere con più
chiarore la luce di Dio. È bellissimo il
canto a lui dedicato: “O tu che dormi
e i tuoi occhi sono luce per i nostri,
sulle tue palpebre è fiorito un grano
d’incenso”. Cari giovani, anche sui
vostri occhi brilli la luce divina e
fiorisca l’incenso della preghiera. In



un mondo di distrazioni e vanità,
ogni giorno abbiate un tempo per
chiudere gli occhi e per guardare
solo Dio. Egli, se a volte sembra
essere silenzioso o assente, si rivela a
chi lo cerca nel silenzio. Mentre vi
impegniate nel fare il bene, vi chiedo
di essere contemplativi come San
Charbel: pregando, leggendo la Sacra
Scrittura, partecipando alla Santa
Messa, sostando in adorazione. Papa
Benedetto XVI diceva ai cristiani del
Levante: «Vi invito a coltivare
continuamente l’amicizia vera con
Gesù attraverso la forza della
preghiera» (Esort. ap. Ecclesia in
Medio Orientee, 63).

Miei cari amici, tra tutti i santi e le
sante risplende la Tutta Santa, Maria,
Madre di Dio e Madre nostra. Molti
giovani portano la corona del
Rosario sempre con sé in tasca, al
polso o al collo. Com’è bello guardare
a Gesù con gli occhi del cuore di
Maria! Anche da qui, dove siamo in

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html


questo momento, com’è dolce
sollevare lo sguardo alla Nostra
Signora del Libano, con speranza e
fiducia!

Cari giovani, permettetemi infine di
consegnarvi la preghiera, semplice e
bellissima, attribuita a San Francesco
d’Assisi: «O Signore, fa’ di me uno
strumento della tua Pace: dove è
odio, fa che io porti l’Amore; dove è
offesa, che io porti il perdono; dove è
discordia, che io porti l’unione; dove
è dubbio, che io porti la fede; dove è
errore, che io porti la verità; dove è
disperazione, che io porti la
speranza; dove è tristezza, che io
porti la gioia; dove sono le tenebre,
che io porti la luce». Questa
preghiera mantenga viva in voi la
gioia del Vangelo, l’entusiasmo
cristiano. “Entusiasmo” significa
“avere Dio nell’animo”: quando il
Signore abita in noi, la speranza che
Lui ci dona diventa feconda per il
mondo. Vedete, la speranza è una



virtù povera, perché si presenta a
mani vuote: sono mani libere per
aprire le porte che sembrano chiuse
dalla fatica, dal dolore e dalla
delusione.

Il Signore sarà sempre con voi, e
state certi del sostegno di tutta la
Chiesa nelle sfide decisive della
vostra vita e nella storia del vostro
amato Paese. Vi affido alla
protezione della Madre di Dio e
Nostra Signora, che dalla sommità di
questo monte guarda a questa nuova
fioritura. Giovani libanesi, crescete
vigorosi come i cedri e fate fiorire il
mondo di speranza!

Grazie a tutti! Shukran!

Visita agli operatori e assistiti
dell’Ospedale “De la Croix” a Jal ed
Dib



Cari fratelli e sorelle, buongiorno! 
Buongiorno! (in arabo)

Grazie per la vostra calorosa
accoglienza! Grazie! (in arabo)

Sono contento di incontrarvi, era un
mio desiderio, perché qui abita Gesù:
sia in voi ammalati, sia in voi che ne
avete cura, le Suore, i medici e tutti
gli operatori sanitari e il personale.
Vorrei anzitutto salutarvi con affetto
e assicurarvi che siete nel mio cuore
e nelle mie preghiere. E vi ringrazio
per il bell’inno che avete cantato!
Grazie al coro e ai compositori: è un
messaggio di speranza!

Questo ospedale è stato fondato dal
Beato Padre Jacques, Padre Yaakub,
instancabile apostolo della carità di
cui ricordiamo la santità della vita,
che si è manifestata in particolare
nell’amore per i più poveri e
sofferenti. Le Suore Francescane
della Croce, da lui fondate,
continuano la sua opera e svolgono



un prezioso servizio: grazie, care
Sorelle, per la missione che portate
avanti con gioia e dedizione!

Vorrei anche salutare con tanta
gratitudine il personale
dell’Ospedale. La vostra presenza
competente e premurosa e la cura
degli ammalati sono un segno
tangibile dell’amore
compassionevole di Cristo. Siete
come il buon samaritano, che si
ferma presso chi è ferito e se ne
prende cura per sollevarlo e guarirlo.
A volte può sopraggiungere la
stanchezza o lo scoraggiamento,
soprattutto per le condizioni non
sempre favorevoli in cui vi trovate a
lavorare; vi incoraggio a non perdere
la gioia di questa missione e,
nonostante qualche difficoltà, vi
invito ad avere sempre davanti a voi
il bene che avete possibilità di
realizzare. È una grande opera agli
occhi di Dio!



Quanto si vive in questo luogo è un
monito per tutti, per la vostra terra
ma anche per l’intera umanità: non
possiamo dimenticarci dei più fragili,
non possiamo immaginare una
società che corre a tutta velocità
aggrappandosi ai falsi miti del
benessere, ignorando tante situazioni
di povertà e di fragilità. In
particolare noi cristiani, che siamo la
Chiesa del Signore Gesù, siamo
chiamati a prenderci cura dei poveri:
il Vangelo stesso ce lo chiede e – non
dimentichiamolo – il grido dei poveri
che attraversa anche la Scrittura ci
interpella: «Sul volto ferito dei poveri
troviamo impressa la sofferenza
degli innocenti e, perciò, la stessa
sofferenza del Cristo» (Esort. ap. 
Dilexi te, 9).

A voi, cari fratelli e sorelle segnati
dalla malattia, vorrei solo ricordare
che siete nel cuore di Dio nostro
Padre. Egli vi porta sul palmo delle
sue mani, vi accompagna con amore,

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html


vi offre la sua tenerezza attraverso le
mani e i sorrisi di chi si prende cura
della vostra vita. A ciascuno di voi
oggi il Signore ripete: ti amo, ti voglio
bene, sei mio figlio! Non
dimenticatelo mai!

Grazie a tutti! Shukrán! Allah
ma’akum (Grazie! Dio sia con voi)

Santa Messa presso il "Beirut
Waterfront"

Cari fratelli e sorelle,

Al termine di queste giornate
intense, che abbiamo condiviso con
gioia, celebriamo il nostro
rendimento di grazie al Signore per
tanti doni della sua bontà, per come
si fa presente in mezzo a noi, per la
Parola che ci offre in abbondanza e
per quanto ci ha donato di vivere
insieme.



Anche Gesù – come abbiamo appena
ascoltato nel Vangelo – ha parole di
gratitudine per il Padre e,
rivolgendosi a Lui, prega dicendo: «Ti
rendo lode, o Padre, Signore del cielo
e della terra» (Lc 10,21).

La dimensione della lode, però, non
sempre trova spazio dentro di noi. A
volte, appesantiti dalle fatiche della
vita, preoccupati per i numerosi
problemi che ci circondano,
paralizzati dall’impotenza dinanzi al
male e oppressi da tante situazioni
difficili, siamo più portati alla
rassegnazione e al lamento, che allo
stupore del cuore e al
ringraziamento.

L’invito a coltivare sempre
atteggiamenti di lode e di gratitudine,
lo rivolgo proprio a voi, caro popolo
libanese. A voi che siete destinatari
di una bellezza rara con la quale il
Signore ha impreziosito la vostra
terra e che, al contempo, siete



spettatori e vittime di come il male,
in molteplici forme, possa offuscare
questa magnificenza.

Da questa spianata che si affaccia sul
mare, anch’io posso contemplare la
bellezza del Libano cantata dalla
Scrittura. Il Signore vi ha piantato i
suoi alti cedri, nutrendoli e
saziandoli (cfr Sal 104,16), ha reso
profumate le vesti della sposa del
Cantico dei Cantici col profumo di
questa terra (cfr Ct 4,11) e a
Gerusalemme, città santa rivestita di
luce per la venuta del Messia, Egli
annuncia: «La gloria del Libano
verrà a te, con cipressi, olmi e abeti,
per abbellire il luogo del mio
santuario, per glorificare il luogo
dove poggio i miei piedi» (Is 60,13).

Allo stesso tempo, però, tale bellezza
è oscurata da povertà e sofferenze,
da ferite che hanno segnato la vostra
storia – sono appena stato a pregare
nel luogo dell’esplosione, al porto –; è



oscurata da tanti problemi che vi
affliggono, da un contesto politico
fragile e spesso instabile, dalla
drammatica crisi economica che vi
opprime, dalla violenza e dai conflitti
che hanno risvegliato antiche paure.

In uno scenario di questo tipo, la
gratitudine cede facilmente il posto
al disincanto, il canto della lode non
trova spazio nella desolazione del
cuore, la sorgente della speranza
viene disseccata dall’incertezza e dal
disorientamento.

La Parola del Signore, però, ci invita
a trovare le piccole luci splendenti
nel cuore della notte, sia per aprirci
alla gratitudine che per spronarci
all’impegno comune a favore di
questa terra.

Come abbiamo ascoltato, il motivo
del ringraziamento di Gesù al Padre
non è per opere straordinarie, ma
perché rivela la sua grandezza
proprio ai piccoli e agli umili, a



coloro che non attirano l’attenzione,
che sembrano contare poco o niente,
che non hanno voce. Il Regno che
Gesù viene a inaugurare, infatti, ha
proprio questa caratteristica di cui ci
ha parlato il profeta Isaia: è un
germoglio, un piccolo virgulto che
spunta su un tronco (cfr Is 11,1), una
piccola speranza che promette la
rinascita quando tutto sembra
morire. Così viene annunciato il
Messia e, venendo nella piccolezza di
un germoglio, può essere
riconosciuto solo dai piccoli, da
coloro che senza grandi pretese
sanno riconoscere i dettagli nascosti,
le tracce di Dio in una storia
apparentemente perduta.

È un’indicazione anche per noi,
perché possiamo avere occhi per
riconoscere la piccolezza del
germoglio che spunta e cresce pur
dentro avvenimenti dolorosi. Piccole
luci che risplendono nella notte,
piccoli virgulti che spuntano, piccoli



semi piantati nell’arido giardino di
questo tempo storico possiamo
vederli anche noi, anche qui, anche
oggi. Penso alla vostra fede semplice
e genuina, radicata nelle vostre
famiglie e alimentata dalle scuole
cristiane; penso al lavoro costante
delle parrocchie, delle congregazioni
e dei movimenti per andare incontro
alle domande e alle necessità della
gente; penso ai tanti sacerdoti e
religiosi che si spendono nella loro
missione in mezzo a molteplici
difficoltà; penso ai laici come voi
impegnati nel campo della carità e
nella promozione del Vangelo nella
società. Per queste luci che
faticosamente cercano di illuminare
il buio della notte, per questi
germogli piccoli e invisibili che
aprono però la speranza nel futuro,
oggi dobbiamo dire come Gesù: “ti
rendiamo lode, o Padre!”. Ti
ringraziamo perché sei con noi e non
ci lasci vacillare.



Allo stesso tempo, questa gratitudine
non deve rimanere una consolazione
intimistica e illusoria. Deve portarci
alla trasformazione del cuore, alla
conversione della vita, a considerare
che è proprio nella luce della fede,
nella promessa della speranza e nella
gioia della carità che Dio ha pensato
la nostra vita. E, perciò, tutti noi
siamo chiamati a coltivare questi
virgulti, a non scoraggiarci, a non
cedere alla logica della violenza e
all’idolatria del denaro, a non
rassegnarci dinanzi al male che
dilaga.

Ciascuno deve fare la sua parte e
tutti dobbiamo unire gli sforzi perché
questa terra possa ritornare al suo
splendore. E abbiamo un solo modo
per farlo: disarmiamo i nostri cuori,
facciamo cadere le corazze delle
nostre chiusure etniche e politiche,
apriamo le nostre confessioni
religiose all’incontro reciproco,
risvegliamo nel nostro intimo il



sogno di un Libano unito, dove
trionfino la pace e la giustizia, dove
tutti possano riconoscersi fratelli e
sorelle e dove, finalmente, possa
realizzarsi quanto ci descrive il
profeta Isaia: «Il lupo dimorerà con
l’agnello, il leopardo si sdraierà
accanto al capretto, il vitello e il
leoncello pascoleranno insieme» (Is
11,6).

Questo è il sogno a voi affidato, è ciò
che il Dio della pace mette nelle
vostre mani. Libano, rialzati! Sii casa
di giustizia e di fraternità! Sii
profezia di pace per tutto il Levante!

Fratelli e sorelle, vorrei dire anch’io
ripetendo le parole di Gesù: “Ti
rendo lode o Padre”. Elevo la mia
gratitudine al Signore per aver
condiviso con voi questi giorni,
mentre porto nel cuore le vostre
sofferenze e le vostre speranze.
Prego per voi, perché questa terra del
Levante sia sempre illuminata dalla



fede in Gesù Cristo, sole di giustizia, e
grazie a Lui custodisca la speranza
che non tramonta.

Appello al termine della Santa
Messa

Cari fratelli e sorelle,

in questi giorni, con il mio primo
Viaggio Apostolico, compiuto durante
l’Anno giubilare, ho desiderato farmi
pellegrino di speranza nel Medio
Oriente, implorando da Dio il dono
della pace per questa amata terra,
segnata da instabilità, guerre e
dolore.

Cari cristiani del Levante, quando i
risultati dei vostri sforzi di pace
tardano ad arrivare, vi invito ad
alzare lo sguardo al Signore che
viene! Guardiamo a Lui con speranza
e coraggio, invitando tutti a
incamminarsi sulla via della
convivenza, della fraternità e della
pace. Siate costruttori di pace,



annunciatori di pace, testimoni di
pace!

Il Medio Oriente ha bisogno di
atteggiamenti nuovi, per rifiutare la
logica della vendetta e della violenza,
per superare le divisioni politiche,
sociali e religiose, per aprire capitoli
nuovi all’insegna della
riconciliazione e della pace. La via
dell’ostilità reciproca e della
distruzione nell’orrore della guerra è
stata percorsa troppo a lungo, con i
risultati deplorevoli che sono sotto
gli occhi di tutti. Occorre cambiare
strada, occorre educare il cuore alla
pace.

Da questa piazza, prego per il Medio
Oriente e per tutti i popoli che
soffrono a causa della guerra. Offro
anche preghiere auspicando una
pacifica soluzione delle attuali
controversie politiche in Guinea
Bissau. E non dimentico le vittime



dell’incendio a Hong Kong e le loro
famiglie.

Prego in modo speciale per l’amato
Libano! Chiedo nuovamente alla
comunità internazionale di non
risparmiare alcuno sforzo nel
promuovere processi di dialogo e
riconciliazione. Rivolgo un accorato
appello a quanti sono investiti di
autorità politica e sociale, qui e in
tutti i Paesi segnati da guerre e
violenze: ascoltate il grido dei vostri
popoli che invocano pace!
Mettiamoci tutti al servizio della vita,
del bene comune, dello sviluppo
integrale delle persone.

E a voi, cristiani del Levante,
cittadini a pieno titolo di queste
terre, ripeto: coraggio! Tutta la
Chiesa guarda a voi con affetto e
ammirazione. La Vergine Maria,
Nostra Signora di Harissa, vi
protegga sempre!



Cerimonia di congedo presso
l'Aeroporto Internazionale di
Beirut

Signor Presidente,

Signori Presidenti del Parlamento e
del Consiglio dei Ministri,

Beatitudini e Fratelli nell’episcopato,

Autorità civili e religiose,

sorelle e fratelli tutti!

Partire è più difficile che arrivare.
Siamo stati insieme, e in Libano stare
insieme è contagioso: ho trovato qui
un popolo che non ama l’isolamento,
ma l’incontro. Così, se arrivare
significava entrare con delicatezza
nella vostra cultura, lasciare questa
terra è portarvi nel cuore. Noi non ci
lasciamo, dunque, ma essendoci
incontrati andremo avanti insieme. E



speriamo di coinvolgere in questo
spirito di fraternità e di impegno per
la pace tutto il Medio Oriente, anche
chi oggi si considera nemico.

Sono grato, dunque, dei giorni
trascorsi con voi e mi rallegro aver
potuto realizzare il desiderio del mio
amato Predecessore, Papa Francesco,
che tanto avrebbe voluto essere qui.
Lui, in realtà, è con noi, cammina con
noi insieme ad altri testimoni del
Vangelo che ci attendono
nell’abbraccio eterno di Dio: siamo
eredi di ciò che hanno creduto, della
fede, della speranza e dell’amore che
li hanno animati.

Ho visto di quanta venerazione il
vostro popolo circonda la Beata
Vergine Maria, tanto cara sia ai
cristiani sia ai mussulmani. Ho
pregato alla tomba di San Charbel,
percependo le profonde radici
spirituali di questo Paese: quanta
linfa dalla vostra storia può



sostenere il difficile cammino verso il
futuro! Mi ha toccato il cuore la
breve visita al porto di Beirut, dove
l’esplosione ha devastato non
soltanto un luogo, ma tante vite. Ho
pregato per tutte le vittime e porto
con me il dolore e la sete di verità e
di giustizia di tante famiglie, di un
intero Paese.

Ho incontrato, in questi pochi giorni,
molti volti e stretto tante mani,
ricevendo da questo contatto fisico e
interiore un’energia di speranza.
Siete forti come i cedri, gli alberi
delle vostre belle montagne, e pieni
di frutti come gli ulivi che crescono
in pianura, nel sud e vicino al mare.
Saluto, a questo proposito, tutte le
regioni del Libano che non è stato
possibile visitare: Tripoli e il nord, la
Beqa’ e il sud del Paese, Tiro, Sidone
– luoghi biblici –, tutte quelle aree,
specialmente nel sud, che
sperimentano una continua
situazione di conflitto e di incertezza.



A tutti il mio abbraccio e il mio
augurio di pace. E anche un accorato
appello: cessino gli attacchi e le
ostilità. Nessuno creda più che la
lotta armata porti qualche beneficio.
Le armi uccidono, la trattativa, la
mediazione e il dialogo edificano.
Scegliamo tutti la pace come via, non
soltanto come meta!

Ricordiamo quanto vi disse San
Giovanni Paolo II: il Libano, più che
un Paese, è un messaggio!
Impariamo a lavorare insieme e a
sperare insieme, perché sia
realmente così.

Dio benedica i Libanesi, tutti voi, il
Medio Oriente e l’intera umanità! 
Grazie e arrivederci! (in arabo)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-leone-in-turchia-e-libano/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-leone-in-turchia-e-libano/


di-papa-leone-in-turchia-e-libano/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-leone-in-turchia-e-libano/

	Viaggio apostolico di papa Leone XIV in Turchia e Libano

