
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco nel
Regno del Bahrein

Dal 3 al 6 novembre 2022 papa
Francesco si è recato nel Regno
del Bahrein per un viaggio
apostolico. In questo articolo
puoi trovare le omelie e i
discorsi che ha pronunciato in
questi giorni.

06/11/2022

Giovedì 3 novembre



Incontro del Santo Padre ai
giornalisti durante il volo diretto ad
Awali

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Venerdì 4 novembre

Chiusura del "Bahrain Forum for
Dialogue: East and West for Human
Coexistence"

Incontro con i Membri del "Muslim
Council of Elders"

Incontro ecumenico e preghiera per
la pace

Sabato 5 novembre

Santa Messa

Incontro con i Giovani

Domenica 6 novembre



Incontro di Preghiera e Angelus con i
Vescovi, i Sacerdoti, i Consacrati, i
Seminaristi e gli Operatori Pastorali

Giovedì 3 novembre

Incontro del Santo Padre ai
giornalisti durante il volo diretto
ad Awali

Buongiorno! Grazie tante per la
vostra compagnia e per il vostro
lavoro.

È un viaggio interessante, ci farà
pensare e dare belle notizie.

Grazie tante per il vostro lavoro.

Vorrei salutarvi uno ad uno, ma il
problema è che oggi sono molto
dolorante e non me la sento di fare il
giro. Ma sarebbe per me un piacere



se il giro lo faceste voi e io vi saluto
qui. Grazie!

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Maestà,

Altezze Reali,

illustri Membri del Governo e del
Corpo Diplomatico,

distinte Autorità religiose e civili,

Signore e Signori,

As-salamu alaikum!

Ringrazio di cuore Sua Maestà per il
gentile invito a visitare il Regno del
Bahrein, per la calorosa e generosa
accoglienza e per le parole di
benvenuto che mi ha rivolto. Saluto
cordialmente ciascuno di voi.
Desidero indirizzare un pensiero
amichevole e affettuoso a quanti



abitano questo Paese: ad ogni
credente, ad ogni persona e ad ogni
famiglia, che la Costituzione del
Bahrein definisce «pietra angolare
della società». A tutti esprimo la mia
gioia per essere tra voi.

Qui, dove le acque del mare
circondano le sabbie del deserto e
imponenti grattacieli affiancano i
tradizionali mercati orientali, realtà
lontane s’incontrano: antichità e
modernità convergono, storia e
progresso si fondono; soprattutto,
genti di varie provenienze formano
un originale mosaico di vita.
Preparandomi a questo viaggio, sono
venuto a conoscenza di un “emblema
di vitalità” che caratterizza il Paese.
Mi riferisco al cosiddetto “albero
della vita” (Shajarat-al-Hayat), al
quale vorrei ispirarmi per
condividere alcuni pensieri. Si tratta
di una maestosa acacia, che
sopravvive da secoli in un’area
desertica, dove le piogge sono molto



scarse. Sembra impossibile che un
albero tanto longevo resista e
prosperi in tali condizioni. Secondo
molti, il segreto sta nelle radici, che si
estendono per decine di metri sotto il
suolo, attingendo a depositi
sotterranei d’acqua.

Le radici, dunque: il Regno del
Bahrein è impegnato nella ricerca e
nella valorizzazione del suo passato,
il quale racconta di una terra
estremamente antica, alla quale, già
millenni fa, le genti accorrevano,
attirate dalla sua bellezza, data in
particolare dalle abbondanti sorgenti
di acque dolci che le diedero la fama
di essere paradisiaca: l’antico regno
di Dilmun era detto “terra dei vivi”.
Risalendo le vaste radici del tempo –
ben 4.500 anni di ininterrotta
presenza umana – emerge come la
posizione geografica, la propensione
e le capacità commerciali della gente,
nonché certe vicende storiche,
abbiano dato al Bahrein



l’opportunità di plasmarsi quale
crocevia di mutuo arricchimento tra
i popoli. Un aspetto, dunque, risalta
da questa terra: essa è sempre stata
luogo di incontro tra popolazioni
diverse.

Ecco l’acqua vitale alla quale ancora
oggi attingono le radici del Bahrein,
la cui più grande ricchezza risplende
nella sua varietà etnica e culturale,
nella convivenza pacifica e nella
tradizionale accoglienza della
popolazione. Una diversità non
omologante, ma includente,
rappresenta il tesoro di ogni Paese
veramente evoluto. E su queste isole
si ammira una società composita,
multietnica e multireligiosa, capace
di superare il pericolo
dell’isolamento. È tanto importante
nel nostro tempo, in cui il
ripiegamento esclusivo su sé stessi e
sui propri interessi impedisce di
cogliere l’importanza irrinunciabile
dell’insieme. Invece, i molti gruppi



nazionali, etnici e religiosi qui
coesistenti testimoniano che si può e
si deve convivere nel nostro mondo,
diventato da decenni un villaggio
globale nel quale, data per scontata
la globalizzazione, è ancora per molti
versi sconosciuto “lo spirito del
villaggio”: l’ospitalità, la ricerca
dell’altro, la fraternità. Al contrario,
assistiamo con preoccupazione alla
crescita, su larga scala,
dell’indifferenza e del sospetto
reciproco, al dilatarsi di rivalità e
contrapposizioni che si speravano
superate, a populismi, estremismi e
imperialismi che mettono a
repentaglio la sicurezza di tutti.
Nonostante il progresso e tante
conquiste civili e scientifiche, la
distanza culturale tra le varie parti
del mondo aumenta, e alle benefiche
opportunità di incontro si
antepongono scellerati atteggiamenti
di scontro.



Pensiamo invece all’albero della vita
– il vostro simbolo – e negli aridi
deserti della convivenza umana
distribuiamo l’acqua della fraternità:
non lasciamo evaporare la possibilità
dell’incontro tra civiltà, religioni e
culture, non permettiamo che
secchino le radici dell’umano!
Lavoriamo insieme, lavoriamo per
l’insieme, per la speranza! Sono qui,
nella terra dell’albero della vita,
come seminatore di pace, per vivere
giorni di incontro, per partecipare a
un Forum di dialogo tra Oriente e
Occidente per la pacifica convivenza
umana. Ringrazio da ora i compagni
di viaggio, in modo speciale i
Rappresentanti religiosi. Questi
giorni segnano una tappa preziosa
nel percorso di amicizia
intensificatosi negli ultimi anni con
vari capi religiosi islamici: un
cammino fraterno che, sotto lo
sguardo del Cielo, vuole favorire la
pace in Terra.



A tale proposito, esprimo
apprezzamento per le conferenze
internazionali e per le opportunità
d’incontro che questo Regno
organizza e favorisce, mettendo
specialmente a tema il rispetto, la
tolleranza e la libertà religiosa. Sono
temi essenziali, riconosciuti dalla
Costituzione del Paese, la quale
stabilisce che «non vi deve essere
alcuna discriminazione in base al
sesso, alla provenienza, alla lingua,
alla religione o al credo» (art. 18), che
«la libertà di coscienza è assoluta» e
che «lo Stato tutela l’inviolabilità del
culto» (art. 22). Sono, soprattutto,
impegni da tradurre costantemente
in pratica, perché la libertà religiosa
diventi piena e non si limiti alla
libertà di culto; perché uguale dignità
e pari opportunità siano
concretamente riconosciute ad ogni
gruppo e ad ogni persona; perché
non vi siano discriminazioni e i
diritti umani fondamentali non
vengano violati, ma promossi. Penso



anzitutto al diritto alla vita, alla
necessità di garantirlo sempre, anche
nei riguardi di chi viene punito, la
cui esistenza non può essere
eliminata.

Ritorniamo all’albero della vita. I
molti rami di diverse dimensioni che
lo caratterizzano col tempo hanno
dato vita a folte chiome,
accrescendone l’altezza e l’ampiezza.
In questo Paese è stato proprio il
contributo di tante persone di popoli
differenti a consentire un notevole
sviluppo produttivo. Ciò è stato reso
possibile dall’immigrazione, di cui il
Regno del Bahrein vanta uno dei
tassi più elevati al mondo: circa la
metà della popolazione residente è
straniera e lavora in modo cospicuo
per lo sviluppo di un Paese nel quale,
pur avendo lasciato la propria patria,
si sente a casa. Non si può però
dimenticare che nei nostri tempi c’è
ancora troppa mancanza di lavoro, e
troppo lavoro disumanizzante: ciò



non comporta solo gravi rischi di
instabilità sociale, ma rappresenta
un attentato alla dignità umana. Il
lavoro, infatti, non è solo necessario
per guadagnarsi da vivere, è un
diritto indispensabile per sviluppare
integralmente sé stessi e per
plasmare una società a misura
d’uomo.

Da questo Paese, attraente per le
opportunità lavorative che offre,
vorrei richiamare l’emergenza della 
crisi lavorativa mondiale: spesso il
lavoro, prezioso come il pane,
manca; sovente, è pane avvelenato,
perché schiavizza. In entrambi i casi
al centro non c’è più l’uomo, che da
fine sacro e inviolabile del lavoro
viene ridotto a mezzo per produrre
denaro. Siano perciò ovunque
garantite condizioni lavorative sicure
e degne dell’uomo, che non
impediscano, ma favoriscano la vita
culturale e spirituale; che
promuovano la coesione sociale, a



vantaggio della vita comune e dello
sviluppo stesso dei Paesi (cfr 
Gaudium et spes, 9.27.60.67).

Il Bahrein vanta preziose
acquisizioni in tal senso: penso, ad
esempio, alla prima scuola femminile
sorta nel Golfo e all’abolizione della
schiavitù. Sia faro nel promuovere in
tutta l’area diritti e condizioni eque e
sempre migliori per i lavoratori, le
donne e i giovani, garantendo in pari
tempo rispetto e attenzione per
quanti si sentono più ai margini della
società, come gli emigrati e i
detenuti: lo sviluppo vero, umano,
integrale si misura soprattutto
dall’attenzione nei loro riguardi.

L’albero della vita, che si erge
solitario nel paesaggio desertico, mi
richiama ancora due ambiti decisivi
per tutti e che interpellano anzitutto
chi, governando, detiene la
responsabilità di servire il bene
comune. In primo luogo la questione

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


ambientale: quanti alberi vengono
abbattuti, quanti ecosistemi
devastati, quanti mari inquinati
dall’insaziabile avidità dell’uomo,
che poi gli si ritorce contro! Non
stanchiamoci di adoperarci per
questa drammatica urgenza,
ponendo in essere scelte concrete e
lungimiranti, intraprese pensando
alle giovani generazioni, prima che
sia troppo tardi e si comprometta il
loro futuro! La Conferenza delle
Nazioni Unite sui cambiamenti
climatici (COP27), che avrà luogo in
Egitto tra pochi giorni, sia un passo
in avanti in tal senso!

In secondo luogo, l’albero della vita,
con le sue radici che dal sottosuolo
comunicano l’acqua vitale al tronco,
e da questo ai rami e quindi alle
foglie, che donano ossigeno alle
creature, mi fa pensare alla
vocazione dell’uomo, di ogni uomo
che sta sulla terra: far prosperare la
vita. Ma oggi assistiamo, ogni giorno



di più, ad azioni e minacce di morte.
Penso, in particolare, alla realtà
mostruosa e insensata della guerra,
che ovunque semina distruzione e
sradica speranza. Nella guerra
emerge il lato peggiore dell’uomo:
egoismo, violenza e menzogna. Sì,
perché la guerra, ogni guerra,
rappresenta anche la morte della
verità. Rifiutiamo la logica delle armi
e invertiamo la rotta, tramutando le
ingenti spese militari in investimenti
per combattere la fame, la mancanza
di cure sanitarie e di istruzione. Ho
nel cuore il dolore per tante
situazioni di conflitto. Guardando
alla Penisola arabica, i cui Paesi
desidero salutare con cordialità e
rispetto, rivolgo un pensiero speciale
e accorato allo Yemen, martoriato da
una guerra dimenticata che, come
ogni guerra, non porta a nessuna
vittoria, ma solo a cocenti sconfitte
per tutti. Porto nella preghiera
soprattutto i civili, i bambini, gli
anziani, i malati e imploro: tacciano



le armi, tacciano le armi, tacciano le
armi! Impegniamoci ovunque e
davvero per la pace!

La Dichiarazione del Regno del
Bahrein riconosce, a tale proposito,
che la fede religiosa è «una
benedizione per tutto il genere
umano», il fondamento «per la pace
nel mondo». Sono qui da credente,
da cristiano, da uomo e pellegrino di
pace, perché oggi come mai siamo
chiamati, dappertutto, a impegnarci
seriamente per la pace. Maestà,
Altezze Reali, Autorità, Amici, faccio
dunque mio e condivido con voi,
quale auspicio per questi desiderati
giorni di visita nel Regno del
Bahrein, un bel passaggio della stessa
Dichiarazione: «Ci impegniamo a
lavorare per un mondo dove le
persone dal credo sincero si
uniscono tra di loro per ripudiare ciò
che ci divide ed avvicinare invece ciò
che ci unisce». Sia così, con la



benedizione dell’Altissimo! Shukran!
[grazie!]

Venerdì 4 novembre

Chiusura del "Bahrain Forum for
Dialogue: East and West for Human
Coexistence"

Maestà,

Altezze Reali,

caro Fratello, Dottor Al-Tayyeb,
Grande Imam di Al-Azhar,

caro Fratello Bartolomeo, Patriarca
Ecumenico,

distinte Autorità religiose e civili,

Signore e Signori!

Vi saluto cordialmente, grato per
l’accoglienza ricevuta e per la



realizzazione di questo Forum di
dialogo, organizzato sotto il
patrocinio di Sua Maestà il Re del
Bahrein. Tale Paese trae il proprio
nome dalle sue acque: la parola
Bahrein evoca infatti “due mari”.
Pensiamo alle acque del mare, che
mettono in contatto le terre e in
comunicazione le genti, collegando
popoli distanti. «Ciò che la terra
divide, il mare unisce», recita un
antico detto. E il nostro pianeta
Terra, guardandolo dall’alto, si
presenta come un vasto mare blu,
che congiunge rive diverse. Dal cielo
sembra ricordarci che siamo
un’unica famiglia: non isole, ma un
solo grande arcipelago. È così che
l’Altissimo ci vuole e questo Paese,
un arcipelago di oltre trenta isole,
può ben simboleggiarne il desiderio.

Eppure, viviamo tempi in cui
l’umanità, connessa come mai prima,
risulta molto più divisa che unita. Il
nome “Bahrein” può aiutarci ancora



a riflettere: i “due mari” di cui parla
si riferiscono alle acque dolci delle
sue sorgenti sottomarine e a quelle
salmastre del Golfo. Similmente, oggi
ci troviamo affacciati su due mari dal
sapore opposto: da una parte il mare
calmo e dolce della convivenza
comune, dall’altra quello amaro
dell’indifferenza, funestato da
scontri e agitato da venti di guerra,
con le sue onde distruttrici sempre
più tumultuose, che rischiano di
travolgere tutti. E, purtroppo, Oriente
e Occidente assomigliano sempre più
a due mari contrapposti. Noi, invece,
siamo qui insieme perché
intendiamo navigare nello stesso
mare, scegliendo la rotta
dell’incontro anziché quella dello
scontro, la via del dialogo indicata da
questo Forum: «Est e ovest per la
coesistenza umana».

Dopo due tremende guerre mondiali,
dopo una guerra fredda che per
decenni ha tenuto il mondo con il



fiato sospeso, tra tanti disastrosi
conflitti in ogni parte del globo, tra
toni di accusa, minacce e condanne,
ci troviamo ancora in bilico sull’orlo
di un fragile equilibrio e non
vogliamo sprofondare. Un paradosso
colpisce: mentre la maggior parte
della popolazione mondiale si trova
unita dalle stesse difficoltà, afflitta da
gravi crisi alimentari, ecologiche e
pandemiche, nonché da
un’ingiustizia planetaria sempre più
scandalosa, pochi potenti si
concentrano in una lotta risoluta per
interessi di parte, riesumando
linguaggi obsoleti, ridisegnando zone
d’influenza e blocchi contrapposti.
Sembra così di assistere a uno
scenario drammaticamente infantile:
nel giardino dell’umanità, anziché
curare l’insieme, si gioca con il fuoco,
con missili e bombe, con armi che
provocano pianto e morte,
ricoprendo la casa comune di cenere
e odio.



Queste sono le amare conseguenze,
se si continuano ad accentuare le
opposizioni senza riscoprire la
comprensione, se si persiste
nell’imposizione risoluta dei propri
modelli e delle proprie visioni
dispotiche, imperialiste, nazionaliste
e populiste, se non ci si interessa alla
cultura dell’altro, se non si presta
ascolto al grido della gente comune e
alla voce dei poveri, se non si smette
di distinguere in modo manicheo chi
è buono e chi cattivo, se non ci si
sforza di capirsi e di collaborare per
il bene di tutti. Queste scelte stanno
davanti a noi. Perché in un mondo
globalizzato si va avanti solo
remando insieme, mentre,
navigando da soli, si va alla deriva.

Nel mare in burrasca dei conflitti
teniamo davanti agli occhi il 
Documento sulla Fratellanza umana
per la pace mondiale e la convivenza
comune, nel quale si auspica un
fecondo incontro tra Occidente e

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html


Oriente, utile a risanare le rispettive
malattie [1] . Siamo qui, credenti in
Dio e nei fratelli, per respingere “ il
pensiero isolante”, quel modo di
vedere la realtà che ignora il mare
unico dell’umanità per focalizzarsi
solo sulle proprie correnti.
Desideriamo che le liti tra Oriente e
Occidente si ricompongano per il
bene di tutti, senza distrarre
l’attenzione da un altro divario in
costante e drammatica crescita,
quello tra Nord e Sud del mondo.
L’emergere dei conflitti non faccia
perdere di vista le tragedie latenti
dell’umanità, come la catastrofe delle
disuguaglianze, per cui la maggior
parte delle persone che popolano la
Terra sperimenta un’ingiustizia
senza precedenti, la vergognosa
piaga della fame e la sventura dei
cambiamenti climatici, segno della
mancanza di cura verso la casa
comune.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/november/documents/20221104-forum-bahrain.html#_ftn1


Su tali temi, dibattuti in questi giorni,
i leader religiosi non possono non
impegnarsi e dare il buon esempio.
Abbiamo un ruolo specifico e questo 
Forum ci offre un’ulteriore
opportunità in tal senso. È nostro
compito incoraggiare e aiutare
l’umanità, tanto interdipendente
quanto disconnessa, a navigare
insieme. Vorrei dunque delineare tre
sfide, che emergono dal Documento
sulla Fratellanza umana e dalla 
Dichiarazione del Regno del Bahrein,
su cui si è riflettuto in questi giorni.
Esse riguardano l’orazione,
l’educazione e l’azione.

Anzitutto l’orazione, che tocca il
cuore dell’uomo. In realtà, i drammi
che soffriamo e le pericolose
lacerazioni che sperimentiamo, «gli
squilibri di cui soffre il mondo
contemporaneo si collegano con quel
più profondo squilibrio che è
radicato nel cuore
dell’uomo» (Gaudium et spes, 10). Lì

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html#10


sta la radice. E dunque, il pericolo
maggiore non risiede nelle cose, nelle
realtà materiali, nelle organizzazioni,
ma nell’inclinazione dell’essere
umano a chiudersi nell’immanenza
del proprio io, del proprio gruppo,
dei propri interessi meschini. Non è
un difetto della nostra epoca, esiste
da quando l’uomo è uomo e con
l’aiuto di Dio è possibile porvi
rimedio (cfr Lett. enc. Fratelli tutti,
166).

Ecco perché la preghiera, l’apertura
del cuore all’Altissimo è
fondamentale per purificarci
dall’egoismo, dalla chiusura,
dall’autoreferenzialità, dalle falsità e
dall’ingiustizia. Chi prega, riceve nel
cuore la pace e non può che farsene
testimone e messaggero; e invitare,
anzitutto attraverso l’esempio, i
propri simili a non diventare ostaggi
di un paganesimo che riduce l’essere
umano a ciò che vende, compra o con
cui si diverte, ma a riscoprire la

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#166


dignità infinita che ciascuno porta
impressa. L’uomo religioso, l’uomo di
pace è colui che, camminando con gli
altri sulla terra, li invita, con
dolcezza e rispetto, a elevare lo
sguardo al Cielo. E porta nella sua
preghiera, come incenso che sale
verso l’Altissimo (cfr Sal 141,2), le
fatiche e le prove di tutti.

Ma, perché ciò possa avvenire, una
premessa è indispensabile: la libertà
religiosa. La Dichiarazione del Regno
del Bahrein spiega che «Dio ci ha
indirizzati verso il dono divino della
libertà di scelta» e dunque “ogni
forma di costrizione religiosa non
può portare una persona a una
significativa relazione con Dio”. Ogni
costrizione, cioè, è indegna
dell’Onnipotente, in quanto Egli non
ha consegnato il mondo a degli
schiavi, ma a delle creature libere,
che rispetta fino in fondo.
Impegniamoci allora perché la
libertà delle creature rispecchi quella



sovrana del Creatore, perché i luoghi
di culto siano protetti e rispettati,
sempre e ovunque, e la preghiera sia
favorita e mai ostacolata. Ma non è
sufficiente concedere permissioni e
riconoscere la libertà di culto,
occorre raggiungere la vera libertà di
religione. E non solo ogni società, ma
ogni credo è chiamato a verificarsi su
questo. È chiamato a chiedersi se
costringe dall’esterno o libera dentro
le creature di Dio; se aiuta l’uomo a
respingere le rigidità, la chiusura e la
violenza; se accresce nei credenti la
vera libertà, che non è fare quel che
pare e piace, ma disporsi al fine di
bene per cui siamo stati creati.

Se la sfida dell’orazione riguarda il
cuore, la seconda, l’educazione,
concerne essenzialmente la mente
dell’uomo. La Dichiarazione del Regno
del Bahrein afferma che «l’ignoranza
è nemica della pace». È vero, dove
mancano opportunità di istruzione
aumentano gli estremismi e si



radicano i fondamentalismi. E, se
l’ignoranza è nemica della pace,
l’educazione è amica dello sviluppo,
purché sia un’istruzione veramente
degna dell’uomo, essere dinamico e
relazionale: dunque non rigida e
monolitica, ma aperta alle sfide e
sensibile ai cambiamenti culturali;
non autoreferenziale e isolante, ma
attenta alla storia e alla cultura
altrui; non statica ma indagatrice,
per abbracciare aspetti diversi ed
essenziali dell’unica umanità a cui
apparteniamo. Ciò consente, in
particolare, di entrare nel cuore dei
problemi senza presumere di avere
la soluzione e di risolvere in modo
semplice problemi complessi, bensì
con la disposizione ad abitare la crisi
senza cedere alla logica del conflitto.
La logica del conflitto ci porta
sempre a una distruzione. La crisi ci
aiuta a pensare e a maturare. È
infatti indegno della mente umana
credere che le ragioni della forza
prevalgano sulla forza della ragione,



utilizzare metodi del passato per le
questioni presenti, applicare gli
schemi della tecnica e della
convenienza alla storia e alla cultura
dell’uomo. Ciò richiede di
interrogarsi, di entrare in crisi e di
saper dialogare con pazienza,
rispetto e in spirito di ascolto; di
imparare la storia e la cultura altrui.
Così si educa la mente dell’uomo,
alimentando la comprensione
reciproca. Perché non basta dirsi
tolleranti, occorre fare veramente
spazio all’altro, dargli diritti e
opportunità. È una mentalità che
comincia con l’educazione e che le
religioni sono chiamate a sostenere.

In concreto, vorrei sottolineare tre
urgenze educative. In primo luogo, il
riconoscimento della donna in ambito
pubblico: “nell’istruzione, nel lavoro,
nell’esercizio dei propri diritti sociali
e politici” (cfr Documento sulla
fratellanza umana). In questo, come
in altri ambiti, l’educazione è la via

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html


per emanciparsi da retaggi storici e
sociali contrari a quello spirito di
solidarietà fraterna che deve
caratterizzare chi adora Dio e ama il
prossimo.

In secondo luogo, «la tutela dei diritti
fondamentali dei bambini» (ibid.),
perché essi crescano istruiti, assistiti,
accompagnati, non destinati a vivere
nei morsi della fame e nei rimorsi
della violenza. Educhiamo, ed
educhiamoci, a guardare le crisi, i
problemi, le guerre, con gli occhi dei
bambini: non è ingenuo buonismo,
ma lungimirante sapienza, perché
solo pensando a loro il progresso si
specchierà nell’innocenza anziché
nel profitto, e contribuirà a costruire
un futuro a misura d’uomo.

L’educazione, che inizia nell’alveo
della famiglia, prosegue nel contesto
della comunità, del villaggio o della
città. Per questo mi preme
sottolineare, in terzo luogo, 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


l’educazione alla cittadinanza, al
vivere insieme, nel rispetto e nella
legalità. E, in particolare,
l’importanza stessa del «concetto di 
cittadinanza», che «si basa
sull’eguaglianza dei diritti e dei
doveri». Occorre impegnarsi in
questo, affinché si possa «stabilire
nelle nostre società il concetto della 
piena cittadinanza e rinunciare
all’uso discriminatorio del termine 
minoranze, che porta con sé i semi
del sentirsi isolati e dell’inferiorità;
esso prepara il terreno alle ostilità e
alla discordia e sottrae le conquiste e
i diritti religiosi e civili di alcuni
cittadini discriminandoli» (ibid.).

Veniamo così all’ultima delle tre
sfide, quella che concerne l’azione,
potremmo dire le forze dell’uomo. La 
Dichiarazione del Regno del Bahrein
insegna che “quando si predicano
odio, violenza e discordia si dissacra
il nome di Dio”. Chi è religioso rigetta
questo, senza alcuna giustificazione.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Con forza dice “no” alla bestemmia
della guerra e all’uso della violenza.
E traduce con coerenza, nella pratica,
tali “no”. Perché non basta dire che
una religione è pacifica, occorre
condannare e isolare i violenti che ne
abusano il nome. E nemmeno è
sufficiente prendere le distanze
dall’intolleranza e dall’estremismo,
bisogna agire in senso contrario.
«Per questo è necessario
interrompere il sostegno ai
movimenti terroristici attraverso il
rifornimento di denaro, di armi, di
piani o giustificazioni e anche la
copertura mediatica, e considerare
tutto ciò come crimini internazionali
che minacciano la sicurezza e la pace
mondiale. Occorre condannare un
tale terrorismo in tutte le sue forme e
manifestazioni» (Documento sulla
fratellanza umana). Anche il
terrorismo ideologico.

L’uomo religioso, l’uomo di pace, si
oppone anche alla corsa al riarmo,

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html


agli affari della guerra, al mercato
della morte. Non asseconda “alleanze
contro qualcuno”, ma vie d’incontro
con tutti: senza cedere a relativismi o
sincretismi di sorta, persegue una
sola strada, quella della fraternità,
del dialogo, della pace. Questi sono i
suoi “sì”. Percorriamo, cari amici,
questa via: allarghiamo il cuore al
fratello, avanziamo nel percorso di
conoscenza reciproca. Stringiamo tra
di noi legami più forti, senza
doppiezze e senza paura, in nome del
Creatore che ci ha posto insieme nel
mondo quali custodi dei fratelli e
delle sorelle. E, se diversi potenti
trattano tra di loro per interessi,
denaro e strategie di potere,
dimostriamo che un’altra via
d’incontro è possibile. Possibile e
necessaria, perché la forza, le armi e
il denaro non coloreranno mai di
pace il futuro. Incontriamoci dunque
per il bene dell’uomo e in nome di
Colui che ama l’uomo, il cui Nome è
Pace. Promuoviamo iniziative



concrete perché il cammino delle
grandi religioni sia sempre più
fattivo e costante, sia coscienza di
pace per il mondo! E qui rivolgo a
tutti il mio accorato appello, perché
si ponga fine alla guerra in Ucraina e
si avviino seri negoziati di pace.

Il Creatore ci invita ad agire,
specialmente a favore di troppe sue
creature che non trovano ancora
abbastanza posto nelle agende dei
potenti: poveri, nascituri, anziani,
ammalati, migranti... Se noi, che
crediamo nel Dio della misericordia,
non prestiamo ascolto ai miseri e
non diamo voce a chi non ha voce,
chi lo farà? Stiamo dalla loro parte,
adoperiamoci per soccorrere l’uomo
ferito e provato! Così facendo,
attireremo sul mondo la benedizione
dell’Altissimo. Egli illumini i nostri
passi e congiunga i nostri cuori, le
nostre menti e le nostre forze (cfr Mc
12,30), perché all’adorazione di Dio
corrisponda l’amore concreto e



fraterno al prossimo: per essere
insieme profeti di convivenza,
artefici di unità, costruttori di pace.
Grazie.

[1] «L’Occidente potrebbe trovare
nella civiltà dell’Oriente rimedi per
alcune sue malattie spirituali e
religiose causate dal dominio del
materialismo. E l’Oriente potrebbe
trovare nella civiltà dell’Occidente
tanti elementi che possono aiutarlo a
salvarsi dalla debolezza, dalla
divisione, dal conflitto e dal declino
scientifico, tecnico e culturale. È
importante prestare attenzione alle
differenze religiose, culturali e
storiche che sono una componente
essenziale nella formazione della
personalità, della cultura e della
civiltà orientale; ed è importante
consolidare i diritti umani generali e
comuni, per contribuire a garantire
una vita dignitosa per tutti gli uomini
in Oriente e in Occidente» ( 
Documento sulla Fratellanza umana

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html


per la pace mondiale e la convivenza
comune, 4 febbraio 2019).

Incontro con i Membri del "Muslim
Council of Elders"

Caro fratello, Dottor Ahmad Al-
Tayyeb, Grande Imam di Al-Azhar,

cari Membri del Muslim Council of
Elders,

cari amici,

As-salamu alaikum!

Vi saluto cordialmente, augurandovi
che la pace dell’Altissimo scenda su
ciascuno di voi: su di voi, che
intendete promuovere la
riconciliazione per evitare divisioni e
conflitti nelle comunità musulmane;
su di voi, che vedete nell’estremismo
un pericolo che corrode la vera
religione; su di voi, che vi impegnate
a dissipare interpretazioni errate che
attraverso la violenza fraintendono,

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/4/fratellanza-umana.html


strumentalizzano e danneggiano un
credo religioso. La pace scenda e
rimanga su di voi, che desiderate
diffonderla instillando nei cuori i
valori del rispetto, della tolleranza e
della moderazione; su di voi, che
proponete di incoraggiare relazioni
amichevoli, mutuo rispetto e fiducia
reciproca con quanti, come me,
aderiscono a una fede religiosa
diversa; su di voi, fratelli e sorelle,
che volete favorire nei giovani
un’educazione morale e intellettuale
che contrasti ogni forma di odio e
intolleranza. As-salamu alaikum!

Dio è Fonte di pace. Ci conceda di
essere, ovunque, canali della sua
pace! Davanti a voi vorrei ribadire
che il Dio della pace mai conduce alla
guerra, mai incita all’odio, mai
asseconda la violenza. E noi, che
crediamo in Lui, siamo chiamati a
promuovere la pace attraverso
strumenti di pace, come l’incontro, le
trattative pazienti e il dialogo, che è



l’ossigeno della convivenza comune.
Tra gli obiettivi che vi proponete c’è
quello di diffondere una cultura della
pace basata sulla giustizia. Vorrei
dirvi che questa è la via, anzi l’unica
via, in quanto la pace «è opera della
giustizia (Gaudium et spes, 78).
Scaturisce dalla fraternità, cresce
attraverso la lotta all’ingiustizia e alle
disuguaglianze, si costruisce
tendendo la mano agli
altri» (Discorso in occasione della
Lettura della Dichiarazione finale e
Conclusione del VII “Congress of
Leaders of World and Traditional
Religions”, 15 settembre 2022). La
pace non può essere solo proclamata,
va radicata. E ciò è possibile
rimuovendo le disuguaglianze e le
discriminazioni, che ingenerano
instabilità e ostilità.

Vi ringrazio per il vostro impegno in
tal senso, come pure per
l’accoglienza che mi avete riservato e
per le parole che avete pronunciato.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html#78
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html


Vengo a voi come credente in Dio,
come fratello e pellegrino di pace.
Vengo a voi per camminare insieme,
nello spirito di Francesco di Assisi, il
quale era solito dire: «La pace che
annunziate con la bocca, abbiatela
ancor più copiosa nei vostri
cuori» (Leggenda dei tre compagni,
XIV,5: FF 1469). Mi ha colpito vedere
come in queste terre sia
consuetudine, nell’accogliere un
ospite, non solo stringergli la mano,
ma anche portarsi la mano al cuore
in segno di affetto. Come a dire: la
tua persona non rimane a me
distante, entra nel mio cuore, nella
mia vita. Porto anch’io la mano al
cuore con rispettoso affetto,
guardando ciascuno di voi e
benedicendo l’Altissimo per la
possibilità di incontrarci.

Credo che abbiamo sempre più
bisogno di incontrarci, di conoscerci
e di prenderci a cuore, di mettere la
realtà davanti alle idee e le persone



prima delle opinioni, l’apertura al
Cielo prima delle distanze in Terra:
un futuro di fraternità davanti a un
passato di ostilità, superando i
pregiudizi e le incomprensioni della
storia in nome di Colui che è Fonte di
Pace. D’altronde, come potranno i
fedeli di religioni e culture diverse
convivere, accogliersi e stimarsi a
vicenda se noi restiamo estranei gli
uni agli altri? Lasciamoci guidare dal
detto dell’Imam Ali: «Le persone
sono di due tipi: o tuoi fratelli nella
fede o tuoi simili nell’umanità», e
sentiamoci chiamati ad avere cura di
tutti coloro che il disegno divino ci ha
posto accanto nel mondo.
Esortiamoci «a dimenticare il passato
e a esercitare sinceramente la mutua
comprensione, nonché a difendere e
promuovere insieme per tutti gli
uomini la giustizia sociale, i valori
morali, la pace e la libertà» (Nostra
aetate, 3). Sono compiti che spettano
a noi, guide religiose: al cospetto di
un’umanità sempre più ferita e

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html#3
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html#3


lacerata che, sotto il vestito della
globalizzazione, respira con affanno
e paura, i grandi credo sono tenuti a
essere il cuore che unisce le membra
del corpo, l’anima che dà speranza e
vita alle aspirazioni più alte.

In questi giorni ho parlato della forza
della vita, che resiste nei deserti più
aridi attingendo all’acqua
dell’incontro e della convivenza
pacifica. Ieri l’ho fatto prendendo
spunto dal sorprendente “albero
della vita” che si trova qui in
Bahrein. Il racconto biblico, che
abbiamo ascoltato, pone l’albero
della vita al centro del giardino delle
origini, al cuore del meraviglioso
progetto di Dio per l’uomo, un
disegno armonico capace di
abbracciare tutta la creazione.
L’essere umano, tuttavia, ha preso le
distanze dal Creatore e dall’ordine da
Lui stabilito. Da qui hanno avuto
origine problemi e squilibri, che
nella narrazione biblica si



susseguono l’uno all’altro: liti e
omicidi tra fratelli (cfr Gen 4),
disordini e devastazioni ambientali
(cfr Gen 6-9), superbia e contrasti
nella società umana (cfr Gen 11)…
Un’alluvione di male e di morte è
insomma scaturita dal cuore
dell’uomo, dalla scintilla malefica
scatenata da quel male che sta
accovacciato alla porta del suo cuore
(cfr Gen 4,7), per incendiare il
giardino armonico del mondo. Ma
tutto questo male si radica nel rifiuto
di Dio e del fratello: nel perdere di
vista l’Autore della vita e nel non
riconoscersi più custodi dei fratelli.
Perciò le due domande che abbiamo
ascoltato permangono sempre valide
e, al di là del credo professato,
interpellano ogni esistenza e ogni
epoca: «Dove sei?» (Gen 3,9); «Dov’è
tuo fratello?» (Gen 4,9).

Cari amici, fratelli in Abramo,
credenti nel Dio unico, i mali sociali e
internazionali, quelli economici e



personali, nonché la drammatica
crisi ambientale che caratterizza
questi tempi e sulla quale qui oggi si
è riflettuto, provengono in ultima
analisi dall’allontanamento da Dio e
dal prossimo. Noi, dunque, abbiamo
un compito unico, imprescindibile,
quello di aiutare a ritrovare queste
sorgenti di vita dimenticate, di
riportare l’umanità ad abbeverarsi a
questa saggezza antica, di
riavvicinare i fedeli all’adorazione
del Dio del cielo e agli uomini per i
quali Egli ha fatto la terra.

E questo in che modo? I nostri mezzi
sono essenzialmente due: la
preghiera e la fraternità. Sono queste
le nostre armi, umili ed efficaci. Non
dobbiamo lasciarci tentare da altri
strumenti, da scorciatoie indegne
dell’Altissimo, il cui nome di Pace è
insultato da quanti credono nelle
ragioni della forza, alimentano la
violenza, la guerra e il mercato delle
armi, “il commercio della morte” che



attraverso somme di denaro sempre
più ingenti sta trasformando la
nostra casa comune in un grande
arsenale. Quante trame oscure e
quante dolorose contraddizioni
dietro a tutto questo! Pensiamo, ad
esempio, a quante persone si vedono
costrette a migrare dalla propria
terra a causa di conflitti foraggiati
dall’acquisto a prezzi contenuti di
armamenti datati, per venire poi
individuate e respinte presso altre
frontiere attraverso apparecchiature
militari sempre più sofisticate. E così
la speranza viene uccisa due volte!
Ebbene, davanti a questi scenari
tragici, mentre il mondo insegue le
chimere della forza, del potere e del
denaro, noi siamo chiamati a
ricordare, con la saggezza degli
anziani e dei padri, che Dio e il
prossimo vengono prima di ogni
altra cosa, che solo la trascendenza e
la fratellanza ci salvano. Sta a noi
dissotterrare queste fonti di vita,
altrimenti il deserto dell’umanità



sarà sempre più arido e mortifero.
Soprattutto, sta a noi testimoniare,
più coi fatti che con le parole, che
crediamo in questo, in queste due
verità. Abbiamo una grande
responsabilità davanti a Dio e
davanti agli uomini e dobbiamo
essere modelli esemplari di quanto
predichiamo, non solo presso le
nostre comunità e a casa nostra –
non basta più – ma nel mondo
unificato e globalizzato. Noi che
discendiamo da Abramo, padre nella
fede delle genti, non possiamo avere
a cuore soltanto “i nostri” ma,
sempre più uniti, dobbiamo
rivolgerci all’intera comunità umana
che abita la Terra.

Perché tutti si pongono, almeno nel
segreto del cuore, le medesime
grandi domande: chi è l’uomo,
perché il dolore, il male, la morte,
l’ingiustizia, cosa c’è dopo questa
vita? In molti, anestetizzati da un
materialismo pratico e da un



consumismo paralizzante, gli stessi
quesiti giacciono assopiti, mentre in
altri vengono messi a tacere dalle
piaghe disumane della fame e della
povertà. Guardiamo la fame e la
povertà di oggi. Tra i motivi
dell’oblio di quello che conta non si
annoveri però la nostra incuria, lo
scandalo di impegnarci in altro e non
nell’annunciare il Dio che dà pace
alla vita e la pace che dà vita agli
uomini. Fratelli e sorelle,
sosteniamoci in questo, diamo
seguito al nostro incontro odierno,
camminiamo insieme! Saremo
benedetti dall’Altissimo e dalle
creature più piccole e deboli che Egli
predilige: dai poveri, dai bambini e
dai giovani, che dopo tante notti
oscure attendono il sorgere di
un’alba di luce e di pace. Grazie.

Incontro ecumenico e preghiera
per la pace

Altezza Reale,



Signor Ministro della Giustizia,

grazie della vostra presenza che ci
onora.

«Siamo Parti, Medi, Elamiti, abitanti
della Mesopotamia, della Giudea e
della Cappadocia, del Ponto e
dell’Asia, della Frigia e della Panfilia,
dell’Egitto e delle parti della Libia
vicino a Cirene, Romani qui
residenti, Giudei e proseliti, Cretesi e
Arabi, e li udiamo parlare nelle
nostre lingue delle grandi opere di
Dio» (At 2,9-11).

Santità, caro Fratello Bartolomeo,
cari fratelli e sorelle, queste parole
sembrano scritte per noi oggi: da
tanti popoli e di tante lingue, da tante
parti e di tanti riti, siamo qui
insieme, e lo siamo a motivo delle
grandi opere compiute da Dio! –
Siamo in pace, come quella mattina
di Pentecoste, in cui non si capiva
nulla –. A Gerusalemme, nel giorno
di Pentecoste, pur provenendo da



molte regioni, si sentirono uniti in un
solo Spirito: oggi come allora la
varietà delle provenienze e dei
linguaggi non è un problema, ma una
risorsa. Un autore antico scriveva
che «se qualcuno dirà a uno di noi:
Hai ricevuto lo Spirito Santo, per
quale motivo non parli in tutte le
lingue? Devi rispondere: Certo che
parlo in tutte le lingue, infatti sono
inserito in quel corpo di Cristo cioè
nella Chiesa, che parla tutte le
lingue» (Discorso di un autore
africano del secolo VI: PL 65,743).

Fratelli, sorelle, ciò vale anche per
noi, perché «noi tutti siamo stati
battezzati mediante un solo Spirito in
un solo corpo» (1 Cor 12,13).
Purtroppo con le nostre lacerazioni
abbiamo ferito il santo corpo del
Signore, ma lo Spirito Santo, che
congiunge tutte le membra, è più
grande delle nostre divisioni carnali.
È perciò giusto affermare che quanto
ci unisce supera di molto quanto ci



divide e che, più camminiamo
secondo lo Spirito, più saremo portati
a desiderare e, con l’aiuto di Dio, a
ristabilire la piena unità tra di noi.

Torniamo al testo di Pentecoste.
Meditandolo, hanno risuonato in me
due elementi, che mi sembrano utili
per il nostro cammino di comunione
e che vorrei dunque condividere con
voi. Sono l’unità nella diversità e la
testimonianza di vita.

L’unità nella diversità. A Pentecoste i
discepoli, dicono gli Atti degli
Apostoli, «si trovavano tutti insieme
nello stesso luogo» (2,1). Notiamo
come lo Spirito, che si posa su
ciascuno, sceglie tuttavia il momento
in cui stanno tutti insieme. Potevano
adorare Dio e fare del bene al
prossimo anche separatamente, ma è
convergendo in unità che si
spalancano le porte all’opera di Dio.
Il popolo cristiano è chiamato a
riunirsi perché le meraviglie di Dio si



avverino. Essere qui in Bahrein come
piccolo gregge di Cristo, disseminato
in vari luoghi e confessioni, aiuta ad
avvertire il bisogno dell’unità, della
condivisione della fede: come in
questo arcipelago non mancano saldi
collegamenti tra le isole, così sia
anche tra di noi, per non essere
isolati, ma in comunione fraterna.

Fratelli e sorelle, mi chiedo: come
fare ad accrescere l’unità se la storia,
l’abitudine, gli impegni e le distanze
sembrano attirarci da altre parti?
Qual è il “luogo di ritrovo”, il
“cenacolo spirituale” della nostra
comunione? È la lode di Dio, che lo
Spirito suscita in tutti. La preghiera
di lode non isola, non chiude in sé
stessi e nei propri bisogni, ma ci
immette nel cuore del Padre e così ci
connette a tutti i fratelli e le sorelle.
La preghiera di lode e di adorazione
è la più alta: gratuita e
incondizionata, attira la gioia dello
Spirito, purifica il cuore, ricostituisce



l’armonia, risana l’unità. È l’antidoto
alla tristezza, alla tentazione di
lasciarci turbare dalla nostra
pochezza interiore e dalla pochezza
esteriore dei nostri numeri. Chi loda
non bada alla piccolezza del gregge,
ma alla bellezza di essere i piccoli del
Padre. La lode, che permette allo
Spirito di riversare la sua
consolazione in noi, è un buon
rimedio contro la solitudine e la
nostalgia di casa. Ci permette di
avvertire la vicinanza del Buon
Pastore, anche quando pesa la
mancanza di Pastori vicini, frequente
in questi luoghi. Il Signore, proprio
nei nostri deserti, ama aprire strade
nuove e impensate e far scaturire
sorgenti di acqua viva (cfr Is 43,19).
La lode e l’adorazione ci conducono
lì, alle fonti dello Spirito,
riportandoci alle origini, all’unità.

Vi farà bene continuare ad
alimentare la lode di Dio, per essere
ancora di più segno di unità per tutti



i cristiani! Prosegua anche la bella
abitudine di mettere a disposizione
di altre comunità gli edifici di culto
per adorare l’unico Signore. In realtà,
non solo qua in terra, ma anche in
Cielo c’è una scia di lode che ci
unisce. È quella dei tanti martiri
cristiani di varie confessioni – quanti
ce ne sono stati in questi ultimi anni
in Medio Oriente e nel mondo intero,
quanti! Ora formano un solo cielo
stellato, che indica la strada a chi
cammina nei deserti della storia:
abbiamo la stessa meta, siamo tutti
chiamati alla pienezza della
comunione in Dio.

Ricordiamo però che l’unità, per la
quale siamo in cammino, è nella
differenza. E questo è importante
tenerlo in conto: l’unità non è “tutti
uguali”, no, è nella differenza. Il
racconto di Pentecoste specifica che
ciascuno sentiva parlare gli Apostoli
«nella propria lingua» (At 2,6): lo
Spirito non conia un linguaggio



identico per tutti, ma permette a
ciascuno di parlare lingue altrui (cfr
v. 4) e fa in modo che ognuno senta la
propria parlata da altri (cfr v. 11).
Insomma, non ci rinchiude
nell’uniformità, ma ci dispone ad
accoglierci nelle differenze. Questo
accade a chi vive secondo lo Spirito:
impara a incontrare ogni fratello e
sorella nella fede come parte del
corpo a cui appartiene. Questo è lo
spirito del cammino ecumenico.

Carissimi, chiediamo a noi stessi
come procediamo in questo
cammino. Io, pastore, ministro,
fedele, sono docile all’azione dello
Spirito? Vivo l’ecumenismo come un
peso, come un impegno ulteriore,
come un dovere istituzionale, oppure
come il desiderio accorato di Gesù
che diventiamo «una sola cosa» (Gv
17,21), come una missione che
scaturisce dal Vangelo?
Concretamente, che cosa faccio per
quei fratelli e sorelle che credono in



Cristo e non sono dei “miei”? Li
conosco, li cerco, mi interesso di
loro? Tengo le distanze e mi atteggio
in modo formale oppure cerco di
capirne la storia e di apprezzarne le
particolarità, senza ritenerle ostacoli
insormontabili?

Dopo l’unità nella diversità, veniamo
al secondo elemento: la
testimonianza di vita. A Pentecoste i
discepoli si aprono, escono dal
Cenacolo. Da lì in poi andranno
ovunque nel mondo. Gerusalemme,
che era sembrata il loro punto di
arrivo, diventa il punto di partenza
di un’avventura straordinaria. La
paura che li chiudeva in casa rimane
un ricordo lontano: ora si dirigono
dappertutto, ma non per distinguersi
dagli altri e nemmeno per
rivoluzionare l’ordine delle società e
l’assetto del mondo, bensì per
irradiare in ogni angolo la bellezza
dell’amore di Dio attraverso la loro
vita. Il nostro, infatti, non è tanto un



discorso da fare a parole, ma una
testimonianza da mostrare coi fatti;
la fede non è un privilegio da
rivendicare, ma un dono da
condividere. Come dice un testo
antico, i cristiani «non abitano in
città particolari, non usano qualche
strano linguaggio, e non adottano
uno speciale modo di vivere, […] ogni
regione straniera è la loro patria […].
Vivono sulla terra, ma hanno la loro
cittadinanza in cielo. Osservano le
leggi stabilite ma, con il loro modo di
vivere, sono al di sopra delle leggi.
Amano tutti» (Epistola a Diogneto, V).
Amano tutti: ecco il distintivo
cristiano, l’essenza della
testimonianza. Essere qui in Bahrein
ha permesso a tanti di voi di
riscoprire e praticare la genuina
semplicità della carità: penso
all’assistenza nei riguardi dei fratelli
e delle sorelle che arrivano, a una
presenza cristiana che nell’umiltà
quotidiana testimonia, nei luoghi di
lavoro, comprensione e pazienza,



gioia e mitezza, benevolenza e spirito
di dialogo. In una parola: pace.

Ci farà bene interrogarci anche sulla
nostra testimonianza, perché con il
passare del tempo si può andare
avanti per inerzia e affievolirsi nel
mostrare Gesù attraverso lo spirito
delle Beatitudini, la coerenza e la
bontà della vita, la condotta pacifica.
Chiediamoci, ora che stiamo
pregando insieme per la pace: siamo
davvero persone di pace? Siamo
abitati dal desiderio di manifestare
ovunque, senza attendere nulla in
cambio, la mitezza di Gesù?
Facciamo nostre, portandole nel
cuore e nella preghiera, le fatiche, le
ferite e le disunioni che vediamo
attorno a noi?

Fratelli e sorelle, ho voluto
condividere con voi questi pensieri
sull’unità, che la lode rafforza, e sulla
testimonianza, che la carità fortifica.
Unità e testimonianza sono



coessenziali: non si può testimoniare
davvero il Dio dell’amore se non
siamo uniti tra noi come Egli
desidera; e non si può essere uniti
rimanendo ciascuno per conto suo,
senza aprirsi alla testimonianza,
senza dilatare i confini dei nostri
interessi e delle nostre comunità in
nome dello Spirito che abbraccia
ogni lingua e vuole raggiungere
ognuno. Mi permetto di aggiungere
una riflessione: lo Spirito Santo quel
giorno crea una grande diversità, che
sembra un grande disordine. Ma lo
stesso Spirito che dà la diversità dei
carismi è lo stesso che crea l’unità,
ma l’unità come armonia. Lo Spirito
è l’armonia, come diceva un grande
Padre della Chiesa: “Ipse harmonia
est”, Lui è l’armonia. È quello per cui
noi preghiamo, che succeda tra noi
questa armonia. Egli unisce e invia,
raduna in comunione e manda in
missione. Affidiamogli nella
preghiera il nostro percorso comune
e invochiamo su di noi la sua



effusione, una rinnovata Pentecoste
che dia sguardi nuovi e passi celeri al
nostro cammino di unità e di pace.

Sabato 5 novembre

Santa Messa

Del Messia che Dio farà sorgere, il
profeta Isaia dice: «grande sarà il suo
potere e la pace non avrà fine» (Is
9,6). Sembra una contraddizione:
nella scena di questo mondo, infatti,
spesso vediamo che, più si ricerca il
potere, più la pace è minacciata.
Invece, il profeta dà un annuncio di
straordinaria novità: il Messia che
viene è sì potente, ma non al modo di
un condottiero che muove guerra e
domina sugli altri, ma in quanto
«Principe della pace» (v. 5), come
Colui che riconcilia gli uomini con
Dio e tra di loro. La grandezza del
suo potere non si serve della forza



della violenza, ma della debolezza
dell’amore. Ecco il potere di Cristo:
l’amore. E anche a noi Egli conferisce
lo stesso potere, il potere di amare, di
amare nel suo nome, di amare come
ha amato Lui. Come? In modo
incondizionato: non soltanto quando
le cose vanno bene e ci sentiamo di
amare, ma sempre; non soltanto nei
riguardi dei nostri amici e vicini, ma
di tutti, anche dei nemici. Sempre e a
tutti.

Amare sempre e amare tutti:
riflettiamo un po’ su questo.

Per prima cosa, oggi le parole di Gesù
(cfr Mt 5,38-48) ci invitano ad amare
sempre, cioè a restare sempre nel suo
amore, a coltivarlo e praticarlo
qualunque sia la situazione che
viviamo. Attenzione però: lo sguardo
di Gesù è concreto; non dice che sarà
facile e non propone un amore
sentimentale o romantico, come se
nelle nostre relazioni umane non



esistessero momenti di conflitto e tra
i popoli non vi fossero motivi di
ostilità. Gesù non è irenico, ma
realista: parla esplicitamente di
«malvagi» e di «nemici» (vv. 38.43).
Sa che all’interno dei nostri rapporti
avviene una quotidiana lotta tra
amore e odio; e che anche dentro di
noi, ogni giorno, si verifica uno
scontro tra la luce e le tenebre, tra
tanti propositi e desideri di bene e
quella fragilità peccaminosa che
spesso prende il sopravvento e ci
trascina nelle opere del male. Sa
pure che sperimentiamo come,
nonostante tanti sforzi generosi, non
sempre riceviamo il bene che ci
aspettiamo e, anzi, talvolta
incomprensibilmente subiamo del
male. E, ancora, vede e soffre
vedendo ai nostri giorni, in tante
parti del mondo, esercizi del potere
che si nutrono di sopraffazione e
violenza, che cercano di aumentare il
proprio spazio restringendo quello
degli altri, imponendo il proprio



dominio e limitando le libertà
fondamentali, opprimendo i deboli.
Dunque – dice Gesù – esistono
conflitti, oppressioni e inimicizie.

Di fronte a tutto ciò la domanda
importante da porsi è: che cosa fare
quando ci troviamo a vivere
situazioni del genere? La proposta di
Gesù è sorprendente, ardita, audace.
Egli chiede ai suoi il coraggio di
rischiare in qualcosa che sembra
apparentemente perdente. Chiede di
rimanere sempre, fedelmente,
nell’amore, nonostante tutto, anche
dinanzi al male e al nemico. La
semplice reazione umana ci inchioda
all’«occhio per occhio, dente per
dente», ma ciò significa farsi giustizia
con le stesse armi del male ricevuto.
Gesù osa proporci qualcosa di nuovo,
di diverso, di impensabile, qualcosa
di suo: «Io vi dico di non opporvi al
malvagio; anzi, se uno ti dà uno
schiaffo sulla guancia destra, tu
porgigli anche l’altra» (v. 39). Ecco



che cosa ci domanda il Signore: non
di sognare irenicamente un mondo
animato dalla fraternità, ma di
impegnarci a partire da noi stessi,
cominciando a vivere concretamente
e coraggiosamente la fraternità
universale, perseverando nel bene
anche quando riceviamo il male,
spezzando la spirale della vendetta,
disarmando la violenza,
smilitarizzando il cuore. Gli fa eco
l’Apostolo Paolo, quando scrive:
«Non lasciarti vincere dal male, ma
vinci il male con il bene» (Rm 12,21).

Dunque, l’invito di Gesù non
riguarda anzitutto le grandi
questioni dell’umanità, ma le
situazioni concrete della nostra vita: i
nostri rapporti in famiglia, le
relazioni nella comunità cristiana, i
legami che coltiviamo nella realtà
lavorativa e sociale in cui ci
troviamo. Ci saranno frizioni,
momenti di tensione, ci saranno
conflitti, diversità di vedute, ma chi



segue il Principe della pace deve
tendere sempre alla pace. E non si
può ristabilire la pace se a una
parola cattiva si risponde con una
parola ancora più cattiva, se a uno
schiaffo ne segue un altro: no, serve
“disinnescare”, spezzare la catena
del male, rompere la spirale della
violenza, smettere di covare
risentimento, finire di lamentarsi e
di piangersi addosso. Serve restare
nell’amore, sempre: è la via di Gesù
per dare gloria al Dio del cielo e
costruire la pace in terra. Amare
sempre.

Veniamo ora al secondo aspetto: 
amare tutti. Possiamo impegnarci
nell’amore, ma non basta se lo
confiniamo nell’ambito ristretto di
coloro da cui riceviamo altrettanto
amore, di chi ci è amico, dei nostri
simili, familiari. Anche in questo
caso, l’invito di Gesù è sorprendente
perché dilata le frontiere della legge
e del buon senso: già amare il



prossimo, amare chi ci è vicino,
seppur ragionevole, è faticoso. In
generale, è ciò che una comunità o
un popolo cercano di fare per
conservare la pace al proprio
interno: se si appartiene alla stessa
famiglia o alla stessa nazione, se si
hanno le stesse idee o gli stessi gusti,
se si professa lo stesso credo, è
normale cercare di aiutarsi e di
volersi bene. Ma che cosa succede se
chi è lontano si avvicina a noi, se chi
è straniero, diverso o di altro credo
diventa nostro vicino di casa?
Proprio questa terra è un’immagine
viva di convivialità delle diversità,
del nostro mondo sempre più
segnato dalla permanente
migrazione dei popoli e dal
pluralismo di idee, usi e tradizioni. È
importante, allora, accogliere questa
provocazione di Gesù: «se amate
quelli che vi amano, quale
ricompensa ne avete? Non fanno così
anche i pubblicani?» (Mt 5,46). La
vera sfida, per essere figli del Padre e



costruire un mondo di fratelli, è
imparare ad amare tutti, anche il
nemico: «Avete inteso che fu detto: 
Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo
nemico. Ma io vi dico: amate i vostri
nemici e pregate per quelli che vi
perseguitano» (vv. 43-44). Ciò, in
realtà, significa scegliere di non
avere nemici, di non vedere nell’altro
un ostacolo da superare, ma un
fratello e una sorella da amare.
Amare il nemico è portare in terra il
riflesso del Cielo, è far discendere sul
mondo lo sguardo e il cuore del
Padre, che non fa distinzioni, non
discrimina, ma «fa sorgere il suo sole
sui cattivi e sui buoni, e fa piovere
sui giusti e sugli ingiusti» (v. 45).

Fratelli, sorelle, il potere di Gesù è
l’amore e Gesù ci dà il potere di
amare così, in un modo che a noi
pare sovraumano. Ma una simile
capacità non può essere solo frutto
dei nostri sforzi, è anzitutto una
grazia. Una grazia che va chiesta con



insistenza: “Gesù, tu che mi ami,
insegnami ad amare come te. Gesù,
tu che mi perdoni, insegnami a
perdonare come te. Manda su di me
il tuo Spirito, lo Spirito dell’amore”.
Chiediamo questo. Perché tante volte
portiamo all’attenzione del Signore
molte richieste, ma questo è
l’essenziale per il cristiano, saper
amare come Cristo. Amare è il dono
più grande, e lo riceviamo quando
facciamo spazio al Signore nella
preghiera, quando accogliamo la sua
Presenza nella sua Parola che ci
trasforma e nella rivoluzionaria
umiltà del suo Pane spezzato. Così,
lentamente, cadono le mura che ci
irrigidiscono il cuore e troviamo la
gioia di compiere opere di
misericordia verso tutti. Allora
capiamo che una vita beata passa
attraverso le beatitudini, e consiste
nel diventare operatori di pace (cfr 
Mt 5,9).



Carissimi, io oggi vorrei ringraziarvi
per la vostra testimonianza mite e
gioiosa di fraternità, per essere in
questa terra semi dell’amore e della
pace. È la sfida che il Vangelo
consegna ogni giorno alle nostre
comunità cristiane, a ciascuno di noi.
E a voi, a tutti voi che siete venuti a
questa Celebrazione dai quattro
Paesi del Vicariato Apostolico
dell’Arabia del Nord – Bahrein,
Kuwait, Qatar e Arabia Saudita –,
nonché da altri Paesi del Golfo, come
pure da altri territori, oggi porto
l’affetto e la vicinanza della Chiesa
universale, che vi guarda e vi
abbraccia, vi vuole bene e vi
incoraggia. La Vergine Santa, Nostra
Signora di Arabia, vi accompagni nel
cammino e vi custodisca sempre
nell’amore verso tutti.

Incontro con i Giovani

Cari amici, fratelli e sorelle,
buongiorno!



Vi ringrazio di essere qui, da tante
nazioni diverse e con tanto
entusiasmo! Vorrei ringraziare Suor
Rosalyn per le parole di benvenuto
che mi ha rivolto e per l’impegno con
il quale, insieme a tanti altri, porta
avanti questa Scuola del Sacro Cuore.

E sono contento di aver visto nel
Regno del Bahrein un luogo di
incontro e di dialogo tra culture e
credo diversi. E ora, guardando a voi,
che non siete della stessa religione e
non avete paura di stare insieme,
penso che senza di voi questa
convivenza delle differenze non
sarebbe possibile. E non avrebbe
futuro! Nella pasta del mondo, siete
voi il lievito buono destinato a
crescere, a superare tante barriere
sociali e culturali e a promuovere
germogli di fraternità e di novità.
Siete voi giovani che, come inquieti
viaggiatori aperti all’inedito, non
temete di confrontarvi, di dialogare,
di “fare rumore” e di mescolarvi con



gli altri, diventando la base di una
società amica e solidale. E questo,
cari amici, è fondamentale nei
contesti complessi e plurali in cui
viviamo: far cadere certi steccati per
inaugurare un mondo più a misura
d’uomo, più fraterno, anche se ciò
significa affrontare numerose sfide.
Su questo, prendendo spunto dalle
vostre testimonianze e dai vostri
interrogativi, vorrei rivolgervi tre
piccoli inviti, non tanto per
insegnarvi qualcosa, quanto per
incoraggiarvi.

Il primo invito: abbracciare la cultura
della cura. Suor Rosalyn ha usato
questa espressione: “cultura della
cura”. Prendersi cura significa
sviluppare un atteggiamento
interiore di empatia, uno sguardo
attento che ci porta fuori da noi
stessi, una presenza gentile che vince
l’indifferenza e ci spinge a
interessarci degli altri. Questa è la
svolta, l’inizio della novità, l’antidoto



contro un mondo chiuso che,
impregnato di individualismo, divora
i suoi figli; contro un mondo
imprigionato dalla tristezza, che
genera indifferenza e solitudine. Mi
permetto di dirvi: quanto male fa lo
spirito di tristezza, quanto male!
Perché se non impariamo a
prenderci cura di ciò che ci sta
attorno – degli altri, della città, della
società, del creato – finiamo per
trascorrere la vita come chi corre, si
affanna, fa tante cose, ma, alla fine,
rimane triste e solo perché non ha
mai gustato fino in fondo la gioia
dell’amicizia e della gratuità. E non
ha dato al mondo quel tocco unico di
bellezza che solo lui, o lei, e nessun
altro poteva dare. Da cristiano, penso
a Gesù e vedo che il suo agire è
sempre stato animato dalla cura. Ha
curato le relazioni con tutti coloro
che incontrava nelle case, nelle città
e lungo il cammino: ha guardato
negli occhi le persone, ha prestato
orecchio alle loro richieste di aiuto, si



è fatto vicino e ha toccato con mano
le loro ferite. Voi, guardate le
persone negli occhi? Gesù è entrato
nella storia a dirci che l’Altissimo ha
cura di noi; a ricordarci che stare
dalla parte di Dio vuol dire prendersi
cura di qualcuno e di qualcosa,
specialmente dei più bisognosi.

Amici, quanto è bello diventare
cultori della cura, artisti delle
relazioni! Ma ciò richiede, come tutto
nella vita, un allenamento costante. E
allora non dimenticatevi di avere
anzitutto cura di voi stessi: non tanto
dell’esterno, ma dell’interno, della
parte più nascosta e preziosa di voi.
Qual è? La vostra anima, il vostro
cuore! E come si fa a curare il cuore?
Provate ad ascoltarlo in silenzio, a
ritagliare spazi per stare a contatto
con la vostra interiorità, per sentire il
dono che siete, per accogliere la
vostra esistenza e non farvela
sfuggire di mano. Non vi accada di
essere “turisti della vita”, che la



guardano solo all’esterno,
superficialmente. E nel silenzio,
seguendo il ritmo del vostro cuore,
parlate a Dio, raccontategli di voi
stessi, e anche di coloro che
incontrate ogni giorno e che Lui vi
dona come compagni di viaggio.
Portategli i volti, le situazioni liete e
dolorose, perché non c’è preghiera
senza relazioni, così come non c’è
gioia senza amore.

E l’amore – voi lo sapete – non è una
telenovela o un film romantico:
amare è avere a cuore l’altro,
prendersi cura dell’altro, offrire il
proprio tempo e i propri doni a chi
ne ha bisogno, rischiare per fare
della vita un dono che genera
ulteriore vita. Rischiare! Amici, per
favore, non dimenticatevi mai una
cosa: siete tutti – nessuno escluso –
un tesoro, un tesoro unico e prezioso.
Dunque, non tenete la vita in
cassaforte, pensando che sia meglio
risparmiarsi e che il momento di



spenderla non sia ancora venuto!
Molti di voi sono qui di passaggio,
per motivi lavorativi e spesso per un
tempo determinato. Se però viviamo
con la mentalità del turista, non
cogliamo il momento presente e
rischiamo di buttare via pezzi interi
di vita! Che bello, invece, lasciare 
adesso una traccia buona nel
cammino, prendendosi cura della
comunità, dei compagni di classe, dei
colleghi di lavoro, del creato… Ci fa
bene chiedercelo: io, che traccia sto
lasciando ora, qui dove vivo, nel
luogo dove la Provvidenza mi ha
messo?

Questo è il primo invito, la cultura
della cura; se la abbracciamo,
contribuiamo a far crescere il seme
della fraternità. Ed ecco il secondo
invito che vorrei rivolgervi: seminare
fraternità. Mi è piaciuto quello che
hai detto tu, Abdulla: “Bisogna essere
campioni non solo nei campi da
gioco, ma nella vita!”. Campioni fuori



dal campo. È vero, siate campioni di
fraternità, fuori dal campo! Questa è
la sfida di oggi per vincere domani,
la sfida delle nostre società, sempre
più globalizzate e multiculturali.
Vedete, tutti gli strumenti e la
tecnologia che la modernità ci offre
non bastano a rendere il mondo
pacifico e fraterno. Lo stiamo
vedendo: i venti di guerra, infatti,
non si placano con il progresso
tecnico. Constatiamo con tristezza
che in molte regioni le tensioni e le
minacce aumentano, e a volte
divampano nei conflitti. Ma ciò
spesso accade perché non si lavora
sul cuore, perché si lasciano dilatare
le distanze nei riguardi degli altri, e
così le differenze etniche, culturali,
religiose e di altro genere diventano
problemi e paure che isolano anziché
opportunità per crescere insieme. E
quando sembrano più forti della
fraternità che ci lega, si rischia lo
scontro.



A voi giovani, che siete più diretti e
più capaci nel generare contatti e
amicizie, superando i pregiudizi e gli
steccati ideologici, vorrei dire: siate
seminatori di fraternità e sarete 
raccoglitori di futuro, perché il
mondo avrà futuro solo nella
fraternità! È un invito che trovo al
cuore della mia fede. «Chi infatti –
dice la Bibbia – non ama il proprio
fratello che vede, non può amare Dio
che non vede. E questo è il
comandamento che abbiamo da lui:
chi ama Dio, ami anche suo
fratello» (1 Gv 4,20-21). Sì, Gesù
chiede di non slegare mai l’amore
per Dio da quello per il prossimo,
facendoci noi stessi prossimi di tutti
(cfr Lc 10,29-37). Di tutti, non solo di
chi ci sta simpatico. Vivere da fratelli
e sorelle è la vocazione universale
affidata a ogni creatura. E voi
giovani – soprattutto voi –, davanti
alla tendenza dominante di restare
indifferenti e mostrarsi insofferenti
agli altri, addirittura di avallare



guerre e conflitti, siete chiamati a
«reagire con un nuovo sogno di
fraternità e di amicizia sociale che
non si limiti alle parole» (Fratelli
tutti, 6). Le parole non bastano: c’è
bisogno di gesti concreti portati
avanti nel quotidiano.

Poniamoci anche qui alcune
domande: io sono aperto agli altri?
Sono amico o amica di qualche
persona che non rientra nel mio giro
di interessi, che ha credo e usanze
diversi da me? Cerco l’incontro o
resto sulle mie? La strada è quella
che in poche parole ci ha detto
Nevin: “creare buone relazioni”, con
tutti. In voi giovani è vivo il desiderio
di viaggiare, conoscere nuove terre,
superare i confini dei soliti posti.
Vorrei dirvi: sappiate viaggiare
anche dentro di voi, allargare le
frontiere interiori, perché cadano i
pregiudizi sugli altri, si restringa lo
spazio della diffidenza, si abbattano i
recinti della paura, germogli

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#6
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#6
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#6
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#6


l’amicizia fraterna! Anche qui,
lasciatevi aiutare dalla preghiera, che
allarga il cuore e, aprendoci
all’incontro con Dio, ci aiuta a vedere
in chi incontriamo un fratello e una
sorella. A questo proposito, sono
belle le parole di un profeta che dice:
«Forse non ci ha creati un unico Dio?
Perché dunque agire con perfidia
l’uno contro l’altro?» (Ml 2,10).
Società come questa, con una
notevole ricchezza di credo,
tradizioni e lingue diverse, possono
diventare “palestre di fraternità”.
Qui siamo alle porte del grande e
multiforme continente asiatico, che
un teologo ha definito «un continente
di lingue» (A. Pieris, in Teologia in
Asia, Brescia 2006, 5): sappiate
armonizzarle nell’unica lingua, la
lingua dell’amore, da veri campioni
di fraternità!

Ancora un terzo invito vorrei farvi:
riguarda la sfida di fare delle scelte
nella vita. Lo sapete bene,



dall’esperienza di ogni giorno: non
esiste una vita senza sfide da
affrontare. E sempre, di fronte a una
sfida, come davanti a un bivio,
bisogna scegliere, mettersi in gioco,
rischiare, decidere. Ma questo
richiede una buona strategia: non si
può improvvisare, vivendo solo di
istinto o solo all’istante! E come si fa
a prepararsi, ad allenare la capacità
di scegliere, la creatività, il coraggio,
la tenacia? Come affinare lo sguardo
interiore, imparare a giudicare le
situazioni, a cogliere l’essenziale? Si
tratta di crescere nell’arte di
orientarsi nelle scelte, di prendere le
giuste direzioni. Per questo, il terzo
invito è fare delle scelte nella vita,
scelte giuste.

Tutto questo mi è venuto in mente
ripensando alle domande di Merina.
Sono interrogativi che esprimono
proprio il bisogno di capire la
direzione da prendere nella vita – è
coraggiosa, lei, per come ha detto le



cose! E posso dirvi la mia esperienza:
ero un adolescente come voi, come
tutti, e la mia vita era la vita normale
di un ragazzo. L’adolescenza – lo
sappiamo – è un cammino, è una fase
di crescita, un periodo in cui ci
affacciamo alla vita nei suoi aspetti a
volte contraddittori, affrontando per
la prima volta certe sfide. Ebbene, il
mio consiglio qual è? Andare avanti 
senza paura, e mai da soli! Due cose:
andare avanti senza paura e mai da
soli. Dio non vi lascia soli ma, per
darvi una mano, attende che gliela
chiediate. Egli ci accompagna e ci
guida. Non con prodigi e miracoli,
ma parlando delicatamente
attraverso i nostri pensieri e i nostri
sentimenti; e anche mediante i nostri
professori, i nostri amici, i nostri
genitori, e tutte le persone che
vogliono aiutarci.

Bisogna allora imparare a
distinguere la sua voce, la voce di Dio
che ci parla. E come impariamo



questo? Come ci dicevi tu, Merina:
attraverso la preghiera silenziosa, il
dialogo intimo con Lui, custodendo
nel cuore quello che ci fa bene e ci dà
pace. La pace è un segno della
presenza di Dio. Questa luce di Dio
illumina il labirinto di pensieri,
emozioni e sentimenti in cui spesso
ci muoviamo. Il Signore desidera
rischiarare la vostra intelligenza, i
vostri pensieri più intimi, le
aspirazioni che portate nel cuore, i
giudizi che maturano dentro di voi.
Vuole aiutarvi a distinguere ciò che è
essenziale da ciò che è superfluo, ciò
che è buono da ciò che fa male a voi
e ad altri, ciò che è giusto da ciò che
genera ingiustizia e disordine. A Dio
nulla è estraneo di quanto accade in
noi, nulla, ma spesso siamo noi a
estraniarci da Lui, a non affidargli le
persone e le situazioni, a chiuderci
nel timore e nella vergogna. No,
nutriamo nella preghiera la certezza
consolante che il Signore veglia su di



noi, che non prende sonno ma ci
guarda e ci custodisce sempre.

Amici, giovani, l’avventura delle
scelte non va portata avanti da soli.
Permettetemi perciò di dirvi
un’ultima cosa: cercate sempre,
prima dei suggerimenti in internet,
dei buoni consiglieri nella vita,
persone sagge e affidabili che
possano orientarvi, aiutarvi. Prima
questo. Penso ai genitori e agli
insegnanti, ma anche agli anziani, ai
nonni, e a un bravo accompagnatore
spirituale. Ognuno di noi ha bisogno
di essere accompagnato nella strada
della vita! Ripeto quello che vi ho
detto: mai soli! Abbiamo bisogno di
essere accompagnati nella strada
della vita.

Cari giovani, abbiamo bisogno di voi,
della vostra creatività, dei vostri
sogni e del vostro coraggio, della
vostra simpatia e dei vostri sorrisi,
della vostra gioia contagiosa e anche



di quel pizzico di follia che voi sapete
portare in ogni situazione, e che
aiuta a uscire dal torpore delle
abitudini e degli schemi ripetitivi in
cui a volte incaselliamo la vita. Da
Papa voglio dirvi: la Chiesa è con voi
e ha tanto bisogno di voi, di ciascuno
di voi, per ringiovanire, esplorare
nuovi sentieri, sperimentare nuovi
linguaggi, diventare più gioiosa e
ospitale. Non perdete mai il coraggio
di sognare e di vivere in grande! Fate
vostra la cultura della cura e
diffondetela; diventate campioni di
fraternità; affrontate le sfide della
vita lasciandovi orientare dalla
creatività fedele di Dio e da buoni
consiglieri. E da ultimo, ricordatevi
di me nelle vostre preghiere. Io farò
altrettanto per voi, portandovi nel
cuore. Grazie!

God be with you! Allah ma’akum!
[Dio sia con voi]



Domenica 6 novembre

Incontro di Preghiera e Angelus
con i Vescovi, i Sacerdoti, i
Consacrati, i Seminaristi e gli
Operatori Pastorali

Cari Vescovi, sacerdoti, consacrati e
seminaristi, operatori pastorali,
buongiorno! Good morning!

Sono lieto di trovarmi in mezzo a voi,
in questa comunità cristiana che ben
manifesta il suo volto “cattolico”, cioè
universale: una Chiesa abitata da
persone provenienti da molte parti
del mondo, che si ritrovano insieme
a confessare l’unica fede in Cristo.
Mons. Hinder, che ringrazio per il
suo servizio e per le sue parole, ieri
ha parlato di «un piccolo gregge
composto da migranti»: salutando
ciascuno di voi, allora, rivolgo anche
un pensiero ai vostri popoli di
appartenenza, alle vostre famiglie
che portate nel cuore con un po’ di
nostalgia, ai vostri Paesi di origine. In



particolare, vedendo presenti i fedeli
del Libano, assicuro la mia preghiera
e vicinanza a quell’amato Paese, così
stanco, così provato, e a tutti i popoli
che soffrono in Medio Oriente. È
bello appartenere a una Chiesa
formata da storie e volti diversi, che
trovano armonia nell’unico volto di
Gesù. E tale varietà – l’ho visto in
questi giorni – è lo specchio di questo
Paese, delle genti che lo popolano ma
anche del paesaggio che lo
caratterizza e che, pur dominato dal
deserto, vanta una ricca e variegata
presenza di piante e di esseri viventi.

Le parole di Gesù che abbiamo
ascoltato parlano dell’acqua viva che
sgorga dal Cristo e dai credenti (cfr 
Gv 7,37-39). Mi hanno fatto pensare
proprio a questa terra: è vero, c’è
tanto deserto, ma ci sono anche
sorgenti di acqua dolce che scorrono
silenziosamente nel sottosuolo,
irrigandolo. È una bella immagine di
quello che siete voi e soprattutto di



ciò che la fede opera nella vita: in
superficie emerge la nostra umanità,
inaridita da tante fragilità, paure,
sfide che deve affrontare, mali
personali e sociali di vario genere;
ma nel sottofondo dell’anima,
proprio dentro, nell’intimo del cuore,
scorre calma e silenziosa l’acqua
dolce dello Spirito, che irriga i nostri
deserti, ridona vigore a quanto
rischia di seccare, lava ciò che ci
abbruttisce, disseta la nostra sete di
felicità. E sempre rinnova la vita. È di
questa acqua viva che parla Gesù, è
questa la sorgente di vita nuova che
ci promette: il dono dello Spirito
Santo, la presenza tenera, amorevole
e rigenerante di Dio in noi.

Ci fa bene allora soffermarci sulla
scena che il Vangelo descrive. Gesù si
trova nel tempio di Gerusalemme,
dove si sta celebrando una delle feste
più importanti, durante la quale il
popolo benedice il Signore per il
dono della terra e dei raccolti,



facendo memoria dell’Alleanza. E in
quel giorno di festa si svolgeva un
rito importante: il sommo sacerdote
si recava alla piscina di Siloe,
attingeva acqua e poi, mentre il
popolo cantava ed esultava, la
versava fuori dalle mura della città
per indicare che da Gerusalemme
sarebbe fluita una grande
benedizione per tutti. Di
Gerusalemme, infatti, il salmista
aveva detto: «Sono in te tutte le mie
sorgenti» (Sal 87,7); e il profeta
Ezechiele aveva parlato di una
sorgente d’acqua che, sgorgando dal
tempio, avrebbe irrigato e fecondato
come un fiume tutta la terra (cfr Ez
47,1-12).

Con tali premesse comprendiamo
bene che cosa vuole dirci il Vangelo
di Giovanni con questa scena: siamo
all’ultimo giorno della festa, Gesù si
erge «ritto in piedi» e ad alta voce
proclama: «Chi ha sete, venga a
me» (Gv 7,37), perché «fiumi di acqua



viva» sgorgheranno dal suo grembo
(v. 38). Che bell’invito! E l’Evangelista
spiega: «Questo egli disse dello
Spirito che avrebbero ricevuto i
credenti in lui: infatti non vi era
ancora lo Spirito, perché Gesù non
era ancora stato glorificato» (v. 39). Il
richiamo è all’ora in cui Gesù muore
in croce: in quel momento, non più
dal tempio di pietre, ma dal costato
aperto di Cristo uscirà l’acqua della
vita nuova, l’acqua vivificante dello
Spirito Santo, destinata a rigenerare
tutta l’umanità liberandola dal
peccato e dalla morte.

Fratelli e sorelle, ricordiamoci
sempre questo: la Chiesa nasce lì,
nasce dal costato aperto di Cristo, da
un bagno di rigenerazione nello
Spirito Santo (cfr Tt 3,5). Non siamo
cristiani per nostro merito o solo
perché aderiamo ad un credo, ma
perché nel Battesimo ci è stata
donata l’acqua viva dello Spirito, che
ci rende figli amati di Dio e fratelli



tra di noi, facendoci creature nuove.
Tutto sgorga dalla grazia, – tutto è
grazia! –, tutto viene dallo Spirito
Santo. E, allora, permettetemi di
soffermarmi brevemente con voi su 
tre grandi doni che lo Spirito Santo ci
consegna e ci chiede di accogliere e
di vivere: la gioia, l’unità e la
profezia. La gioia, l’unità e la
profezia.

Anzitutto lo Spirito è sorgente di
gioia. L’acqua dolce che il Signore
vuole far scorrere nei deserti della
nostra umanità, impastata di terra e
di fragilità, è la certezza di non
essere mai soli nel cammino della
vita. Lo Spirito è infatti Colui che non
ci lascia soli, è il Consolatore; ci
conforta con la sua presenza discreta
e benefica, ci accompagna con
amore, ci sostiene nelle lotte e nelle
difficoltà, incoraggia i nostri sogni
più belli e i nostri desideri più
grandi, aprendoci allo stupore e alla
bellezza della vita. La gioia dello



Spirito, perciò, non è uno stato
occasionale o un’emozione del
momento; tanto meno è quella specie
di «gioia consumista e individualista
così presente in alcune esperienze
culturali di oggi» (Esort. ap. Gaudete
et exsultate, 128). Invece la gioia
nello Spirito è quella che nasce dalla
relazione con Dio, dal sapere che,
pur nelle fatiche e nelle notti oscure
che talvolta attraversiamo, non
siamo soli, persi o sconfitti, perché
Lui è con noi. E con Lui possiamo
affrontare e superare tutto, persino
gli abissi del dolore e della morte.

A voi, che avete scoperto questa gioia
e la vivete in comunità, vorrei dire: 
conservatela, anzi, moltiplicatela. E
sapete qual è il metodo migliore per
fare questo? Donarla. Sì, è così: la
gioia cristiana è contagiosa, perché il
Vangelo fa uscire da sé stessi per
comunicare la bellezza dell’amore di
Dio. Dunque è essenziale che nelle
comunità cristiane la gioia non venga

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Gioia_e_senso_dell%E2%80%99umorismo
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Gioia_e_senso_dell%E2%80%99umorismo


meno e sia condivisa; che non ci
limitiamo a ripetere gesti per
abitudine, senza entusiasmo, senza
creatività. Altrimenti perderemo la
fede e diventeremo una comunità
noiosa, e questo è brutto! È
importante che, oltre alla Liturgia, in
particolare alla celebrazione della
Messa, fonte e culmine della vita
cristiana (cfr Sacrosanctum
Concilium, 10), facciamo circolare la
gioia del Vangelo anche in un’azione
pastorale vivace, specialmente per i
giovani, per le famiglie e per le
vocazioni alla vita sacerdotale e
religiosa. La gioia cristiana non si può
tenere per sé, e quando la mettiamo
in circolo, si moltiplica.

In secondo luogo, lo Spirito Santo è 
sorgente di unità. Quanti lo
accolgonoricevono l’amore del Padre
e diventano suoi figli (cfr Rm
8,15-16); e, se figli di Dio, sono anche
fratelli e sorelle. Non può esserci
spazio per le opere della carne, cioè

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


dell’egoismo: per le divisioni, le liti,
le maldicenze, le chiacchiere. State
attenti al chiacchiericcio, per favore:
le chiacchiere distruggono una
comunità. Le divisioni del mondo, e
anche le differenze etniche, culturali
e rituali, non possono ferire o
compromettere l’unità dello Spirito.
Al contrario, il suo fuoco brucia i
desideri mondani e accende la nostra
vita di quell’amore accogliente e
compassionevole con cui Gesù ci
ama, perché anche noi possiamo
amarci così tra di noi. Per questo,
quando lo Spirito del Risorto
discende sui discepoli, diventa
sorgente di unità e di fratellanza
contro ogni egoismo; inaugura
l’unico linguaggio dell’amore, perché
i diversi linguaggi umani non restino
distanti e incomprensibili; abbatte le
barriere della diffidenza e dell’odio,
per creare spazi di accoglienza e di
dialogo; libera dalla paura e infonde
il coraggio di uscire incontro agli



altri con la forza disarmata e
disarmante della misericordia.

Questo fa lo Spirito Santo, che così
modella la Chiesa fin dalle origini: a
partire dalla Pentecoste, le
provenienze, le sensibilità e le visioni
differenti vengono armonizzate nella
comunione, forgiate in un’unità che
non è uniformità, è armonia, perché
lo Spirito Santo è l’armonia. Se
abbiamo ricevuto lo Spirito, la nostra
vocazione ecclesiale è anzitutto
quella di custodire l’unità e coltivare
l’insieme, cioè – come dice San Paolo
– «conservare l’unità dello spirito per
mezzo del vincolo della pace. Un solo
corpo e un solo spirito, come una
sola è la speranza alla quale [siamo]
stati chiamati» (Ef 4,3-4).

Nella sua testimonianza, Chris ha
detto che, quand’era molto giovane,
ciò che l’aveva affascinata della
Chiesa cattolica era «la comune
devozione di tutti i fedeli»,



indipendentemente dal colore della
pelle, dalla provenienza geografica,
dalla lingua: tutti riuniti in una sola
famiglia, tutti a cantare le lodi del
Signore. Questa è la forza della
comunità cristiana, la prima
testimonianza che possiamo dare al
mondo. Cerchiamo di essere custodi
e costruttori di unità! Per essere
credibili nel dialogo con gli altri,
viviamo la fraternità tra di noi.
Facciamolo nelle comunità,
valorizzando i carismi di tutti senza
mortificare nessuno; facciamolo
nelle case religiose, come segni
viventi di concordia e di pace;
facciamolo nelle famiglie, così che il
vincolo d’amore del sacramento si
traduca in atteggiamenti quotidiani
di servizio e di perdono; facciamolo
anche nella società multireligiosa e
multiculturale in cui viviamo:
sempre a favore del dialogo, sempre,
tessitori di comunione con i fratelli di
altri credo e di altre confessioni. So
che su questa strada voi offrite già un



bell’esempio, ma la fraternità e la
comunione sono doni che non
dobbiamo stancarci di chiedere allo
Spirito, per respingere le tentazioni
del nemico, che sempre semina
zizzania.

Infine, lo Spirito è sorgente di
profezia. La storia della salvezza,
come sappiamo, è costellata da
numerosi profeti che Dio chiama,
consacra e manda in mezzo al popolo
perché parlino a suo nome. I profeti
ricevono dallo Spirito Santo la luce
interiore che li rende interpreti
attenti della realtà, capaci di cogliere
dentro le trame, a volte oscure, della
storia la presenza di Dio e di
indicarla al popolo. Spesso le parole
dei profeti sono sferzanti: essi
chiamano per nome i progetti di
male che si annidano nei cuori della
gente, mettono in crisi le false
sicurezze umane e religiose, invitano
alla conversione.



Anche noi abbiamo questa vocazione
profetica: tutti i battezzati hanno
ricevuto lo Spirito e tutti sono
profeti. E in quanto tali non
possiamo far finta di non vedere le
opere del male, restare nel “quieto
vivere” per non sporcarci le mani.
Un cristiano prima o poi deve
sporcarsi le mani per vivere la sua
vita cristiana e dare testimonianza.
Al contrario, abbiamo ricevuto uno
Spirito di profezia per portare alla
luce, con la nostra testimonianza di
vita, il Vangelo. Per questo San Paolo
esorta: «Desiderate intensamente i
doni dello Spirito, soprattutto la
profezia» (1 Cor 14,1). La profezia ci
rende capaci di praticare le
beatitudini evangeliche nelle
situazioni di ogni giorno, cioè di
edificare con ferma mitezza quel
Regno di Dio nel quale l’amore, la
giustizia e la pace si oppongono a
ogni forma di egoismo, di violenza e
di degrado. Ho apprezzato che Suor
Rose abbia parlato del ministero tra



le detenute, nelle carceri, è bello,
questo! Una possibilità di cui essere
grati. La profezia che edifica e
conforta queste persone è
condividere con loro il tempo,
spezzare la Parola del Signore,
pregare con loro. È prestare loro
attenzione, perché là dove ci sono
fratelli bisognosi, come i carcerati, c’è
Gesù, Gesù ferito in ogni persona che
soffre (cfr Mt 25,40). Sai cosa penso
io, quando entro in un carcere?
“Perché loro e non io?”. È la
misericordia di Dio. Ma prendersi
cura dei detenuti fa bene a tutti,
come comunità umana, perché è da
come si trattano gli ultimi che si
misura la dignità e la speranza di
una società.

Cari fratelli e sorelle, in questi mesi
stiamo pregando tanto per la pace. In
tale contesto, costituisce una
speranza l’accordo che è stato
firmato e che riguarda la situazione
in Etiopia. Incoraggio tutti a



sostenere questo impegno per una
pace duratura, affinché, con l’aiuto di
Dio, si continuino a percorrere le vie
del dialogo e il popolo ritrovi presto
una vita serena e dignitosa. E inoltre
non voglio dimenticare di pregare e
di dire a voi di pregare per la
martoriata Ucraina, perché quella
guerra finisca.

E adesso, cari fratelli e sorelle, siamo
arrivati alla fine. Vorrei dirvi
“grazie” per questi giorni vissuti
insieme; ma non dimenticate la gioia,
l’unità e la profezia, non
dimenticatele! Con animo colmo di
riconoscenza benedico tutti voi,
specialmente quanti hanno lavorato
per questo viaggio. E, visto che
queste sono le ultime parole
pubbliche che rivolgo, permettetemi
di ringraziare Sua Maestà il Re e le
Autorità di questo Paese – anche il
Ministro della Giustizia, qui presente
–per la squisita ospitalità. Vi
incoraggio a continuare con costanza



e letizia il vostro cammino spirituale
ed ecclesiale. Ed ora invochiamo
l'intercessione materna della Vergine
Maria, che sono felice di venerare
come Nostra Signora d'Arabia. Ella ci
aiuti a lasciarci sempre guidare dallo
Spirito Santo e ci mantenga gioiosi,
uniti nell'affetto e nella preghiera. Ci
conto: non dimenticatevi di pregare
per me.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2022/
outside/documents/
bahrain-2022.html



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-
di-papa-francesco-nel-regno-del-

bahrein/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nel-regno-del-bahrein/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nel-regno-del-bahrein/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nel-regno-del-bahrein/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nel-regno-del-bahrein/

	Viaggio apostolico di papa Francesco nel Regno del Bahrein

