
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Colombia

Dal 6 all'11 settembre Papa
Francesco è in Colombia.
Questo articolo viene
aggiornato per seguire giorno
per giorno il viaggio apostolico.

11/09/2017

Il programma

Mercoledì 6 settembre 2017:
ROMA-BOGOTÁ



11.00 Partenza in aereo
dall’Aeroporto di Roma/Fiumicino
per Bogotá

16.30 Arrivo nell’area militare
(CATAM) dell’Aeroporto di Bogotá

Cerimonia di benvenuto

Giovedì 7 settembre 2017: BOGOTÁ

9.00 Incontro con le Autorità nella
Plaza de Armas della Casa de Nariño

9.30 Visita di cortesia al Presidente
nel Salone Protocollare della Casa de
Nariño

10.20 Visita alla Cattedrale

10.50 Benedizione ai fedeli dal
balcone del Palazzo Cardinalizio

11.00 Incontro con i Vescovi nel
salone del Palazzo Cardinalizio



15.00 Incontro con il Comitato
Direttivo del CELAM nella
Nunziatura Apostolica

16.30 Santa Messa nel Parco Simón
Bolívar

Venerdì 8 settembre 2017:
BOGOTÁ-VILLAVICENCIO-BOGOTÁ

7.50 Partenza in aereo dall’area
militare (CATAM) dell’Aeroporto di
Bogotá per Villavicencio

8.30 Arrivo alla Base Aerea di Apiay
in Villavicencio (incontro con le forze
dell'ordine colombiane)

9.30 Santa Messa nel terreno
CATAMA

15.40 Grande Incontro di preghiera
per la Riconciliazione Nazionale nel
Parque Las Malocas

17.20 Sosta alla Croce della
Riconciliazione nel Parque de los
Fundadores



18.00 Partenza in aereo per Bogotá

18.45 Arrivo nell’area militare
(CATAM) dell’Aeroporto di Bogotá

Sabato 9 settembre 2017: BOGOTÁ-
MEDELLÍN-BOGOTÁ

8.20 Partenza in aereo dall’area
militare (CATAM) dell’Aeroporto di
Bogotá per Rionegro

9.10 Arrivo alla Base Aerea di
Rionegro

9.15 Trasferimento in elicottero
all’Aeroporto di Medellín

10.15 Santa Messa nell’Aeroporto
Enrique Olaya Herrera di Medellín

15.00 Incontro nel Hogar San José

16.00 Incontro con Sacerdoti,
Religiosi/e, Consacrati/e, Seminaristi
e le loro Famiglie di provenienza
nello Stadio Coperto La Macarena -



Trasferimento in elicottero alla Base
Aerea di Rionegro

17.30 Partenza in aereo per Bogotá

18.25 Arrivo nell’area militare
(CATAM) dell’Aeroporto di Bogotá

19.00 Incontro con consacrati, sposi
novelli e coppie che festeggiano le
nozze d’oro e d’argento

Domenica 10 settembre 2017:
BOGOTÁ-CARTAGENA-ROMA

8.30 Partenza in aereo per Cartagena

10.00 Arrivo all’Aeroporto di
Cartagena

10.30 Benedizione della prima pietra
delle case per i senzatetto e
dell’Opera Talitha Qum nella Piazza
S. Francesco d’Assisi

12.00 Angelus davanti alla chiesa di
San Pietro Claver



12.15 Visita alla Casa Santuario di
San Pietro Claver

15.45 Trasferimento in elicottero
dalla Base Navale all’area portuale
del Contecar

16.30 Santa Messa nell’area portuale
del Contecar

18.30 Trasferimento in elicottero
all’Aeroporto di Cartagena

18.45 Cerimonia di congedo

19.00 Partenza in aereo per
l’Aeroporto di Roma/Ciampino

Lunedì 11 settembre 2017: ROMA

12.40 Arrivo all’Aeroporto di Roma/
Ciampino

Fuso Orario



Roma: +2h UTC

Bogotá: -5h UTC

Villavicencio: -5h UTC

Medellín: -5h UTC

Cartagena: -5h UTC

Incontro con le autorità al
palazzo presidenziale di Bogotà

Saluto cordialmente il Signor
Presidente della Colombia, Dottor
Juan Manuel Santos, e lo ringrazio
per il suo gentile invito a visitare
questa Nazione in un momento
particolarmente importante della sua
storia; saluto i membri del Governo
della Repubblica e del Corpo
Diplomatico. E, in voi,
Rappresentanti della società civile,
desidero salutare affettuosamente



tutto il popolo colombiano, in questi
primi momenti del mio Viaggio
Apostolico.

Vengo in Colombia sulle orme dei
miei Predecessori, il beato Paolo VI e
san Giovanni Paolo II, e come loro mi
muove il desiderio di condividere
con i miei fratelli colombiani il dono
della fede, che tanto fortemente si è
radicato in queste terre, e la
speranza che palpita nel cuore di
tutti. Solo così, con fede e speranza, si
possono superare le numerose
difficoltà del cammino e costruire un
Paese che sia Patria e casa per tutti i
colombiani.

La Colombia è una Nazione
benedetta in moltissimi modi; la
natura prodiga non solo lascia
ammirati per la sua bellezza, ma
invita anche ad aver cura con
rispetto della sua biodiversità. La
Colombia è il secondo Paese del
mondo per biodiversità e,



percorrendolo, si può gustare e
vedere com’è stato buono il Signore
(cfr Sal 33,9) a regalarvi una così
immensa varietà di flora e fauna
nelle sue selve piovose, nelle sue
lande, nel Chocó, nei faraglioni di
Cali e nelle montagne come quelle
della Macarena e in tanti altri luoghi.
Ugualmente esuberante è la sua
cultura; e, ciò che è più importante,
la Colombia è ricca per la qualità
umana della sua gente, uomini e
donne di spirito accogliente e buono;
persone tenaci e coraggiose per
superare gli ostacoli.

Questo incontro mi offre
l’opportunità di esprimere
l’apprezzamento per gli sforzi
compiuti, negli ultimi decenni, per
porre fine alla violenza armata e
trovare vie di riconciliazione.
Nell’ultimo anno certamente si è
progredito in modo particolare; i
passi avanti fanno crescere la
speranza, nella convinzione che la



ricerca della pace è un lavoro sempre
aperto, un compito che non dà tregua
e che esige l’impegno di tutti. Lavoro
che ci chiede di non venir meno nello
sforzo di costruire l’unità della
nazione e, malgrado gli ostacoli, le
differenze e i diversi approcci sul
modo di raggiungere la convivenza
pacifica, persistere nella lotta per
favorire la cultura dell’incontro, che
esige di porre al centro di ogni
azione politica, sociale ed economica
la persona umana, la sua altissima
dignità, e li rispetto del bene
comune. Che questo sforzo ci faccia
rifuggire da ogni tentazione di
vendetta e ricerca di interessi solo
particolari e a breve termine. Poco fa
abbiamo udito cantare: “percorrere il
cammino ha bisogno del suo
tempo”… Un lungo termine. Quanto
più difficile è il cammino che
conduce alla pace e all’intesa, tanto
più impegno dobbiamo mettere nel
riconoscere l’altro, sanare le ferite e
costruire ponti, nello stringere



legami e aiutarci a vicenda (cfr Esort.
ap. Evangelii gaudium, 67).

Il motto di questo Paese recita:
«Libertà e Ordine». In queste due
parole è racchiuso tutto un
insegnamento. I cittadini devono
essere stimati nella loro libertà e
protetti con un ordine stabile. Non è
la legge del più forte, ma la forza
della legge, quella che è approvata da
tutti, a reggere la convivenza
pacifica. Occorrono leggi giuste che
possano garantire tale armonia e
aiutare a superare i conflitti che
hanno distrutto questa Nazione per
decenni; leggi che non nascono
dall’esigenza pragmatica di ordinare
la società bensì dal desiderio di
risolvere le cause strutturali della
povertà che generano esclusione e
violenza. Solo così si guarisce da una
malattia che rende fragile e indegna
la società e la lascia sempre sulla
soglia di nuove crisi. Non



dimentichiamo che l’ingiustizia è la
radice dei mali sociali (cfr ibid., 202).

In questa prospettiva, vi incoraggio a
rivolgere lo sguardo a tutti coloro che
oggi sono esclusi ed emarginati dalla
società, quelli che non contano per la
maggioranza e sono tenuti indietro e
in un angolo. Tutti siamo necessari
per creare e formare la società.
Questa non si fa solo con alcuni di
“sangue puro”, ma con tutti. E qui sta
la grandezza e la bellezza di un
Paese: nel fatto che tutti sono accolti
e tutti sono importanti; come questi
bambini, che con la loro spontaneità
hanno voluto rendere questo
protocollo molto più umano. Quindi,
tutti siamo importanti. Nella
diversità sta la ricchezza. Penso a
quel primo viaggio di san Pietro
Claver da Cartagena fino a Bogotá
solcando il [fiume] Magdalena: la sua
meraviglia è la nostra. Ieri e oggi,
fissiamo lo sguardo sulle diverse
etnie e gli abitanti delle zone più



remote, sui contadini. La fissiamo sui
più deboli, su quanti sono sfruttati e
maltrattati, su quelli che non hanno
voce perché ne sono stati privati, o
non l’hanno avuta, o non è loro
riconosciuta. Fissiamo lo sguardo
anche sulla donna, sul suo apporto, il
suo talento, il suo essere “madre” nei
suoi diversi compiti. La Colombia ha
bisogno della partecipazione di tutti
per aprirsi al futuro con speranza.

La Chiesa, fedele alla sua missione, è
impegnata per la pace, la giustizia e il
bene comune. E’ consapevole che i
principi evangelici costituiscono una
dimensione significativa del tessuto
sociale colombiano e per questo
possono contribuire molto alla
crescita del Paese; in modo speciale il
sacro rispetto della vita umana,
soprattutto la più debole e indifesa, è
una pietra angolare nella costruzione
di una società libera dalla violenza.
Inoltre, non possiamo non mettere in
risalto l’importanza sociale della



famiglia, sognata da Dio come il
frutto dell’amore degli sposi, «luogo
dove si impara a convivere nella
differenza e ad appartenere ad
altri» (ibid., 66). E, per favore, vi
chiedo di ascoltare i poveri, quelli
che soffrono. Guardateli negli occhi e
lasciatevi interrogare in ogni
momento dai loro volti solcati di
dolore e dalle loro mani supplicanti.
Da loro si imparano autentiche
lezioni di vita, di umanità, di dignità.
Perché loro, che gemono in catene,
comprendono le parole di colui che
morì sulla croce – come recita il
vostro inno nazionale.

Signore e Signori, avete dinanzi a voi
una bella e nobile missione, che è al
tempo stesso un difficile compito.
Risuona nel cuore di ogni
colombiano lo spirito del gran
compatriota Gabriel García Marquez:
«Tuttavia, davanti all’oppressione, il
saccheggio e l’abbandono, la nostra
risposta è la vita. Né diluvi né



pestilenze, né fame né cataclismi, e
nemmeno le guerre infinite lungo
secoli e secoli hanno potuto ridurre il
tenace vantaggio della vita sulla
morte. Un vantaggio che aumenta e
accelera». E’ dunque possibile –
continua lo scrittore – «una nuova e
travolgente utopia della vita, dove
nessuno possa decidere per gli altri
persino il modo di morire, dove
davvero sia certo l’amore e sia
possibile la felicità, e dove le stirpi
condannate a cent’anni di solitudine
abbiano infine e per sempre una
seconda opportunità sulla
terra» (Discorso in occasione del
Premio Nobel, 1982).

Molto è il tempo passato nell’odio e
nella vendetta… La solitudine di
stare sempre gli uni contro gli altri si
conta ormai a decenni e sa di
cent’anni; non vogliamo che
qualsiasi tipo di violenza restringa o
annulli ancora una sola vita. E ho
voluto venire fino a qui per dirvi che



non siete soli, che siamo tanti a
volervi accompagnare in questo
passo; questo viaggio vuole essere un
incitamento per voi, un contributo
che spiani un po’ il cammino verso la
riconciliazione e la pace.

Siete presenti nelle mie preghiere.
Prego per voi, per il presente e per il
futuro della Colombia. Grazie.

Visita alla Cattedrale di Bogotà

Il Santo Padre si è trasferito in auto
alla Cattedrale di Bogotá.

Dopo un giro della Piazza Bolívar e la
consegna delle Chiavi della Città da
parte del Sindaco, il Papa si è recato
in Cattedrale dove è stato accolto dal
Cardinale Primate di Colombia
Rubén Salazar Gómez e dal Capitolo
Metropolitano che gli presentano le



Reliquie di Santa Elisabetta
d’Ungheria.

Il Santo Padre ha attraversato la
navata centrale e ha raggiunto
l’Altare dove è stato collocato il
quadro di “Nuestra Señora de
Chiquinquirá”. Erano presenti circa
tremila fedeli.

Dopo aver sostato in preghiera
silenziosa, Papa Francesco ha
deposto un Rosario davanti all’effige
della Vergine e, dopo aver apposto la
sua firma sul Libro d’Onore, si è
recato a piedi al Palazzo Cardinalizio,
attraverso la “Capilla del Sagrario”,
dove ha saluta individualmente i
membri del Comitato Organizzatore
e i loro familiari.

Riportiamo di seguito il testo della
Firma del Papa sul Libro d’Onore:

Firma sul Libro d’Onore



"Desde esta Catedral Primada le pido
a la Inmaculada Virgen María que no
deje de guiar y cuidar a sus hijos
colombianos y que siempre los mire
con sus ojos misericordiosos".

Benedizione dei fedeli

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Vi saluto con grande gioia e vi
ringrazio per il caloroso benvenuto.
«In qualunque casa entriate, prima
dite: “Pace a questa casa!”. Se vi sarà
un figlio della pace, la vostra pace
scenderà su di lui, altrimenti
ritornerà su di voi» (Lc 10,5-6).

Oggi entro in questa casa che è la
Colombia dicendovi: “La pace sia con
voi!”. [Rispondono: “E con il tuo
spirito”] Questa era l’espressione di
saluto di ogni ebreo e anche di Gesù.
Ho desiderato venire fin qui come



pellegrino di pace e di speranza, e
desidero vivere questi momenti di
incontro con gioia, ringraziando Dio
per tutto il bene che ha compiuto in
questa Nazione, nella vita di ogni
persona.

Vengo anche per imparare; sì,
imparare da voi, dalla vostra fede,
dalla vostra fortezza di fronte alle
avversità. Voi sapete che il vescovo, il
sacerdote devono imparare dal loro
popolo: per questo io vengo a
imparare, a imparare da voi. Sono
vescovo, ma vengo a imparare. Avete
vissuto momenti difficili e bui, però il
Signore è vicino a voi, nel cuore di
ogni figlio e figlia di questo Paese.
Lui non è selettivo, non esclude
nessuno, il Signore abbraccia tutti; e
tutti – ascoltate! – tutti siamo
importanti e necessari per Lui.
Durante questi giorni vorrei
condividere con voi la verità più
importante: che Dio ci ama con
amore di Padre e vi incoraggia a



continuare a cercare e a desiderare
la pace, quella pace che è autentica e
duratura. Dio ci ama con amore di
Padre. Ripetiamo insieme: “Dio ci
ama con amore di Padre”. Grazie!

Bene. Io avevo scritto qui: “Vedo qui
molti giovani”. Ma anche se avessi gli
occhi bendati so che questa bella
confusione la possono fare solo i
giovani! Bene… voi giovani – adesso
mi rivolgo a voi – siete venuti da ogni
parte del Paese: cachacos(originari di
Bogotá), costeños (abitanti della
costa), paisas (della regione di 
Antioquia, Caldas, Risaralda e 
Quindío), vallunos(dalla Valle del
Cauca) e llaneros (dalle pianure). Per
me è sempre motivo di gioia
incontrarmi con i giovani. In questo
giorno vi dico: per favore, tenete viva
la gioia, perché è segno del cuore
giovane, del cuore che ha incontrato
il Signore. E se voi mantenete viva
questa gioia con Gesù, nessuno ve la
può togliere, nessuno (cfr Gv 16,22)!

https://es.wikipedia.org/wiki/Antioquia
https://es.wikipedia.org/wiki/Caldas
https://es.wikipedia.org/wiki/Risaralda
https://es.wikipedia.org/wiki/Quind%C3%ADo


Ma, nel dubbio, vi consiglio: non
lasciatevela rubare, abbiate cura di
tale gioia che tutto unifica nel sapersi
amati dal Signore. Perché, come
abbiamo detto all’inizio, Dio ci ama…
com’era? [rispondono: “Dio ci ama
con cuore di Padre”]. Di nuovo!
[rispondono: “Dio ci ama con cuore
di Padre”]. E questo è il principio
della gioia. Il fuoco dell’amore di
Cristo rende traboccante questa gioia
ed è sufficiente per incendiare il
mondo intero. Che cosa dunque
potrebbe impedirvi di cambiare
questa società, come volete fare? Non
temete il futuro! Osate sognare
grandi cose! A questo grande sogno,
oggi vi voglio invitare. Per favore,
non fate cose “terra terra”, no: volate
in alto e sognate grandi cose!

Voi giovani avete una speciale
sensibilità per riconoscere la
sofferenza degli altri; è interessante:
voi vi rendete conto subito. Il
volontariato del mondo intero si



nutre di migliaia di voi che siete
capaci di mettere a disposizione il
vostro tempo, di rinunciare alle
vostre comodità, a progetti centrati
su voi stessi, per lasciarvi
commuovere dalle necessità dei più
fragili e dedicarvi a loro. Ma può
anche succedere che siete nati in
ambienti dove la morte, il dolore, la
divisione sono penetrate tanto a
fondo da lasciarvi quasi nauseati e
come anestetizzati dal dolore: per
questo vi voglio dire: lasciate che le
sofferenze dei vostri fratelli
colombiani vi facciano muovere! E
aiutate noi anziani a non abituarci al
dolore e all’abbandono. Abbiamo
bisogno di voi, aiutateci a non
abituarci al dolore e all’abbandono.

Anche voi, ragazzi e ragazze, che
vivete in ambienti complessi, con
realtà diverse e situazioni familiari le
più varie, vi siete abituati a vedere
che nel mondo non tutto è bianco o
nero; che la vita quotidiana si risolve



in un’ampia gamma di differenti
tonalità di grigio, è vero. Però questo
vi può esporre al rischio: al rischio di
cadere in un’atmosfera di
relativismo, mettendo in disparte
quella potenzialità che hanno i
giovani di comprendere il dolore di
coloro che hanno sofferto. Voi avete
la capacità non solo di giudicare, di
segnalare errori, perché ve ne
rendete conto subito, ma anche
quell’altra capacità bella e
costruttiva: quella di comprendere.
Comprendere che anche dietro un
errore – poiché dobbiamo parlarci
chiaro: l’errore è errore e non
bisogna mascherarlo –, voi siete
capaci di comprendere che anche
dietro un errore c’è un’infinità di
ragioni, di attenuanti. Quanto ha
bisogno di voi la Colombia per
mettersi nei panni di quelli che molte
generazioni fa non hanno potuto o
saputo farlo, o non azzeccarono il
modo giusto per riuscire a
comprendere!



A voi, giovani, risulta molto facile 
incontrarsi. Vi è facile incontrarvi. E
qui ho una domanda: qui vi siete
incontrati tutti, da che ora siete
qui?... [rispondono] Vedete, che siete
coraggiosi? Per voi è molto facile
incontrarvi: vi basta, per incontrarvi,
un avvenimento come questo, un
buon caffè, una bibita o qualunque
cosa come pretesto per far nascere
l’incontro. Perché qualunque cosa è
un pretesto per un incontro. I
giovani si ritrovano nella musica,
nell’arte... Persino una finale, una
partita tra l’Atlético Nacional e
l’América di Cali diventa occasione
per stare insieme! Voi, avete questa
facilità di incontrarvi, e per questo
potete insegnarci, a noi grandi, che la
cultura dell’incontro non significa
pensare, vivere o reagire tutti nello
stesso modo, no, non è questo. La
cultura dell’incontro significa sapere
che al di là delle nostre differenze
siamo tutti parte di qualcosa di
grande che ci unisce e ci trascende,



siamo parte di questo meraviglioso
Paese. Aiutateci a entrare in pieno,
noi grandi, in questa cultura
dell’incontro che voi praticate così
bene!

Inoltre, la vostra giovinezza vi rende
anche capaci di qualcosa di molto
difficile nella vita: perdonare.
Perdonare coloro che ci hanno ferito;
è notevole vedere come voi non vi
lasciate invischiare da vecchie storie,
come guardate in modo strano
quando noi adulti ripetiamo fatti di
divisione semplicemente perché
siamo attaccati a dei rancori. Voi ci
aiutate in questo intento di lasciarci
alle spalle quello che ci ha offeso, nel
guardare avanti senza l’ostacolo
dell’odio, perché voi ci fate vedere
tutta la realtà che abbiamo davanti,
tutta la Colombia che desidera
crescere e continuare a svilupparsi;
quella Colombia che ha bisogno di
tutti e che noi anziani dobbiamo
consegnare a voi.



E precisamente per questa capacità
di perdonare [voi giovani] affrontate
l’enorme sfida di aiutarci a risanare
il nostro cuore. Ascoltate quello che
vi chiedo: aiutarci a guarire il nostro
cuore. Lo diciamo tutti insieme? [lo
ripetono] E’ un aiuto che vi chiedo: di
contagiarci con la giovanile
speranza, la speranza che è sempre
disposta a concedere agli altri una
seconda opportunità. Gli ambienti di
disperazione e incredulità fanno
ammalare l’anima, ambienti in cui
non si trovano vie d’uscita ai
problemi, anzi, dove si boicottano
quelli che cercano di trovarle, e
danneggiano la speranza di cui ogni
comunità ha bisogno per andare
avanti. Che le vostre aspirazioni e
progetti diano ossigeno alla Colombia
e la riempiano di salutari utopie.
Giovani, sognate, muovetevi,
sappiate rischiare, guardate la vita
con un sorriso nuovo, andate avanti!
Non abbiate paura!



Solo così troverete il coraggio di 
scoprire il Paese che si nasconde
dietro le montagne: quello che va
oltre i titoli dei giornali e non rientra
nelle preoccupazioni quotidiane
perché è tanto lontano. Quel Paese
che non si vede e che fa parte di
questo corpo sociale che ha bisogno
di noi: voi giovani siete capaci di
scoprire la Colombia profonda. I
cuori dei giovani sono stimolati
davanti alle grandi sfide. Quanta
bellezza naturale da contemplare
senza necessità di sfruttarla! Quanti
giovani come voi hanno bisogno
della vostra mano tesa, della vostra
spalla per intravedere un futuro
migliore!

Oggi ho voluto vivere questo
momento con voi; sono sicuro che in
voi c’è il potenziale necessario per 
costruire – costruire! – la nazione che
abbiamo sempre sognato. I giovani
sono la speranza della Colombia e
della Chiesa; nel loro camminare e



nei loro passi scorgiamo quelli di
Gesù, Messaggero della Pace, di Colui
che sempre ci porta buone notizie.

Mi rivolgo ora a tutti voi, cari fratelli
e sorelle di questo amato Paese:
bambini, giovani, adulti e anziani,
voi che desiderate essere portatori di
speranza; che le difficoltà non vi
opprimano, che la violenza non vi
abbatta, che il male non vi vinca.
Crediamo che Gesù, con il suo amore
e la sua misericordia che rimangono
per sempre, ha vinto il male, ha vinto
il peccato e la morte. Lo ripetiamo?
[ripetono] Basta solo andargli
incontro. Andate incontro a Gesù! Vi
invito all’impegno – non al risultato
compiuto – all’impegno. A cosa vi
invito? [rispondono: “all’impegno”] E
cos’è che non dovete aspettarvi?
[rispondono: “il risultato compiuto”]
Bene, congratulazioni! Allora,
prendetevi questo impegno per il
rinnovamento della società, perché
sia giusta, stabile, feconda. Da questo



luogo, vi incoraggio a confidare nel
Signore, che è l’unico che ci sostiene,
l’unico che ci incoraggia per poter
contribuire alla riconciliazione e alla
pace.

Vi abbraccio tutti e ciascuno, tutti
quelli che siete qui, i malati, i più
poveri, gli emarginati, i bisognosi, gli
anziani, quelli che sono a casa... tutti;
tutti siete nel mio cuore. E prego Dio
che vi benedica. E, per favore, non
dimenticatevi di pregare per me.
Grazie mille!

Prima di andarmene, se voi volete, vi
do la benedizione. Preghiamo tutti
insieme la Vergine: “Ave Maria…”.

Incontro con i Vescovi presso il
palazzo cardinalizio di Bogotà

La pace sia con voi



Così il Risorto salutò il suo piccolo
gregge dopo aver vinto la morte; e
così consentitemi di salutarvi in
questo modo all’inizio del mio
viaggio.

Vi ringrazio per le parole di
benvenuto. Sono contento perché i
primi passi che compio in questo
Paese mi portano a incontrare voi,
Vescovi della Colombia, per
abbracciare in voi tutta la Chiesa
colombiana e per stringere la vostra
gente al mio cuore di Successore di
Pietro. Vi ringrazio moltissimo per il
vostro ministero episcopale, che vi
prego di continuare ad esercitare con
rinnovata generosità. Rivolgo un
particolare saluto ai Vescovi emeriti,
incoraggiandoli a continuare a
sostenere, con la preghiera e con la
presenza discreta, la Sposa di Cristo
alla quale si sono generosamente
donati.



Vengo per annunciare Cristo e per
compiere nel suo nome un cammino
di pace e di riconciliazione. Cristo è
la nostra pace! Egli ci ha riconciliati
con Dio e tra di noi!

Sono convinto che la Colombia abbia
qualcosa di originale, qualcosa di
molto originale che richiama
fortemente l’attenzione: non è mai
stata una meta completamente
realizzata, né una destinazione
totalmente raggiunta, né un tesoro
totalmente posseduto. La sua
ricchezza umana, le sue abbondanti
risorse naturali, la sua cultura, la sua
luminosa sintesi cristiana, il
patrimonio della sua fede e la
memoria dei suoi evangelizzatori, la
gioia spontanea e senza riserve della
sua gente, l’impagabile sorriso della
sua gioventù, la sua originale fedeltà
al Vangelo di Cristo e alla sua Chiesa
e, soprattutto, il suo indomabile
coraggio di resistere alla morte, non
solo annunciata, ma molte volte



seminata: tutto questo viene sottratto
– come fa il fiore della mimosa nel
giardino, che ha come un pudore –
diciamo che si nasconde, a quelli che
si presentano come stranieri bramosi
di soggiogarla, di dominarla, mentre,
all’opposto, si offre generosamente a
chi tocca il suo cuore con la
mansuetudine del pellegrino. La
Colombia è così.

Per questo, come pellegrino, mi
rivolgo alla vostra Chiesa. Sono
vostro fratello, desideroso di
condividere Cristo Risorto, per il
quale nessun muro è eterno, nessuna
paura è indistruttibile, nessuna piaga
è incurabile.

Non sono il primo Papa che vi parla
nella vostra casa. Due dei miei più
grandi predecessori sono stati ospiti
qui: il beato Paolo VI, che venne poco
dopo la conclusione del Concilio
Vaticano II per incoraggiare
l’attuazione collegiale del mistero



della Chiesa in America Latina; e san
Giovanni Paolo II nella sua
memorabile visita apostolica del
1986. Le parole di ambedue sono una
risorsa permanente, le indicazioni
che delinearono e la stupenda sintesi
che offrirono sul nostro ministero
episcopale costituiscono un
patrimonio da custodire. Non sono
“invecchiati”. Vorrei che quanto vi
dico venga recepito in continuità con
quello che essi hanno insegnato.

Custodi e sacramento del primo
passo

«Fare il primo passo» è il motto della
mia visita e anche per voi questo è il
mio primo messaggio. Sapete bene
che Dio è il Signore del primo passo.
Egli ci anticipa sempre. Tutta la Sacra
Scrittura parla di Dio come esiliato
da Sé stesso per amore. E’ stato così
quando vi erano solo tenebre, caos e,
uscendo da Sé, Egli fece in modo che
tutto venisse ad essere (cfr Gen 1,1 –



2,4); è stato così quando Egli
passeggiava nel giardino delle
origini, e si accorse della nudità della
sua creatura (cfr Gen 3,8-9); è stato
così quando, pellegrino, Egli sostò
nella tenda di Abramo, lasciandogli
la promessa di una insperata
fecondità (cfr Gen18,1-10); è stato così
quando si presentò a Mosè
affascinandolo, quando non aveva
più altro orizzonte che quello di
pascolare le pecore di suo suocero
(cfr Es 3,1-2); è stato così quando non
tolse lo sguardo dalla sua amata
Gerusalemme, neppure quando si
prostituiva sul marciapiede
dell’infedeltà (cfr Ez 16,15); è stato
così quando emigrò con la sua gloria
verso il suo popolo esiliato nella
schiavitù (cfr Es 10,18-19).

E, nella pienezza del tempo, Egli volle
rivelare il vero nome del primo
passo, del suo primo passo. Si chiama
Gesù ed è un passo irreversibile.
Proviene dalla libertà di un amore



che tutto precede. Perché il Figlio,
Egli stesso, è la vivente espressione di
tale amore. Coloro che lo
riconoscono e lo accolgono ricevono
in eredità il dono di essere introdotti
nella libertà di poter compiere
sempre in Lui questo primo passo,
non hanno paura di perdersi se
escono da sé stessi, perché
possiedono la garanzia dell’amore
che promana dal primo passo di Dio,
una bussola che impedisce loro di
perdersi.

Custodite dunque, con santo timore e
con commozione, quel primo passo
di Dio verso di voi e, per mezzo del
vostro ministero, verso la gente che
vi è stata affidata, nella
consapevolezza di essere voi stessi
sacramento vivente di quella libertà
divina che non ha paura di uscire da
sé stessa per amore, che non teme di
impoverirsi mentre si dona, che non
ha necessità di altra forza che
l’amore.



Dio ci precede, siamo tralci e non
siamo la vite. Pertanto, non fate
tacere la voce di Colui che ci ha
chiamati, e non pensate che siano la
somma delle vostre povere virtù o le
lusinghe dei potenti di turno ad
assicurare il risultato della missione
che Dio vi ha affidato. Al contrario,
mendicate, mendicate nella
preghiera quando non potete né
dare, né darvi, perché abbiate
qualcosa da offrire a quelli che si
accostano costantemente al vostro
cuore di Pastori. La preghiera nella
vita del Vescovo è la linfa vitale che
passa attraverso la vite, senza la
quale il tralcio marcisce diventando
infecondo. Pertanto, lottate con Dio, e
più ancora nella notte della sua
assenza, finché Egli non vi benedica
(cfr Gen 32,25-27). Le ferite di questa
quotidiana e prioritaria battaglia
nella preghiera saranno fonte di
risanamento per voi; sarete feriti da
Dio per diventare capaci di curare.



Rendere visibile la vostra identità
di sacramento del primo passo di
Dio

Di fatto, rendere tangibile l’identità
di sacramento del primo passo di
Dio, esigerà un continuo esodo
interiore. «Non vi è infatti invito più
efficace ad amare che essere primi
nell’amare» (Agostino, De cat. rud., I,
4.7, 26: PL 40), e, pertanto, nessun
ambito della missione episcopale può
prescindere da questa libertà di
compiere il primo passo. La
condizione di possibilità per
l’esercizio del ministero apostolico è
la disposizione ad avvicinarsi a Gesù
lasciando alle spalle «ciò che siamo
stati, perché possiamo essere ciò che
non eravamo» (Id., En. in ps.,
121,12:PL 36).

Vi raccomando di vigilare non solo
individualmente ma anche
collegialmente, docili allo Spirito
Santo, su questo permanente punto



di partenza. Senza questo nucleo i
lineamenti del Maestro
illanguidiscono sul volto dei
discepoli, la missione si blocca e
diminuisce la conversione pastorale,
che non è altro che dare risposta
all’urgenza dell’annuncio del Vangelo
della gioia oggi, domani e il giorno
seguente (cfr Lc 13,33), zelo che
consumò il Cuore di Gesù lasciandolo
senza nido né riparo, dedito
unicamente al compimento fino alla
fine della volontà del Padre (cfr Lc
9,58.62). Quale altro futuro possiamo
perseguire? A quale altra dignità
possiamo aspirare?

Non misuratevi con il metro di quelli
che vorrebbero che foste solo una
casta di funzionari piegati alla
dittatura del presente. Abbiate
invece sempre fisso lo sguardo
nell’eternità di Colui che vi ha scelti,
pronti ad accogliere il decisivo
giudizio delle sue labbra.



Nella complessità del volto di questa
Chiesa colombiana, è molto
importante preservare la singolarità
delle sue differenti e legittime forze,
le sensibilità pastorali, le peculiarità
regionali, le memorie storiche, le
ricchezze delle peculiari esperienze
ecclesiali. La Pentecoste permette
che tutti ascoltino nella propria
lingua. Per tale ragione, cercate con
perseveranza la comunione tra voi.
Non stancatevi di costruirla
attraverso il dialogo franco e
fraterno, condannando come la peste
i progetti nascosti. Siate solleciti nel
compiere il primo passo l’uno verso
l’altro. Anticipatevi nella
disponibilità a comprendere le
ragioni dell’altro. Lasciatevi
arricchire da quello che l’altro può
offrirvi e costruite una Chiesa che
offra a questo Paese una
testimonianza eloquente di quanto si
può progredire quando si è disposti a
non rimanere nelle mani di pochi. Il
ruolo delle Provincie Ecclesiastiche



in rapporto allo stesso messaggio di
evangelizzazione è fondamentale,
perché sono diverse e armonizzate le
voci che lo proclamano. Per questo,
non accontentatevi di un mediocre
impegno minimo, che lasci i
rassegnati nella tranquilla quiete
della loro impotenza, mentre al
tempo stesso placa quelle speranze
che avrebbero bisogno del coraggio
di essere riposte più sulla forza di
Dio che sulla propria debolezza.

Riservate una particolare sensibilità
per le radici afro-colombiane della
vostra gente, che tanto
generosamente hanno contribuito a
disegnare il volto di questa terra.

Toccare la carne del corpo di
Cristo

Vi invito a non avere paura di
toccare la carne ferita della vostra
storia e della storia della vostra
gente. Fatelo con umiltà, senza la
vana pretesa di protagonismo e con il



cuore indiviso, libero da
compromessi o servilismi. Solo Dio è
il Signore e la nostra anima di Pastori
non si deve sottomettere a
nessun’altra causa.

La Colombia ha bisogno del vostro
sguardo, lo sguardo proprio, tipico di
Vescovi, per sostenerla nel coraggio
del primo passo verso la pace
definitiva, la riconciliazione, verso il
ripudio della violenza come metodo,
il superamento delle disuguaglianze
che sono la radice di tante
sofferenze, la rinuncia alla strada
facile ma senza uscita della
corruzione, il paziente e
perseverante consolidamento della 
res publica, che richiede il
superamento della miseria e della
disuguaglianza.

Si tratta ovviamente di un compito
arduo ma irrinunciabile: la strada è
ripida e le soluzioni non sono ovvie.
Dall’altezza di Dio, che è la croce del



suo Figlio, otterrete la forza; con
l’umile lucina degli occhi del Risorto
percorrerete la via; ascoltando la
voce dello Sposo che sussurra al
cuore, riceverete i criteri per
discernere di nuovo, in ogni
incertezza, la giusta direzione.

Uno dei vostri illustri letterati scrisse
parlando di uno dei suoi mitici
personaggi: «Non immaginavo che
fosse più facile iniziare una guerra
che concluderla» (Gabriel García
Márquez, Cent’anni di solitudine, cap.
9). Tutti sappiamo che la pace esige
dagli uomini un coraggio morale
diverso. La guerra deriva da quanto
di più basso c’è nel nostro cuore, la
pace invece ci spinge ad essere più
grandi di noi stessi. Poi, lo scrittore
aggiungeva: «Non pensavo che ci
sarebbero volute tante parole per
spiegare quello che si provava nella
guerra, in realtà ne bastava una sola:
paura» (ibid., cap. 10). Non è
necessario che vi parli di tale paura,



di questa radice avvelenata, frutto
amaro e nefasta eredità di ogni
conflitto. Desidero incoraggiarvi a
continuare a credere che si può agire
diversamente, ricordando che non
avete ricevuto uno spirito da schiavi
per ricadere nella paura; lo stesso
Spirito testimonia che siete figli
destinati alla libertà della gloria ad
essi riservata (cfr Rm 8,15-16).

Voi vedete con i vostri occhi e
conoscete come pochi la
deformazione del volto di questo
Paese, siete custodi degli elementi
fondamentali che lo rendono uno,
nonostante le sue lacerazioni.
Proprio per questo, la Colombia ha
bisogno di voi per riconoscersi nel
suo vero volto carico di speranza
malgrado le sue imperfezioni, per
perdonarsi reciprocamente
nonostante le ferite non del tutto
cicatrizzate, per credere che si può
percorrere un’altra strada anche
quando l’inerzia spinge a ripetere gli



stessi errori, per avere il coraggio di
superare quanto può renderla
miserabile nonostante i suoi tesori.

Vi incoraggio – questo lo sento come
un dovere, mi viene dall’anima,
sento di dirlo –, abbiate il coraggio –
voglio proprio trasmettervi questo
coraggio –, vi incoraggio a non
stancarvi di fare di ciascuna delle
vostre Chiese un grembo di luce,
capace di generare le nuove creature
di cui questa terra ha bisogno.
Rifugiatevi nell’umiltà della vostra
gente per rendervi conto delle loro
segrete risorse umane e di fede,
ascoltate quanto la loro spogliata
umanità brama grazie alla dignità
che soltanto il Risorto può conferire.
Non abbiate paura di migrare dalle
vostre apparenti certezze alla ricerca
della vera gloria di Dio, che è l’uomo
vivente. Coraggio! Vi incoraggio in
questo cammino.

La parola della riconciliazione



Molti possono contribuire alla sfida
di questa Nazione, ma la vostra
missione è peculiare. Voi non siete
tecnici né politici, siete Pastori. Cristo
è la parola di riconciliazione scritta
nei vostri cuori e avete la forza di
poterla pronunciare non solo sui
pulpiti, nei documenti ecclesiali o
negli articoli dei periodici, ma più
ancora nel cuore delle persone, nel
segreto santuario delle loro
coscienze, nell’ardente speranza che
li attira all’ascolto della voce del cielo
che proclama: «Pace agli uomini, che
Dio ama» (Lc2,14). Voi dovete
pronunciarla con la fragile, umile,
ma invincibile risorsa della
misericordia di Dio, l’unica capace di
abbattere, di sconfiggere la cinica
superbia dei cuori autoreferenziali.

Alla Chiesa non interessa altro che la
libertà di pronunciare questa Parola,
essere libera di pronunciare questa
Parola. Non servono alleanze con
una parte o con l’altra, bensì la



libertà di parlare ai cuori di tutti.
Proprio lì avete l’autonomia e il
potere di inquietare, lì avete la
possibilità di sostenere una
inversione di rotta.

Il cuore umano, molte volte
ingannato, concepisce l’insensato
progetto di fare della vita un
continuo aumento di spazi per
depositare ciò che accumula. Ma è un
inganno. Proprio qui è necessario
che risuoni la domanda: A che serve
guadagnare il mondo intero se
rimane il vuoto nell’anima (cfr Mt
16,26)?

Dalle vostre labbra di legittimi
Pastori di Cristo, quali siete, la
Colombia ha il diritto di essere
interpellata dalla verità di Dio, che
ripete continuamente: «Dov’è tuo
fratello?» (Gen 4,9). E’ un
interrogativo che non può essere
taciuto, nemmeno quando chi lo
ascolta non può far altro che



abbassare lo sguardo, confuso, e
balbettare la propria vergogna per
averlo venduto, magari al prezzo di
qualche dose di stupefacente o un
errato concetto di ragion di Stato,
oppure per la falsa coscienza che il
fine giustifica i mezzi.

Vi prego di tenere sempre lo sguardo
fisso all’uomo concreto. Non servite
un concetto di uomo, ma la persona
umana amata da Dio, fatta di carne e
ossa, storia, fede, speranza,
sentimenti, delusioni, frustrazioni,
dolori, ferite, e vedrete che questa
concretezza dell’uomo smaschera le
fredde statistiche, i calcoli
manipolati, le strategie cieche, le
informazioni distorte, ricordandovi
che «in realtà solamente nel mistero
del Verbo incarnato trova vera luce il
mistero dell’uomo» (Gaudium et spes,
22).

Una Chiesa in missione



Tenendo conto del generoso lavoro
pastorale che già svolgete,
permettetemi di presentarvi ora
alcune ansie che porto nel mio cuore
di Pastore, desideroso di esortarvi a
essere sempre di più una Chiesa in
missione. I miei Predecessori hanno
già insistito su alcune di queste sfide:
la famiglia, la vita, i giovani, i
sacerdoti, le vocazioni, i laici, la
formazione. Nei decenni scorsi,
nonostante il grande lavoro, forse
sono diventate ancora più faticose le
risposte per rendere efficace la
maternità della Chiesa nel generare,
nutrire e accompagnare i suoi figli.

Penso alle famiglie colombiane, alla
difesa della vita dal seno materno
fino alla sua fine naturale, alla piaga
della violenza e dell’alcolismo, non di
rado diffusa nelle famiglie, alla
fragilità del vincolo matrimoniale e
l’assenza dei padri di famiglia con le
sue tragiche conseguenze di
insicurezza e orfanezza. Penso a



tanti giovani minacciati dal vuoto
dell’anima e presi dalla droga come
via di uscita, o dallo stile di vita facile
o dalla tentazione sovversiva. Penso
ai numerosi e generosi sacerdoti e
alla sfida di sostenerli nella fedele e
quotidiana scelta per Cristo e per la
Chiesa, mentre alcuni altri
continuano a portare avanti la
comoda neutralità di quelli che non
scelgono nulla per rimanere soli con
sé stessi. Penso ai fedeli laici sparsi in
tutte le Chiese particolari, che
resistono faticosamente nel lasciarsi
radunare da Dio che è comunione,
anche quando non pochi proclamano
il nuovo dogma dell’egoismo e della
morte di ogni solidarietà. E queste
sono parole che occorrerebbe
togliere dal dizionario. Penso
all’immenso sforzo di tutti per
approfondire la fede e renderla luce
viva per i cuori e lampada per fare il
primo passo.



Non vi porto ricette né veglio
lasciarvi una lista di compiti. In
fondo vorrei pregarvi che,
realizzando in comunione la vostra
gravosa missione di Pastori in
Colombia, conserviate la serenità.
Non so se dirvelo ora, però, se
esagero, perdonatemi, ma mi viene
in mente che questa è una virtù di
cui c’è più bisogno: conservate la
serenità. Non perché voi non
l’abbiate, ma è che c’è bisogno di
averne di più. Sapete bene che di
notte il maligno continua a seminare
zizzania, ma abbiate la pazienza del
Padrone del campo, confidando nella
buona qualità dei vostri semi.
Imparate dalla sua longanimità e
magnanimità. I suoi tempi sono
lunghi perché è smisurato il suo
sguardo d’amore. Quando l’amore è
scarso, il cuore diventa impaziente,
turbato dall’ansia di fare cose,
divorato dalla paura di aver fallito.
Credete soprattutto nell’umiltà del
seme di Dio. Fidatevi della potenza



nascosta del suo lievito. Orientate il
cuore al fascino stupendo che attrae
e fa vendere tutto pur di possedere
quel tesoro divino.

In effetti, che cosa di più forte potete
offrire alla famiglia colombiana della
forza umile del Vangelo dell’amore
generoso che unisce l’uomo e la
donna, rendendoli immagine
dell’unione di Cristo con la Chiesa,
messaggeri e custodi della vita? Le
famiglie hanno bisogno di sapere che
in Cristo possono diventare alberi
frondosi capaci di offrire ombra, di
dare frutto in ogni stagione
dell’anno, di ospitare la vita tra i loro
rami. Sono molti oggi quelli che
rendono omaggio ad alberi senza
ombra, infecondi, a rami privi di
nidi. Per voi, il punto di partenza sia
la testimonianza gioiosa che la
felicità sta altrove.

Che cosa potete offrire ai vostri
giovani? Loro vogliono sentirsi



amati, diffidano di quelli che li
sottovalutano, chiedono coerenza
limpida e aspettano di essere
coinvolti. Accoglieteli, pertanto, con
il cuore di Cristo e aprite loro spazi
nella vita delle vostre Chiese. Non
partecipate ad alcun negoziato che
svenda le loro speranze. Non abbiate
paura di alzare serenamente la voce
per ricordare a tutti che una società
che si lascia sedurre dal miraggio del
narcotraffico trascina sé stessa in
quella metastasi morale che
mercanteggia l’inferno e semina
dovunque la corruzione, e nello
stesso tempo ingrassa i paradisi
fiscali.

Che cosa potete dare ai vostri
sacerdoti? Il primo dono è quello
della vostra paternità, che assicuri
che la mano che li ha generati e unti
non sia ritirata dalla loro vita.
Viviamo nell’era dell’informatica e
non ci è difficile raggiungere i nostri
sacerdoti in tempo reale con qualche



programma di messaggi. Ma il cuore
di un padre, di un Vescovo, non può
limitarsi a comunicare col suo
presbiterio in maniera precaria,
impersonale ed esteriore. Non può
lasciare il cuore del Vescovo la
preoccupazione, la sana inquietudine
su dove vivono i suoi sacerdoti.
Vivono veramente secondo Gesù? O
si sono improvvisati altre sicurezze
come la stabilità economica,
l’ambiguità morale, la doppia vita o
l’aspirazione miope alla carriera? I
sacerdoti hanno necessità, urgente e
vitale, della vicinanza fisica e
affettiva del loro Vescovo. Hanno
bisogno di sentire che hanno un
padre.

Sulle spalle dei sacerdoti pesa spesso
la fatica del lavoro quotidiano della
Chiesa. Essi sono in prima linea,
continuamente circondati dalla gente
che, abbattuta, cerca in loro il volto
del Pastore. La gente si avvicina e
bussa alla porta del loro cuore. Essi



devono dare da mangiare alle folle e
il cibo di Dio non è mai una proprietà
di cui si può disporre senz’altro. Al
contrario, proviene solamente
dall’indigenza messa a contatto con
la bontà divina. Congedare la folla e
cibarsi del poco che si può
indebitamente fare proprio è una
tentazione permanente (cfr Lc 9,13).

Vigilate pertanto sulle radici
spirituali dei vostri sacerdoti.
Conduceteli continuamente a quella 
Cesarea di Filippo dove, dalle origini
del Giordano di ciascuno, possano
sentire nuovamente la domanda di
Gesù: “Chi sono io per te?”. La

ragione del graduale deteriorarsi che
molte volte porta alla morte del
discepolo è sempre in un cuore che
non può più rispondere: “Tu sei il
Cristo, il Figlio di Dio” (cfr Mt
16,13-16). Da qui viene meno il
coraggio della irreversibilità del
dono di sé, e deriva anche il



disorientamento interiore, la
stanchezza di un cuore che non sa
più accompagnare il Signore nel suo
cammino verso Gerusalemme.

Curate specialmente, per favore,
l’itinerario formativo dei sacerdoti, a
partire dalla nascita della chiamata
di Dio nei loro cuori. La nuova Ratio
fundamentalis institutionis
sacerdotalis, recentemente
pubblicata, è una valida risorsa,
ancora da applicare, affinché la
Chiesa in Colombia sia all’altezza del
dono di Dio che mai ha smesso di
chiamare al sacerdozio tanti suoi
figli.

Non trascurate, per favore, la vita dei
consacrati e delle consacrate. Essi
costituiscono lo schiaffo
cherigmatico ad ogni mondanità e
sono chiamati a bruciare qualsiasi
riflusso di valori mondani nel fuoco
delle beatitudini vissute sine glossa e
nel totale abbassamento di sé stessi



nel servizio. Per favore, non
considerateli come “risorse utili” per
le opere apostoliche; piuttosto,
sappiate riconoscere in essi il grido
dell’amore consacrato della Sposa:
«Vieni, Signore Gesù» (Ap 22,20).

Riservate la stessa preoccupazione
formativa ai laici, dai quali dipende
non solo la solidità delle comunità di
fede, ma gran parte della presenza
della Chiesa negli ambiti della
cultura, della politica, dell’economia.
Formare nella Chiesa significa porsi
in contatto con la fede vivente della
Comunità viva, introdursi in un
patrimonio di esperienze e di
risposte suscitati dallo Spirito Santo,
perché è Lui che insegna tutte le cose
(cfr Gv 14,26).

E prima di concludere – è già un po’
lungo – un pensiero vorrei rivolgere
alle sfide della Chiesa in Amazzonia,
regione della quale siete giustamente
orgogliosi, perché è parte essenziale



della meravigliosa biodiversità di
questo Paese. L’Amazzonia è per tutti
noi una prova decisiva per verificare
se la nostra società, quasi sempre
ridotta al materialismo e al
pragmatismo, è in grado di custodire
ciò che ha ricevuto gratuitamente,
non per saccheggiarlo, ma per
renderlo fecondo. Penso soprattutto
all’arcana sapienza dei popoli
indigeni dell’Amazzonia e mi
domando se siamo ancora capaci di
imparare da essi la sacralità della
vita, il rispetto per la natura, la
consapevolezza che la ragione
strumentale non è sufficiente per
colmare la vita dell’uomo e
rispondere alla ricerca profonda che
lo interpella.

Per questo vi invito a non
abbandonare a sé stessa la Chiesa in
Amazzonia. Il rafforzamento, il
consolidamento di un volto
amazzonico per la Chiesa che qui è
pellegrina è una sfida di tutti voi, che



dipende dal crescente e consapevole
appoggio missionario di tutte le
diocesi colombiane e di tutto il suo
clero. Ho ascoltato che in alcune
lingue native amazzoniche per
riferirsi alla parole “amico” si usa
l’espressione “l’altro mio braccio”.
Siate pertanto l’altro braccio
dell’Amazzonia. La Colombia non la
può amputare senza essere mutilata
nel suo volto e nella sua anima.

Cari fratelli,

vi invito a rivolgerci spiritualmente a
Nostra Signora del Rosario di
Chiquinquirá, la cui immagine avete
avuto la delicatezza di portare dal
suo Santuario alla magnifica
Cattedrale di questa città perché
anch’io la potessi contemplare.

Come ben sapete, la Colombia non
può dare a sé stessa il Rinnovamento
a cui aspira, senza che esso venga
concesso dall’alto. Imploriamolo



dunque dal Signore, per mezzo della
Vergine.

Come a Chiquinquirá Dio ha
rinnovato lo splendore del volto di
sua Madre, Egli continui a illuminare
con la sua luce celeste il volto di
questo intero Paese e benedica la
Chiesa in Colombia
accompagnandola con la sua bontà, e
benedica voi. Vi ringrazio per tutto
quello

che fate.

Incontro con il comitato direttivo
del CELAM

Cari fratelli,

grazie per questo incontro e per le
calorose parole di benvenuto del
Presidente della Conferenza
dell’Episcopato Latinoamericano.



Avrei voluto incontrarvi nella sede
del CELAM, ma non ho potuto per le
esigenze del programma, molto fitto.
Vi ringrazio per la cortesia di essere
qui in questo momento.

Ringrazio per lo sforzo che fate per
trasformare questa Conferenza
Episcopale continentale in una casa
di servizio della comunione e della
missione della Chiesa in America
Latina; in un centro propulsore della
coscienza di discepoli e missionari; in
un punto di riferimento vitale per la
comprensione e l’approfondimento
della “cattolicità latinoamericana”,
delineata gradualmente da questo
organismo di comunione durante
decenni di servizio. E l’occasione mi
è propizia per incoraggiare i recenti
sforzi per poter esprimere tale
sollecitudine collegiale mediante il
“Fondo di Solidarietà della Chiesa
Latinoamericana”.



Quattro anni fa, a Rio de Janeiro, ho
avuto l’opportunità di parlarvi
dell’eredità pastorale di Aparecida,
ultimo evento sinodale della Chiesa
Latinoamericana e dei Caraibi. In
quella circostanza sottolineavo la
permanente necessità di imparare
dal suo metodo, basato
essenzialmente sulla partecipazione
delle Chiese locali e in sintonia con i
pellegrini che camminano in cerca
del volto umile di Dio che volle
manifestarsi nella “Vergine pescata
nelle acque”, e che si prolunga nella 
missione continentale, la quale vuol
essere non la somma di iniziative
programmatiche che riempiono le
agende e disperdono anche energie
preziose, bensì lo sforzo per porre la
missione di Gesù nel cuore della
Chiesa stessa, trasformandola in
criterio per misurare l’efficacia delle
strutture, i risultati del lavoro, la
fecondità dei suoi ministri e la gioia
che essi sono capaci di suscitare.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2013/outside/documents/papa-francesco-gmg-rio-de-janeiro-2013.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html


Perché senza gioia non si attira
nessuno.

Mi soffermai allora sulle tentazioni,
ancora presenti, della
ideologizzazione del messaggio
evangelico, del funzionalismo
ecclesiale e del clericalismo, perché
c’è sempre in gioco la salvezza che
Cristo ci porta. Questa deve arrivare
al cuore dell’uomo con la forza di
interpellare la sua libertà,
invitandolo a un esodo permanente
dalla propria autoreferenzialità
verso la comunione con Dio e con i
fratelli.

Dio, quando parla all’uomo in Gesù,
non lo fa con un generico richiamo
come a un estraneo, né con una
convocazione impersonale alla
maniera di un notaio, neanche con
una dichiarazione di precetti da
eseguire come fa qualsiasi
funzionario del sacro. Dio parla con
la voce inconfondibile del Padre che



si rivolge al figlio, e rispetta il suo
mistero perché lo ha formato con le
sue stesse mani e lo ha destinato alla
pienezza. La nostra più grande sfida
come Chiesa è parlare all’uomo come
portavoce di questa intimità di Dio,
che lo considera un figlio, anche
quando rinnega tale paternità,
perché per Lui siamo sempre figli
ritrovati.

Non si può, pertanto, ridurre il
Vangelo a un programma al servizio
di uno gnosticismo di moda, a un
progetto di ascesa sociale o a una
visione della Chiesa come burocrazia
che si autopromuove, né tantomeno
questa si può ridurre a
un’organizzazione diretta, con
moderni criteri aziendali, da una
casta clericale.

La Chiesa è la comunità dei discepoli
di Gesù; la Chiesa è Mistero e Popolo
(Lumen gentium, 5; 9), o meglio

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


ancora: in essa si realizza il Mistero
attraverso il Popolo di Dio.

Perciò ho insistito sul discepolato
missionario come una chiamata
divina per questo oggi complesso e
carico di tensioni, un “permanente
uscire” con Gesù per conoscere come
e dove vive il Maestro. E mentre
usciamo in sua compagnia
conosciamo la volontà del Padre, che
sempre ci attende. Solo una Chiesa
Sposa, Madre, Serva, che ha
rinunciato alla pretesa di controllare
quello che non è opera sua ma di Dio,
può rimanere con Gesù anche
quando il suo nido e il suo rifugio è
la croce.

Vicinanza e incontro sono gli
strumenti di Dio che, in Cristo, si è
avvicinato e ci ha incontrato sempre.
Il mistero della Chiesa è realizzarsi
come sacramento di questa divina
vicinanza e luogo permanente di
questo incontro. Da qui la necessità



della vicinanza del Vescovo a Dio,
perché in Lui si trova la fonte della
libertà e della forza del cuore del
Pastore, così come della vicinanza al
Popolo Santo che gli è stato affidato.
In questa vicinanza l’anima
dell’apostolo impara a rendere
tangibile la passione di Dio per i suoi
figli.

Aparecida è un tesoro la cui scoperta
è ancora incompleta. Sono sicuro che
ognuno di voi scopre quanto si è
radicata la sua ricchezza nelle Chiese
che portate nel cuore. Come i primi
discepoli mandati da Gesù nel suo
progetto missionario, anche noi
possiamo raccontare con entusiasmo
“tutto quanto abbiamo fatto” (cfr Mc
6,30).

Tuttavia, è necessario stare attenti.
Le realtà indispensabili della vita
umana e della Chiesa non sono mai
un monumento ma un patrimonio
vivo. Risulta molto più comodo



trasformarle in ricordi di cui si
celebrano gli anniversari – 50 anni di
Medellín!, 20 di Ecclesia in America!,
10 di Aparecida! Invece è un’altra
cosa: custodire e fare scorrere la
ricchezza di tale patrimonio (pater-
munus) costituiscono il munus della
nostra paternità episcopale verso la
Chiesa del nostro Continente.

Sapete bene che la rinnovata
consapevolezza che all’inizio di tutto
c’è sempre l’incontro con Cristo vivo
richiede che i discepoli coltivino la
familiarità con Lui; diversamente il
volto del Signore si offusca, la
missione perde forza, la conversione
pastorale retrocede. Pregare e
coltivare il rapporto con Lui è,
pertanto, l’attività più improrogabile
della nostra missione pastorale.

Ai suoi discepoli entusiasti della
missione compiuta, Gesù disse:
«Venite in disparte, voi soli, in un
luogo deserto» (Mc 6,31). Noi



abbiamo ancora più bisogno di
questo “stare soli con il Signore” per
ritrovare il cuore della missione della
Chiesa in America Latina nelle
attuali circostanze. C’è tanta
dispersione interiore e anche
esteriore! I numerosi eventi, la
frammentazione della realtà,
l’istantaneità e la velocità del
presente, potrebbero farci cadere
nella dispersione e nel vuoto.
Ritrovare l’unità è un imperativo.

Dove si trova l’unità? Sempre in
Gesù. Ciò che rende permanente la
missione non è l’entusiasmo che
infiamma il cuore generoso del
missionario, benché sempre
necessario; piuttosto è la compagnia
di Gesù mediante il suo Spirito. Se
non partiamo con Lui in missione,
ben presto perderemo la strada,
rischiando di confondere le nostre
vane necessità con la sua causa. Se la
ragione del nostro andare non è Lui,
sarà facile scoraggiarsi in mezzo alla



fatica del cammino, o di fronte alla
resistenza dei destinatari della
missione, o davanti ai mutevoli
scenari delle circostanze che segnano
la storia, o per la stanchezza dei piedi
dovuta all’insidioso logorio
provocato dal “nemico”.

Non fa parte della missione cedere
allo scoraggiamento, quando forse,
passato l’entusiasmo degli inizi,
arriva il momento in cui toccare la
carne di Cristo diventa molto duro.
In una situazione come questa, Gesù
non fomenta le nostre paure. E
poiché sappiamo bene che da nessun
altro possiamo andare perché solo
Lui ha «parole di vita eterna» (Gv
6,68), è necessario di conseguenza
approfondire la nostra chiamata.

Che cosa significa concretamente
andare con Gesù in missione oggi in
America Latina? L’avverbio
“concretamente” non è un dettaglio
stilistico, ma appartiene al nucleo



della domanda. Il Vangelo è sempre
concreto, mai un esercizio di sterili
speculazioni. Conosciamo bene la
ricorrente tentazione di perdersi nel
bizantinismo dei “dottori della
legge”, di domandarsi fino a che
punto si può arrivare senza perdere
il controllo del proprio territorio
delimitato o del presunto potere che i
limiti garantiscono.

Molto si è detto circa “la Chiesa in
stato permanente di missione”.
Uscire, partire con Gesù è la
condizione di questa realtà. Uscire,
sì, ma con Gesù. Il Vangelo parla di
Gesù che, essendo uscito dal Padre,
percorre con i suoi i campi e i villaggi
di Galilea. Non si tratta di un
percorso inutile del Signore. Mentre
cammina, incontra; quando incontra,
si avvicina; quando si avvicina, parla;
quando parla, tocca col suo potere;
quando tocca, cura e salva. Condurre
al Padre coloro che incontra è la
meta del suo permanente uscire, sul



quale dobbiamo riflettere
continuamente e fare un esame di
coscienza. La Chiesa deve
riappropriarsi dei verbi che il Verbo
di Dio coniuga nella sua missione
divina. Uscire per incontrare, senza
passare oltre; chinarsi senza
noncuranza; toccare senza paura. Si
tratta di mettersi giorno per giorno
nel lavoro sul campo, lì dove vive il
Popolo di Dio che vi è stato affidato.
Non ci è lecito lasciarci paralizzare
dall’aria condizionata degli uffici,
dalle statistiche e dalle strategie
astratte. Bisogna rivolgersi alla
persona nella sua situazione
concreta; da essa non possiamo
distogliere lo sguardo. La missione si
realizza sempre in un corpo a corpo.

Una Chiesa capace di essere
sacramento di unità

Si vede tanta dispersione intorno a
noi! E non mi riferisco solamente a
quella della ricca diversità che ha



sempre caratterizzato il continente,
ma alle dinamiche di disgregazione.
Bisogna stare attenti a non farsi
prendere da queste trappole. La
Chiesa non sta in America Latina
come se avesse le valige in mano,
pronta a partire dopo averla
saccheggiata, come hanno fatto tanti
nel corso del tempo. Quanti operano
così guardano con senso di
superiorità e disprezzo il suo volto
meticcio; pretendono di colonizzare
la sua anima con le stesse formule,
fallite e riciclate, sulla visione
dell’uomo e della vita; ripetono
uguali ricette uccidendo il 
pazientementre arricchiscono i 
medici che li mandano; ignorano le
ragioni profonde che abitano nel
cuore del popolo e che lo rendono
forte proprio nei suoi sogni, nei suoi
miti, malgrado i numerosi disincanti
e fallimenti; manipolano
politicamente e tradiscono le loro
speranze, lasciando dietro di sé terra
bruciata e il terreno pronto per



l’eterno ritorno dello stesso, anche
quando si ripresenti con un vestito
nuovo. Uomini e utopie forti hanno
promesso soluzioni magiche, risposte
istantanee, effetti immediati. La
Chiesa, senza pretese umane,
rispettosa del multiforme volto del
continente, che considera non uno
svantaggio ma una perenne
ricchezza, deve continuare a prestare
l’umile servizio al vero bene
dell’uomo latinoamericano. Deve
lavorare senza stancarsi per
costruire ponti, abbattere muri,
integrare la diversità, promuovere la
cultura dell’incontro e del dialogo,
educare al perdono e alla
riconciliazione, al senso di giustizia,
al ripudio della violenza e al coraggio
della pace. Nessuna costruzione
duratura in America Latina può
prescindere da questo fondamento
invisibile ma essenziale.

La Chiesa conosce come pochi
quell’unità sapienziale che precede



qualunque realtà in America Latina.
Convive quotidianamente con quel
patrimonio morale su cui poggia
l’edificio esistenziale del continente.
Sono sicuro che, mentre sto parlando
di questo voi, potreste dare un nome
a questa realtà. Con essa dobbiamo
continuamente dialogare. Non
possiamo perdere il contatto con
questo substrato morale, con questo 
humus vitale che abita nel cuore
della nostra gente e in cui si
percepisce la mescolanza quasi
indistinta, ma al tempo stesso
eloquente, del suo volto meticcio:
non unicamente indigeno, né
ispanico, né lusitano, né
afroamericano, ma meticcio,
latinoamericano!

Guadalupe e Aparecida sono
manifestazioni programmatiche di
questa creatività divina. Sappiamo
bene che ciò fa parte del fondamento
su cui poggia la religiosità popolare
del nostro popolo; fa parte della sua



singolarità antropologica; è un dono
con cui Dio ha voluto farsi conoscere
alla nostra gente. Le pagine più
luminose della storia della nostra
Chiesa sono state scritte proprio
quando abbiamo saputo nutrirci di
questa ricchezza, parlare a questo
cuore nascosto che palpita
custodendo, come un piccolo
fuocherello acceso sotto apparenti
ceneri, il senso di Dio e della sua
trascendenza, la sacralità della vita, il
rispetto per il creato, i legami di
solidarietà, la gioia di vivere, la
capacità di essere felici senza
condizioni.

Per parlare a questa anima che è
profonda, per parlare all’America
Latina profonda, alla Chiesa non
resta altra strada che imparare
continuamente da Gesù. Dice il
Vangelo che Egli parlava solo in
parabole (cfr Mc 4,34). Immagini che
coinvolgono e rendono partecipi, che
trasformano quanti ascoltano la sua



Parola in personaggi dei suoi
racconti divini. Il santo Popolo fedele
di Dio in America Latina non
comprende altro linguaggio su di Lui.
Siamo invitati ad andare in missione
non con freddi concetti che si
accontentano del possibile, ma con
immagini che continuamente
moltiplicano e dispiegano le loro
forze nel cuore dell’uomo,
trasformandolo in grano seminato
nella terra buona, in lievito che
aumenta la sua capacità di trarre il
pane dalla massa, in seme che
nasconde la potenzialità della pianta
feconda.

Una Chiesa capace di essere
sacramento di speranza

Molti si lamentano di un certo deficit
di speranza nell’America Latina di
oggi. A noi non è permessa la
“ombrosità lamentosa”, perché la
speranza che abbiamo viene
dall’alto. Inoltre, sappiamo bene che



il cuore latinoamericano è stato
addestrato alla speranza. Come
diceva un cantautore brasiliano: «La
speranza è equilibrista; danza
sull’instabile corda con il suo
ombrello» (João Bosco, L’ubriaco e la
equilibrista). Quando si pensa che sia
esaurita, eccola qui nuovamente
dove meno ce l’aspettavamo. Il
nostro popolo ha imparato che
nessuna delusione è in grado di
piegarlo. Segue Cristo flagellato e
mite, sa aspettare che il cielo si
rischiari e sta saldo nella speranza
della sua vittoria, perché – in fondo –
è consapevole di non appartenere
totalmente a questo mondo.

E’ fuor di dubbio che la Chiesa in
queste terre sia in modo particolare
un sacramento di speranza, ma è
necessario vigilare sulla
concretizzazione di questa speranza.
Tanto più trascendente quanto più
deve trasformare il volto immanente
di quelli che la possiedono. Vi prego



di vigilare sulla concretizzazione
della speranza, e permettetemi di
ricordarvi alcuni dei suoi volti già
visibili in questa Chiesa
latinoamericana.

La speranza in America Latina ha
un volto giovane

Si parla spesso dei giovani – si
declamano statistiche sul continente
del futuro –; alcuni riportano notizie
sulla loro presunta decadenza e su
quanto siano assopiti, altri
approfittano del loro potenziale
come consumatori, non pochi
propongono loro il ruolo di
manovalanza dello spaccio della
droga e della violenza. Non lasciatevi
catturare da simili caricature sui
giovani. Guardateli negli occhi e
cercate in loro il coraggio della
speranza. Non è vero che sono pronti
a ripetere il passato. Aprite loro spazi
concreti nelle Chiese particolari a voi
affidate, investite tempo e risorse



nella loro formazione. Proponete
programmi educativi incisivi e
obiettivi da realizzare, chiedendo
loro, come i genitori chiedono ai figli,
di mettere in atto le loro potenzialità
ed educando il loro cuore alla gioia
della profondità, non della
superficialità. Non accontentatevi
della retorica o di scelte scritte nei
piani pastorali e mai messe in
pratica.

Ho pensato a Panamá, l’istmo di
questo continente, per la giornata
Mondiale della Gioventù del ‘19, che
sarà celebrata seguendo l’esempio
della Vergine che proclama: «Ecco la
serva» e «avvenga per me» (Lc 1,38).
Sono sicuro che in ogni giovane si
nasconde un “istmo”, nel cuore di
tutti i nostri ragazzi c’è un pezzo di
terreno stretto e allungato che si può
percorrere per condurli verso un
futuro che solo Dio conosce e a Lui
appartiene. Tocca a noi presentare
loro grandi proposte per suscitare in



essi il coraggio di rischiare insieme a
Dio e di rendersi, come la Vergine,
disponibili.

La speranza in America Latina ha
un volto femminile

Non è necessario che mi dilunghi per
parlare del ruolo della donna nel
nostro continente e nella nostra
Chiesa. Dalle sue labbra abbiamo
imparato la fede; quasi con il latte del
suo seno abbiamo acquisito i tratti
della nostra anima meticcia e
l’immunità di fronte ad ogni
disperazione. Penso alle madri
indigene o “morenas”, penso alle
donne delle città con il loro triplo
turno di lavoro, penso alle nonne
catechiste, penso alle consacrate e
alle così discrete “artigiane” del
bene. Senza le donne la Chiesa del
continente perderebbe la forza di
rinascere continuamente. Sono le
donne che, con meticolosa pazienza,
accendono e riaccendono la fiamma



della fede. È un serio dovere
comprendere, rispettare, valorizzare,
promuovere la forza ecclesiale e
sociale di quanto le donne
realizzano. Hanno accompagnato
Gesù missionario; non si sono
allontanate dai piedi della croce; in
solitudine hanno aspettato che la
notte della morte restituisse il
Signore della vita; hanno inondato il
mondo con l’annuncio della sua
presenza risuscitata. Se vogliamo
una fase nuova e vitale della fede in
questo continente, non la otterremo
senza le donne. Per favore, non
possono essere ridotte a serve del
nostro recalcitrante clericalismo;
esse sono, invece, protagoniste nella
Chiesa latinoamericana: nel loro
uscire con Gesù; nel loro
perseverare, anche nelle sofferenze
del suo Popolo; nel loro aggrapparsi
alla speranza che vince la morte; nel
loro gioioso modo di annunciare al
mondo che Cristo è vivo, ed è risorto.



La speranza in America Latina
passa attraverso il cuore, la mente
e le braccia dei laici

Vorrei ribadire quanto recentemente
ho detto alla Pontificia Commissione
per l’America Latina. È
indispensabile superare il
clericalismo che rende infantili i 
Christifideles laici e impoverisce
l’identità dei ministri ordinati.

Anche se si è compiuto un notevole
sforzo e alcuni passi sono stati fatti,
le grandi sfide del continente
rimangono sul tavolo e continuano
ad attendere l’attuazione serena,
responsabile, competente,
lungimirante, articolata,
consapevole, di un laicato cristiano
che, in quanto credente, sia disposto
a contribuire: nei processi di un
autentico sviluppo umano, nel
consolidamento della democrazia
politica e sociale, nel superamento
strutturale della povertà endemica,



nella costruzione di una prosperità
inclusiva fondata su riforme
durature e capaci di tutelare il bene
sociale, nel superare le
disuguaglianze e salvaguardare la
stabilità, nel delineare modelli di
sviluppo economico sostenibili che
rispettino la natura e il vero futuro
dell’uomo – che non si esaurisce nel
consumismo illimitato –, come pure
nel rifiuto della violenza e nella
difesa della pace.

Di più: in questo senso la speranza
deve sempre vedere il mondo con gli
occhi dei poveri e a partire dalla
situazione dei poveri. Essa è povera
come il chicco di grano che muore
(cfr Gv 12,24), ma che ha la forza di
spargere i piani di Dio.

La ricchezza autosufficiente spesso
priva la mente umana della capacità
di vedere, sia la realtà del deserto sia
le oasi che vi sono nascoste. Propone
risposte da manuale e ripete certezze



da talkshow; balbetta la proiezione di
sé stessa, vuota, senza avvicinarsi
minimamente alla realtà. Sono
sicuro che in questo difficile e
confuso, ma provvisorio momento
che viviamo, le soluzioni dei
problemi complessi che ci sfidano
nascono dalla semplicità cristiana
che si nasconde ai potenti e si mostra
agli umili: la purezza della fede nel
Risorto, il calore della comunione
con Lui, la fraternità, la generosità e
la solidarietà concreta che pure
sgorgano dall’amicizia con Lui.

Tutto questo lo vorrei riassumere in
una espressione che vi lascio come
sintesi, sintesi e ricordo di questo
incontro. Se vogliamo servire, come
CELAM, la nostra America
Latina,dobbiamo farlo con passione.
Oggi c’è bisogno di passione. Mettere
il cuore in tutto quello che facciamo.
Passione del giovane innamorato e
dell’anziano saggio, passione che
trasforma le idee in utopie



praticabili, passione nel lavoro delle
nostre mani, passione che ci
trasforma in incessanti pellegrini
nelle nostre Chiese come –
permettetemi di ricordarlo – san
Toribio di Mogrovejo, che non si
installò nella sua sede: di 24 anni di
episcopato, 18 li passò nei paesini
della sua diocesi. Fratelli, per favore,
vi chiedo passione, passione
evangelizzatrice.

Affido voi, fratelli Vescovi del
CELAM, le Chiese locali che
rappresentate e l’intero popolo
dell’America Latina e dei Caraibi, vi
affido alla protezione della Vergine,
invocata con i nomi di Guadalupe e
Aparecida, con la serena certezza che
Dio, che ha parlato a questo
continente con il volto meticcio e
moreno di sua Madre, non mancherà
di far risplendere la sua luce benigna
nella vita di tutti. Grazie.



Santa Messa presso il Parco Simón
Bolívar (Bogotá)

Costruttori della pace, promotori
della vita

L’Evangelista ricorda che la chiamata
dei primi discepoli avvenne sulle
rive del lago di Genesaret, lì dove la
gente si affollava per ascoltare una
voce capace di orientarla e
illuminarla; è anche il luogo dove i
pescatori terminano le loro faticose
giornate, in cui cercano il
sostentamento per condurre una vita
senza penuria, una vita dignitosa e
felice. E’ l’unica volta in tutto il
Vangelo di Luca in cui Gesù predica
presso il cosiddetto mare di Galilea.
Nel mare aperto si confondono
l’agognata fecondità del lavoro e la
frustrazione per l’inutilità degli
sforzi vani. E secondo un’antica
interpretazione cristiana, il mare
rappresenta anche l’immensità dove
convivono tutti i popoli. Infine, a



causa della sua agitazione e oscurità,
esso evoca tutto quello che minaccia
l’esistenza umana e che ha il potere
di distruggerla.

Noi usiamo espressioni analoghe per
definire le moltitudini: una marea
umana, un mare di gente. Quel
giorno, Gesù si trova ad avere alle
spalle il mare e di fronte una
moltitudine che lo ha seguito perché
sa della sua commozione davanti al
dolore umano e delle sue parole
giuste, profonde, sicure. Tutti
vengono ad ascoltarlo; la Parola di
Gesù ha qualcosa di speciale che non
lascia indifferente nessuno; la sua
Parola ha il potere di convertire i
cuori, di cambiare piani e progetti. E’
una Parola confermata dall’azione,
non sono conclusioni scritte a
tavolino, espressioni fredde e
staccate dal dolore della gente, e
perciò è una Parola che serve sia per
la sicurezza della riva sia per la
fragilità del mare.



Questa amata città, Bogotá, e questo
bellissimo Paese, la Colombia,
presentano molti degli scenari umani
descritti nel Vangelo. Qui si trovano
moltitudini che anelano a una parola
di vita, che illumini con la sua luce
tutti gli sforzi e mostri il senso e la
bellezza dell’esistenza umana.
Queste moltitudini di uomini e
donne, bambini e anziani abitano
una terra di inimmaginabile
fecondità, che potrebbe dare frutti
per tutti. Ma anche qui, come in altre
parti del mondo, ci sono fitte tenebre
che minacciano e distruggono la vita:
le tenebre dell’ingiustizia e
dell’inequità sociale; le tenebre
corruttrici degli interessi personali o
di gruppo, che consumano in modo
egoista e sfrenato ciò che è destinato
al benessere di tutti; le tenebre del
mancato rispetto per la vita umana
che miete quotidianamente
l’esistenza di tanti innocenti, il cui
sangue grida al cielo; le tenebre della
sete di vendetta e di odio che



macchia di sangue umano le mani di
coloro che si fanno giustizia da soli;
le tenebre di coloro che si rendono
insensibili di fronte al dolore di tante
vittime. Tutte queste tenebre, Gesù le
disperde e le distrugge con il suo
comando sulla barca di Pietro:
«Prendi il largo» (Lc5,4).

Noi possiamo invischiarci in
discussioni interminabili, fare la
conta dei tentativi falliti ed elencare
gli sforzi finiti nel nulla; ma come
Pietro, sappiamo cosa significa
l’esperienza di lavorare senza nessun
risultato. Anche questa Nazione
conosce questa realtà, quando per un
periodo di sei anni, al suo inizio,
ebbe 16 presidenti e pagò caro le sue
divisioni (la “patria boba” [lett.
“patria tonta”]); anche la Chiesa in
Colombia ha fatto esperienza di
impegni pastorali vani e
infruttuosi..., però come Pietro,
siamo anche capaci di confidare nel
Maestro, la cui Parola suscita



fecondità persino là dove
l’inospitalità delle tenebre umane
rende infruttuosi tanti sforzi e
fatiche. Pietro è l’uomo che accoglie
con risolutezza l’invito di Gesù, che
lascia tutto e lo segue, per
trasformarsi in un nuovo pescatore,
la cui missione consiste nel condurre
i suoi fratelli al Regno di Dio, dove la
vita diventa piena e felice.

Ma il comando di gettare le reti non è
rivolto soltanto a Simon Pietro; a lui
è toccato di prendere il largo, come
quelli che nella vostra Patria hanno
per primi riconosciuto quello che più
urge, quelli che hanno preso
iniziative di pace, di vita. Gettare le
reti comporta responsabilità. A
Bogotá e in Colombia si trova in
cammino un’immensa comunità, che
è chiamata a diventare una rete
robusta che raccolga tutti nell’unità,
lavorando per la difesa e la cura
della vita umana, particolarmente
quando è più fragile e vulnerabile:



nel seno materno, nell’infanzia, nella
vecchiaia, nelle condizioni di
disabilità e nelle situazioni di
emarginazione sociale. Anche le
moltitudini che vivono a Bogotà e in
Colombia possono diventare vere
comunità vive, giuste e fraterne se
ascoltano e accolgono la Parola di
Dio. In queste moltitudini
evangelizzate sorgeranno molti
uomini e donne divenuti discepoli
che, con cuore veramente libero,
possano seguire Gesù; uomini e
donne capaci di amare la vita in tutte
le sue fasi, di rispettarla, di
promuoverla.

E come gli apostoli, occorre
chiamarci gli uni gli altri, di
mandarci dei segni, come i pescatori,
di tornare a considerarci fratelli,
compagni di strada, soci di questa
impresa comune che è la patria.
Bogotá e la Colombia sono, nel
medesimo tempo, riva, lago, mare
aperto, città attraverso la quale Gesù



è passato e passa, per offrire la sua
presenza e la sua parola feconda, per
farci uscire dalle tenebre e portarci
alla luce e alla vita. Chiamare gli
altri, tutti, perché nessuno rimanga
in balìa delle tempeste; far entrare
nella barca tutte le famiglie: esse
sono santuari della vita; fare spazio
al bene comune al di sopra degli
interessi meschini o particolari, farsi
carico dei più fragili promuovendo i
loro diritti.

Pietro sperimenta la sua piccolezza,
sperimenta la grandezza della Parola
e dell’azione di Gesù; Pietro conosce
le proprie fragilità, il suo buttarsi in
avanti e tirarsi indietro, come pure lo
conosciamo noi, come lo conosce la
storia di violenza e di divisione del
vostro popolo che non sempre ci ha
trovati disponibili a condividere la
barca, le tempeste, le disavventure.
Ma, come fece con Simone, Gesù ci
invita a prendere il largo, ci spinge a
condividere il rischio – non temete di



rischiare insieme – ci invita a
lasciare i nostri egoismi e a seguirlo;
ad abbandonare paure che non
vengono da Dio, i timori che ci
paralizzano e ritardano l’urgenza di 
esserecostruttori della pace,
promotori della vita.

«Prendi il largo», disse Gesù. E i
discepoli si fecero segno per riunirsi
tutti nella barca. Che sia così per
questo popolo.

Parole del Santo Padre alle forze
dell'ordine colombiane

Buongiorno!

Voglio ringraziarvi per la vostra
presenza qui. Ringraziarvi anche per
tutto quello che avete fatto, che fate e
che continuerete a fare in questi
giorni, durante la mia visita. Lavoro
in più!… Ma soprattutto vorrei



ringraziarvi per quello che avete
fatto e quello che fate per la pace,
mettendo a rischio la vostra vita. Ed
è quello che ha fatto Gesù: ci ha
riconciliato con il Padre, ha messo a
rischio la sua vita e l’ha donata.
Questo vi rende ancora più fratelli di
Gesù: rischiare [la vita] per la pace,
per ottenere la pace. Grazie di cuore
per tutto questo. Grazie! Vi auguro di
poter vedere consolidata la pace in
questo Paese, che se la merita.

E adesso, tutti insieme, vi chiedo di
pregare in silenzio per tutti i caduti e
per tutti i feriti, di cui alcuni sono qui
tra noi. Preghiamo un istante in
silenzio, e dopo un’Ave Maria alla
Vergine.

Santa Messa con le beatificazioni
di mons. Jesús Emilio Jaramillo
Monsalve, vescovo Arauca, e Pedro



María Ramírez Ramos, sacerdote
diocesano, presso Terreno Catama
(Villavicencio)

“Riconciliarsi in Dio, con i
colombiani e con il creato”

La tua nascita, Vergine Madre di Dio,
è l’alba nuova che ha annunciato la
gioia al mondo intero, perché da te è
nato il sole di giustizia, Cristo, nostro
Dio! (cfr Antifona al Benedictus). La
festività della nascita di Maria
proietta la sua luce su di noi, così
come si irradia la dolce luce dell’alba
sulla vasta pianura colombiana,
bellissimo paesaggio di cui
Villavicencio è la porta, come pure
sulla ricca diversità dei suoi popoli
indigeni.

Maria è il primo splendore che
annuncia la fine della notte e,
soprattutto, il giorno ormai vicino. La
sua nascita ci fa intuire l’iniziativa
amorosa, tenera, compassionevole
dell’amore con cui Dio si china fino a



noi e ci chiama a una meravigliosa
alleanza con Lui, che niente e
nessuno potrà rompere.

Maria ha saputo essere trasparenza
della luce di Dio e ha riflesso i
bagliori di questa luce nella sua casa,
che condivise con Giuseppe e Gesù, e
anche nel suo popolo, nella sua
nazione, e in quella casa comune di
tutta l’umanità che è il creato.

Nel Vangelo abbiamo ascoltato la
genealogia di Gesù (cfr Mt 1,1-17),
che non è una mera lista di nomi,
bensì storia viva, storia di un popolo
con cui Dio ha camminato e,
facendosi uno di noi, ha voluto
annunciarci che nel suo sangue
scorre la storia di giusti e peccatori,
che la nostra salvezza non è una
salvezza asettica, di laboratorio, ma
concreta, una salvezza di vita che
cammina. Questa lunga lista ci dice
che siamo piccola parte di una
grande storia e ci aiuta a non



pretendere protagonismi eccessivi, ci
aiuta a sfuggire alla tentazione di
spiritualismi evasivi, a non astrarci
dalle coordinate storiche concrete
che ci tocca vivere. E inoltre include,
nella nostra storia di salvezza, quelle
pagine più oscure o tristi, i momenti
di desolazione e abbandono
paragonabili all’esilio.

La menzione delle donne – nessuna
di quelle evocate nella genealogia
appartiene alla gerarchia delle
grandi donne dell’Antico Testamento
– ci permette un avvicinamento
speciale: sono esse, nella genealogia,
quelle che annunciano che nelle
vene di Gesù scorre sangue pagano, e
a ricordare storie di emarginazione e
sottomissione. In comunità dove
tuttora trasciniamo atteggiamenti
patriarcali e maschilisti, è bene
annunciare che il Vangelo comincia
evidenziando donne che hanno
tracciato una tendenza e hanno fatto
storia.



E in mezzo a tutto ciò, Gesù, Maria e
Giuseppe. Maria col suo generoso
“sì” ha permesso che Dio si facesse
carico di questa storia. Giuseppe,
uomo giusto, non ha lasciato che
l’orgoglio, le passioni e lo zelo lo
gettassero fuori da quella luce. Per la
modalità della narrazione, noi
sappiamo prima di Giuseppe quello
che è successo a Maria, e lui prende
decisioni dimostrando la sua qualità
umana prima ancora di essere
aiutato dall’angelo e arrivare a
comprendere tutto ciò che accadeva
intorno a lui. La nobiltà del suo
cuore gli fa subordinare alla carità
quanto ha imparato per legge; e oggi,
in questo mondo nel quale la
violenza psicologica, verbale e fisica
sulla donna è evidente, Giuseppe si
presenta come figura di uomo
rispettoso, delicato che, pur non
possedendo tutte le informazioni, si
decide per la reputazione, la dignità
e la vita di Maria. E nel suo dubbio su
come agire nel modo migliore, Dio lo



ha aiutato a scegliere illuminando il
suo giudizio.

Questo popolo della Colombia è
popolo di Dio; anche qui possiamo
fare genealogie piene di storie, molte
piene di amore e di luce; altre di
scontri, di offese, anche di morte…
Quanti di voi possono raccontare
esperienze di esilio e di desolazione!
Quante donne, in silenzio, sono
andate avanti da sole, e quanti
uomini per bene hanno cercato di
mettere da parte astio e rancore
volendo coniugare giustizia e bontà!
Come faremo per lasciare che entri la
luce? Quali sono le vie di
riconciliazione? Come Maria, dire
“sì” alla storia completa, non a una
parte; come Giuseppe, mettere da
parte passioni e orgoglio; come Gesù
Cristo, farci carico, assumere,
abbracciare questa storia, perché qui
ci siete voi, tutti i colombiani, qui c’è
quello che siamo… e quello che Dio
può fare con noi se diciamo “sì” alla



verità, alla bontà, alla
riconciliazione. E questo è possibile
solo se riempiamo della luce del
Vangelo le nostre storie di peccato,
violenza e scontro.

La riconciliazione non è una parola
che dobbiamo considerare astratta;
se fosse così, porterebbe solo
sterilità, porterebbe maggiore
distanza. Riconciliarsi è aprire una
porta a tutte e ciascuna delle persone
che hanno vissuto la drammatica
realtà del conflitto. Quando le vittime
vincono la comprensibile tentazione
della vendetta, quando sconfiggono
questa comprensibile tentazione
della vendetta, diventano i
protagonisti più credibili dei processi
di costruzione della pace. Bisogna
che alcuni abbiano il coraggio di fare
il primo passo in questa direzione,
senza aspettare che lo facciano gli
altri. Basta una persona buona
perché ci sia speranza! Non
dimenticatelo: basta una persona



buona perché ci sia speranza! E
ognuno di noi può essere questa
persona! Ciò non significa
disconoscere o dissimulare le
differenze e i conflitti. Non è
legittimare le ingiustizie personali o
strutturali. Il ricorso alla
riconciliazione concreta non può
servire per adattarsi a situazioni di
ingiustizia. Piuttosto, come ha
insegnato san Giovanni Paolo II, «è
un incontro tra fratelli disposti a
superare la tentazione dell’egoismo e
a rinunciare ai tentativi di pseudo-
giustizia; è frutto di sentimenti forti,
nobili e generosi, che conducono a
instaurare una convivenza fondata
sul rispetto di ogni individuo e dei
valori propri di ogni società
civile» (Lettera ai Vescovi del
Salvador, 6 agosto 1982). La
riconciliazione, pertanto, si
concretizza e si consolida con il
contributo di tutti, permette di
costruire il futuro e fa crescere la
speranza. Ogni sforzo di pace senza

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/letters/1982/documents/hf_jp-ii_let_19820806_vescovi-salvador.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/letters/1982/documents/hf_jp-ii_let_19820806_vescovi-salvador.html


un impegno sincero di
riconciliazione sarà sempre un
fallimento.

Il testo evangelico che abbiamo
ascoltato culmina chiamando Gesù
l’Emmanuele, che significa il Dio con
noi. Così come comincia, ugualmente
Matteo conclude il suo Vangelo: «Io
sono con voi tutti i giorni fino alla
fine dei tempi» (28,20). Gesù è
l’Emmanuele che nasce e
l’Emmanuele che ci accompagna ogni
giorno, è il Dio con noi che nasce e il
Dio che cammina con noi fino alla
fine del mondo. Tale promessa si
realizza anche in Colombia: Mons.
Jesús Emilio Jaramillo Monsalve,
Vescovo di Arauca, e il sacerdote
Pedro María Ramírez Ramos, martire
di Armero, sono segni di questo,
l’espressione di un popolo che vuole
uscire dal pantano della violenza e
del rancore.



In questo ambiente meraviglioso,
tocca a noi dire “sì” alla
riconciliazione concreta; che il “sì”
comprenda anche la nostra natura.
Non è casuale che anche su di essa
abbiamo scatenato le nostre passioni
possessive, la nostra ansia di
dominio. Un vostro compatriota lo
canta con bellezza: «Gli alberi stanno
piangendo, sono testimoni di tanti
anni di violenza. Il mare è marrone,
mescola sangue con la terra» (Juanes,
Minas piedras). La violenza che c’è
nel cuore umano, ferito dal peccato,
si manifesta anche nei sintomi di
malattia che riscontriamo nel suolo,
nell’acqua, nell’aria e negli esseri
viventi (cfr Lett. enc. Laudato si’, 2).
Tocca a noi dire “sì” come Maria e
cantare con lei le “meraviglie del
Signore”, perché, come ha promesso
ai nostri padri, Egli aiuta tutti i
popoli e aiuta ogni popolo, e aiuta la
Colombia che oggi vuole riconciliarsi
e la sua discendenza per
sempre.Villavicencio.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#2.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#2.


Grande incontro di preghiera per
la Riconciliazione Nazionale
presso Parque Las Malocas
(Villavicencio)

Cari fratelli e sorelle!

Fin dal primo giorno desideravo che
venisse questo momento del nostro
incontro. Voi portate nel vostro cuore
e nella vostra carne delle impronte,
le impronte della storia viva e
recente del vostro popolo, segnata da
eventi tragici ma anche piena di gesti
eroici, di grande umanità e di alto
valore spirituale di fede e di
speranza. Lo abbiamo ascoltato.
Vengo qui con rispetto e con la chiara
consapevolezza di trovarmi, come
Mosè, a posare i piedi su una terra
sacra (cfr Es 3,5). Una terra irrigata
con il sangue di migliaia di vittime
innocenti e col dolore lacerante dei
loro familiari e conoscenti. Ferite che



stentano a cicatrizzarsi e che ci
addolorano tutti, perché ogni
violenza commessa contro un essere
umano è una ferita nella carne
dell’umanità; ogni morte violenta ci
“diminuisce” come persone.

Io sono qui non tanto per parlare ma
per stare vicino a voi e guardarvi
negli occhi, per ascoltarvi e aprire il
mio cuore alla vostra testimonianza
di vita e di fede. E, se me lo
permettete, vorrei anche
abbracciarvi e, se Dio me ne dà la
grazia – perché è una grazia – vorrei
piangere con voi, vorrei che
pregassimo insieme e che ci
perdoniamo – anch’io devo chiedere
perdono – e che così, tutti insieme,
possiamo guardare e andare avanti
con fede e speranza.

Ci siamo riuniti ai piedi del Crocifisso
di Bojayá, che il 2 maggio 2002
assistette e patì il massacro di decine
di persone rifugiate nella sua chiesa.



Questa immagine ha un forte valore
simbolico e spirituale. Guardandola
contempliamo non solo ciò che
accadde quel giorno, ma anche tanto
dolore, tanta morte, tante vite
spezzate e tanto sangue versato nella
Colombia degli ultimi decenni.
Vedere Cristo così, mutilato e ferito,
ci interpella. Non ha più braccia e il
suo corpo non c’è più, ma conserva il
suo volto e con esso ci guarda e ci
ama. Cristo spezzato e amputato, per
noi è ancora “più Cristo”, perché ci
mostra ancora una volta che è
venuto a soffrire per il suo popolo e 
con il suo popolo; e anche ad
insegnarci che l’odio non ha l’ultima
parola, che l’amore è più forte della
morte e della violenza. Ci insegna a
trasformare il dolore in fonte di vita
e risurrezione, affinché insieme a Lui
e con Lui impariamo la forza del
perdono, la grandezza dell’amore.

Grazie a voi quattro, nostri fratelli,
che avete voluto condividere la



vostra testimonianza, a nome di tanti
e tanti altri. Come ci fa bene –
sembra egoista – ma come ci fa bene
ascoltare le vostre storie! Sono
commosso. Sono storie di sofferenza
e di amarezza, ma anche, e
soprattutto, sono storie di amore e di
perdono che ci parlano di vita e di
speranza, di non lasciare che l’odio,
la vendetta e il dolore si
impadroniscano del nostro cuore.

L’oracolo finale del Salmo 85:
«Amore e verità s’incontreranno,
giustizia e pace si baceranno» (v. 11)
viene dopo il ringraziamento e la
supplica in cui si chiede a Dio:
Rinnovaci! Grazie, Signore, per la
testimonianza di coloro che hanno
inflitto dolore e chiedono perdono; di
quanti hanno sofferto ingiustamente
e perdonano. Questo è possibile solo
con il tuo aiuto e con la tua presenza,
ed è già un segno enorme che tu vuoi
ricostruire la pace e la concordia in
questa terra colombiana.



Pastora Mira, tu lo hai detto molto
bene: vuoi mettere tutto il tuo dolore,
e quello di migliaia di vittime, ai
piedi di Gesù Crocifisso, perché si
unisca al suo e così sia trasformato in
benedizione e capacità di perdono per
spezzare la catena della violenza che
ha regnato in Colombia. E hai
ragione: la violenza genera violenza,
l’odio genera altro odio, e la morte
altra morte. Dobbiamo spezzare
questa catena che appare
ineluttabile, e ciò è possibile soltanto
con il perdono e la riconciliazione
concreta. E tu, cara Pastora, e tanti
altri come te, ci avete dimostrato che
questo è possibile. Con l’aiuto di
Cristo, di Cristo vivo in mezzo alla
comunità, è possibile vincere l’odio, è
possibile vincere la morte, è possibile
cominciare di nuovo e dare vita a
una Colombia nuova. Grazie, Pastora;
che gran bene fai oggi a tutti noi con
la testimonianza della tua vita! E’ il
Crocifisso di Bojayá che ti ha dato la
forza di perdonare e di amare, e ti ha



aiutato a vedere nella camicia che
tua figlia Sandra Paola ha regalato a
tuo figlio Jorge Aníbal, non solo il
ricordo della loro morte ma la
speranza che la pace trionfi
definitivamente in Colombia. Grazie,
grazie!

Ci commuove anche quello che ha
detto Luz Dary nella sua
testimonianza: che le ferite del cuore
sono più profonde e difficili da
sanare di quelle del corpo. E’ così. E
ciò che è più importante, ti sei resa
conto che non si può vivere nel
rancore, che solo l’amore libera e 
costruisce. E in questo modo hai
cominciato a guarire anche le ferite
di altre vittime, a ricostruire la loro
dignità. Questo uscire da te stessa ti
ha arricchito, ti ha aiutato a guardare
in avanti, a trovare pace e serenità e
anche un motivo per continuare a
camminare. Ti ringrazio per la
stampella che offri. Benché ti
rimangano ancora ferite, ti



rimangano conseguenze fisiche delle
tue ferite, la tua andatura spirituale è
veloce e salda. Questa andatura
spirituale non ha bisogno di
stampelle; ed è rapida e salda perché
pensi agli altri – grazie! – e vuoi
aiutarli. Questa tua stampella è un
simbolo di quell’altra stampelle più
importante, di cui tutti abbiamo
bisogno, che è l’amore e il perdono.
Col tuo amore e il tuo perdono stai
aiutando tante persone a camminare
nella vita, e a camminare
rapidamente come te. Grazie!

Voglio ringraziare anche per la
testimonianza eloquente di Deisy e
Juan Carlos. Ci hanno fatto
comprendere che tutti, alla fine, in
un modo o nell’altro, siamo vittime,
innocenti o colpevoli, ma tutti
vittime, da una parte e dall’altra: tutti
vittime. Tutti accomunati in questa
perdita di umanità che la violenza e
la morte comportano. Deisy lo ha
detto chiaramente: hai capito che tu



stessa eri stata una vittima e avevi
bisogno che ti fosse concessa
un’opportunità. Quando l’hai detto,
questa parola mi è risuonata nel
cuore. E hai cominciato a studiare, e
adesso lavori per aiutare le vittime e
perché i giovani non cadano nelle
reti della violenza e della droga, che
è un’altra forma di violenza. C’è
speranza anche per chi ha fatto il
male; non tutto è perduto. Gesù è
venuto per questo: c’è speranza per
chi ha fatto il male. Certamente, in
questa rigenerazione morale e
spirituale dei carnefici la giustizia
deve compiersi. Come ha detto Deisy,
si deve contribuire positivamente a
risanare questa società che è stata
lacerata dalla violenza.

Risulta difficile accettare il
cambiamento di quanti si sono
appellati alla violenza crudele per
promuovere i loro fini, per
proteggere traffici illeciti e
arricchirsi o per credere,



illusoriamente, di stare difendendo
la vita dei propri fratelli.
Sicuramente è una sfida per ciascuno
di noi avere fiducia che possano fare
un passo avanti coloro che hanno
procurato sofferenza a intere
comunità e a tutto un paese. E’
chiaro che in questo grande campo
che è la Colombia c’è ancora spazio
per la zizzania. Non inganniamoci.
Fate attenzione ai frutti: abbiate cura
del grano e non perdete la pace a
causa della zizzania. Il seminatore,
quando vede spuntare la zizzania in
mezzo al grano, non ha reazioni
allarmistiche. Trova il modo per far
sì che la Parola si incarni in una
situazione concreta e dia frutti di vita
nuova, benché in apparenza siano
imperfetti e incompleti (cfr Esort. ap.
Evangelii gaudium, 24). Anche
quando perdurano conflitti, violenza,
o sentimenti di vendetta, non
impediamo che la giustizia e la
misericordia si incontrino in un
abbraccio che assuma la storia di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare


dolore della Colombia. Risaniamo
quel dolore e accogliamo ogni essere
umano che ha commesso delitti, li
riconosce, si pente e si impegna a
riparare, contribuendo alla
costruzione dell’ordine nuovo in cui
risplendano la giustizia e la pace.

Come ha lasciato intravedere nella
sua testimonianza Juan Carlos, in
tutto questo processo, lungo, difficile,
ma ricco di speranza di
riconciliazione, risulta anche
indispensabile accettare la verità. E’
una sfida grande ma necessaria. La
verità è una compagna inseparabile
della giustizia e della misericordia.
Tutt’e tre unite, sono essenziali per
costruire la pace e, d’altra parte,
ciascuna di esse impedisce che le
altre siano alterate e si trasformino
in strumenti di vendetta contro chi è
più debole. La verità non deve, di
fatto, condurre alla vendetta, ma
piuttosto alla riconciliazione e al
perdono. Verità è raccontare alle



famiglie distrutte dal dolore quello
che è successo ai loro parenti
scomparsi. Verità è confessare che
cosa è successo ai minori reclutati
dagli operatori di violenza. Verità è
riconoscere il dolore delle donne
vittime di violenza e di abusi.

Vorrei, infine, come fratello e come
padre, dire: Colombia, apri il tuo
cuore di popolo di Dio e lasciati
riconciliare. Non temere la verità né
la giustizia. Cari colombiani: non
abbiate paura di chiedere e di offrire
il perdono. Non fate resistenza alla
riconciliazione che vi fa avvicinare,
ritrovare come fratelli e superare le
inimicizie. E’ ora di sanare ferite, di
gettare ponti, di limare differenze. E’
l’ora di spegnere gli odi, rinunciare
alle vendette e aprirsi alla
convivenza basata sulla giustizia,
sulla verità e sulla creazione di
un’autentica cultura dell’incontro
fraterno. Che possiamo abitare in
armonia e fraternità, come vuole il



Signore! Chiediamogli di essere
costruttori di pace; che là dove c’è
odio e risentimento, possiamo
mettere amore e misericordia (cfr 
Preghiera attribuita a san Francesco
di Assisi).

E tutte queste intenzioni, le
testimonianze ascoltate, le cose che
ognuno di voi conosce nel suo cuore,
storie di decenni di dolore e di
sofferenza, le voglio porre davanti
all’immagine del Crocifisso, il Cristo
nero di Bojayá:

O Cristo nero di Bojayá,

che ci ricordi la tua passione e morte;

insieme con le tue braccia e i tuoi
piedi

ti hanno strappato i tuoi figli

che cercarono rifugio in te.

O Cristo nero di Bojayá,



che ci guardi con tenerezza

e con volto sereno;

palpita anche il tuo cuore

per accoglierci nel tuo amore.

O Cristo nero di Bojayá,

fa’ che ci impegniamo

a restaurare il tuo corpo. Che siamo

tuoi piedi per andare incontro

al fratello bisognoso;

tue braccia per abbracciare

chi ha perso la propria dignità;

tue mani per benedire e consolare

chi piange nella solitudine.

Fa’ che siamo testimoni



del tuo amore e della tua infinita
misericordia.

Amen.

[Dopo la preghiera:]

Abbiamo pregato Gesù, il Cristo, il
Cristo mutilato. Prima di darvi la
benedizione vi invito a pregare
nostra Madre, che ha avuto il cuore
trafitto dal dolore: “Ave, o Maria…”

Santa Messa presso l’Aeroporto
“Enrique Olaya Herrera” di
Medellín

Cari fratelli e sorelle!

Nella Messa di giovedì a Bogotá
abbiamo ascoltato la chiamata di
Gesù ai suoi primi discepoli; questa
parte del Vangelo di Luca che
comincia con quel racconto, culmina



nella chiamata dei Dodici. Che cosa
ricordano gli Evangelisti tra i due
avvenimenti? Che questo cammino
di sequela ha richiesto nei primi
seguaci di Gesù molto sforzo di
purificazione. Alcuni precetti, divieti
e comandi li facevano sentire sicuri;
compiere determinati riti e pratiche
li dispensava da una inquietudine,
l’inquietudine di chiedersi: Che cosa
piace al nostro Dio? Gesù, il Signore,
indica loro che obbedire è
camminare dietro a Lui, e che quel
camminare li poneva davanti a
lebbrosi, paralitici, peccatori. Questa
realtà domandava molto più che una
ricetta, o una norma stabilita.
Impararono che andare dietro a Gesù
comporta altre priorità, altre
considerazioni per servire Dio. Per il
Signore, anche per la prima
comunità, è di somma importanza
che quanti ci diciamo discepoli non
ci attacchiamo a un certo stile, a
certe pratiche che ci avvicinano più
al modo di essere di alcuni farisei di



allora che a quello di Gesù. La libertà
di Gesù si contrappone alla
mancanza di libertà dei dottori della
legge di quell’epoca, che erano
paralizzati da un’interpretazione e
da una pratica rigoristica della legge.
Gesù non si ferma ad un’attuazione
apparentemente “corretta”; Egli
porta la legge alla sua pienezza e
perciò vuole porci in quella
direzione, in quello stile di sequela
che suppone andare all’essenziale, 
rinnovarsi e coinvolgersi. Sono tre
atteggiamenti che dobbiamo
plasmare nella nostra vita di
discepoli.

Il primo, andare all’essenziale. Non
vuol dire “rompere con tutto”,
rompere con ciò che non si adatta a
noi, perché nemmeno Gesù è venuto
“ad abolire la Legge, ma a portarla al
suo compimento” (cfr Mt 5,17).
Andare all’essenziale è piuttosto
andare in profondità, a ciò che conta
e ha valore per la vita. Gesù insegna



che la relazione con Dio non può
essere un freddo attaccamento a
norme e leggi, né tantomeno un
compiere certi atti esteriori che non
portano a un cambiamento reale di
vita. Nemmeno il nostro discepolato
può essere motivato semplicemente
da una consuetudine, perché
abbiamo un certificato di battesimo,
ma deve partire da un’esperienza
viva di Dio e del suo amore. Il
discepolato non è qualcosa di statico,
ma un continuo cammino verso
Cristo; non è semplicemente
attaccarsi alla spiegazione di una
dottrina, ma l’esperienza della
presenza amichevole, viva e
operante del Signore, un
apprendistato permanente per
mezzo dell’ascolto della sua Parola. E
tale Parola, lo abbiamo ascoltato, ci si
impone nei bisogni concreti dei
nostri fratelli: sarà la fame dei più
vicini nel testo oggi proclamato (cfr 
Lc 6,1-5), o la malattia in ciò che
narra Luca in seguito.



La seconda parola, rinnovarsi. Come
Gesù “scuoteva” i dottori della legge
perché uscissero dalla loro rigidità,
ora anche la Chiesa è “scossa” dallo
Spirito perché lasci le sue comodità e
i suoi attaccamenti. Il rinnovamento
non deve farci paura. La Chiesa è
sempre in rinnovamento – Ecclesia
semper renovanda –. Non si rinnova a
suo capriccio, ma lo fa fondata e
ferma nella fede, irremovibile nella
speranza del Vangelo che ha
ascoltato (cfr Col 1,23). Il
rinnovamento richiede sacrificio e
coraggio, non per sentirsi migliori o
impeccabili, ma per rispondere
meglio alla chiamata del Signore. Il
Signore del sabato, la ragion d’essere
di tutti i nostri comandamenti e
precetti, ci invita a ponderare le
norme quando è in gioco il seguire
Lui; quando le sue piaghe aperte, il
suo grido di fame e sete di giustizia ci
interpellano e ci impongono risposte
nuove. E in Colombia ci sono tante
situazioni che chiedono ai discepoli



lo stile di vita di Gesù,
particolarmente l’amore tradotto in
atti di nonviolenza, di riconciliazione
e di pace.

La terza parola, coinvolgersi. Anche
se per qualcuno questo può
sembrare sporcarsi o macchiarsi.
Come Davide e i suoi che entrarono
nel tempio perché avevano fame e i
discepoli di Gesù entrarono nel
campo di grano e mangiarono le
spighe, così oggi a noi è chiesto di
crescere in audacia, in un coraggio
evangelico che scaturisce dal sapere
che sono molti quelli che hanno
fame, hanno fame di Dio - quanta
gente ha fame di Dio! -, fame di
dignità, perché sono stati spogliati. E
mi chiedo se la fame di Dio in tanta
gente forse non venga perché con i
nostri atteggiamenti noi li abbiamo
spogliati. E, come cristiani, aiutarli a
saziarsi di Dio; non ostacolare o
proibire loro l’incontro. Fratelli, la
Chiesa non è una dogana; richiede



porte aperte, perché il cuore del suo
Dio è non solo aperto, ma trafitto
dall’amore che si è fatto dolore. Non
possiamo essere cristiani che alzano
continuamente il cartello “proibito il
passaggio”, né considerare che
questo spazio è mia proprietà,
impossessandomi di qualcosa che
non è assolutamente mio. La Chiesa
non è nostra, fratelli, è di Dio; Lui è il
padrone del tempio e della messe;
per tutti c’è posto, tutti sono invitati a
trovare qui e tra noi il loro
nutrimento. Tutti. E Lui, che ha
preparato le nozze per il suo Figlio,
comanda di chiamare tutti: sani e
malati, buoni e cattivi, tutti. Noi
siamo semplici “servitori” (cfr Col
1,23) e non possiamo essere quelli
che ostacolano tale incontro. Al
contrario, Gesù ci chiede, come fece
coi suoi discepoli: «Voi stessi date
loro da mangiare» (Mt 14,16); questo
è il nostro servizio. Mangiare il pane
di Dio, mangiare l’amore di Dio,
mangiare il pane che ci aiuta a



sopravvivere. Lo ha capito bene
Pietro Claver, che oggi celebriamo
nella liturgia e che domani venererò
a Cartagena. «Schiavo dei neri per
sempre» fu il motto della sua vita,
perché comprese, come discepolo di
Gesù, che non poteva rimanere
indifferente davanti alla sofferenza
dei più abbandonati e oltraggiati del
suo tempo e che doveva fare
qualcosa per alleviarla.

Fratelli e sorelle, la Chiesa in
Colombia è chiamata a impegnarsi
con maggiore audacia nella
formazione di discepoli missionari,
come abbiamo indicato noi Vescovi
riuniti ad Aparecida. Discepoli che
sappiano vedere, giudicare e agire,
come proponeva il documento
latinoamericano nato proprio qui, in
queste terre (cfr Medellín, 1968).
Discepoli missionari che sanno
vedere, senza miopie ereditarie; che
esaminano la realtà secondo gli occhi
e il cuore di Gesù, e da lì la



giudicano. E che rischiano, che
agiscono, che si impegnano.

Sono venuto fin qui proprio per
confermarvi nella fede e nella
speranza del Vangelo: rimanete saldi
e liberi in Cristo, saldi e liberi in
Cristo, perché ogni fermezza in Cristo
ci dà libertà, così da rifletterlo in
tutto quello che fate. Abbracciate con
tutte le vostre forze la sequela di
Gesù, conoscetelo, lasciatevi
chiamare e istruire da Lui, cercatelo
nella preghiera e lasciatevi cercare
da Lui nella preghiera, annunciatelo
con la più grande gioia possibile.

Chiediamo, per intercessione della
nostra Madre, la Madonna “de la
Candelaria”, che ci accompagni nel
nostro cammino di discepoli,
affinché ponendo la nostra vita in
Cristo, siamo sempre missionari che
portiamo la luce e la gioia del
Vangelo a tutte le genti.



Incontro nell’Hogar San Josè di
Medellín

Cari fratelli e sorelle,

cari bambini e bambine!

Sono contento di trovarmi con voi in
questo “Hogar de San José”. Grazie
per l’accoglienza che mi avete
preparato. Ringrazio per le parole
del Direttore, Monsignor Armando
Santamaria.

Dico grazie a te, Claudia Yesenia, per
la tua coraggiosa testimonianza,
davvero coraggiosa. Ascoltando tutte
le difficoltà che hai passato, mi
veniva alla memoria del cuore la
sofferenza ingiusta di tanti bambini e
bambine in tutto il mondo, che sono
stati e sono ancora vittime innocenti
della cattiveria di alcuni.



Anche Gesù Bambino è stato vittima
dell’odio e della persecuzione; anche
Lui ha dovuto scappare con la sua
famiglia, lasciare la sua terra e la sua
casa, per sfuggire alla morte. Veder
soffrire i bambini fa male all’anima
perché i bambini sono i prediletti di
Gesù. Non possiamo accettare che
siano maltrattati, che siano privati
del diritto di vivere la loro infanzia
con serenità e gioia, che si neghi loro
un futuro di speranza.

Ma Gesù non abbandona nessuno
che soffre, tanto meno voi, bambini e
bambine, che siete i suoi preferiti.
Claudia Yesenia, accanto a tanti
orrori accaduti, Dio ti ha donato una
zia che si è presa cura di te, un
ospedale che ti ha assistito e infine
una comunità che ti ha accolto.
Questa casa è una prova dell’amore
che Gesù ha per voi e del suo
desiderio di starvi molto vicino. Lo fa
attraverso la cura amorevole di tutte
le persone buone che vi



accompagnano, che vi vogliono bene
e vi educano. Penso ai responsabili di
questa casa, alle suore, al personale e
a tante altre persone che ormai
fanno parte della vostra famiglia
perché siete integrati con loro, vi
conoscono. Perché è questo che fa sì
che questo luogo sia una casa: il
calore di una famiglia dove ci
sentiamo amati, protetti, accettati,
curati e accompagnati.

E mi piace molto che questa casa
porti il nome di San Giuseppe, e gli
altri [le altre] “Gesù lavoratore” e
“Betlemme”. Direi che siete in buone
mani! Ricordate quello che scrive san
Matteo nel suo Vangelo, quando
racconta che Erode, nella sua follia,
aveva deciso di uccidere Gesù
appena nato? Come Dio parlò in
sogno a San Giuseppe, per mezzo di
un angelo, e affidò alla sua custodia e
protezione i suoi tesori più preziosi:
Gesù e Maria? San Matteo ci dice che,
appena l’angelo gli parlò, Giuseppe



obbedì immediatamente e fece
quanto Dio gli aveva ordinato: «Egli
si alzò, nella notte, prese il bambino
e sua madre e si rifugiò in
Egitto» (2,14). Sono sicuro che come
san Giuseppe ha protetto e difeso dai
pericoli la santa Famiglia, così pure
difende voi, vi custodisce e vi
accompagna. E con lui anche Gesù e
Maria, perché san Giuseppe non può
stare senza Gesù e Maria.

A voi fratelli e sorelle, religiosi,
religiose e laici che, in questa e nelle
altre case, accogliete e curate con
amore questi bambini che fin da
piccoli hanno sperimentato la
sofferenza e il dolore, vorrei
ricordare due realtà che non devono
mancare perché fanno parte
dell’identità cristiana: l’amore che sa
vedere Gesù presente nei più piccoli
e nei più deboli, e il sacro dovere di
portare i bambini a Gesù. In questo
compito, con le sue gioie e le sue
pene, affido anche voi alla



protezione di san Giuseppe. Imparate
da lui: il suo esempio vi ispiri e vi
aiuti nella cura amorevole di questi
piccoli, che sono il futuro della
società colombiana, del mondo e
della Chiesa, affinché, come Gesù
stesso, possano crescere e rafforzarsi
in sapienza e grazia davanti a Dio e
agli uomini (cfr Lc2,52). Gesù e
Maria, insieme a san Giuseppe, vi
accompagnino e vi proteggano, vi
colmino di tenerezza, di gioia e di
fortezza.

Mi impegno a pregare per voi,
perché in questo ambiente di amore
familiare cresciate in amore, pace e
felicità, e così possiate guarire le
ferite del corpo e del cuore. Dio non
vi abbandona, vi protegge e vi
assiste. E il Papa vi porta nel suo
cuore. E non dimenticatevi di
pregare per me. Con questo vi
ringrazio.



Incontro con i Sacerdoti, i Religiosi
e le Religiose, i Consacrati e le
Consacrate, i Seminaristi e le loro
famiglie al Centro Eventi “La
Macarena” di Medellín

Cari fratelli Vescovi,

cari sacerdoti, consacrati, consacrate,
seminaristi,

care famiglie, cari amici colombiani!

L’allegoria della vera vite, che
abbiamo appena ascoltato dal
Vangelo di Giovanni, si colloca nel
contesto dell’Ultima Cena di Gesù. In
quel clima di intimità, di una certa
tensione ma carica di amore, il
Signore lavò i piedi dei suoi, volle
perpetuare la sua memoria nel pane
e nel vino, e inoltre parlò dal
profondo del suo cuore a quelli che
più amava.

In quella prima sera “eucaristica”, in
quel primo tramonto del sole dopo il



gesto di servizio, Gesù apre il suo
cuore; consegna loro il suo
testamento. E come in quel cenacolo
continuarono poi a riunirsi gli
Apostoli, con alcune donne e Maria,
la Madre di Gesù (cfr At 1,13-14), così
oggi qui in questo luogo ci siamo
riuniti per ascoltarlo, e per
ascoltarci. Suor Leidy di San
Giuseppe, María Isabel e padre Juan
Felipe ci hanno dato la loro
testimonianza; anche ognuno di noi
che siamo qui potrebbe raccontare la
propria storia vocazionale. E tutti
avremmo in comune l’esperienza di
Gesù che ci viene incontro, ci
precede e in questo modo ci ha
“catturato” il cuore. Come dice il
Documento di Aparecida: «Conoscere
Gesù è il più bel regalo che
qualunque persona può ricevere;
averlo incontrato è per noi la cosa
migliore che ci è capitata nella vita, e
farlo conoscere con le nostre parole e
opere è per noi una gioia», la gioia di
evangelizzare (n. 29).



Molti di voi, giovani, avete scoperto
questo Gesù vivo nelle vostre
comunità; comunità con un fervore
apostolico contagioso, che
entusiasmano e suscitano attrazione.
Dove c’è vita, fervore, voglia di
portare Cristo agli altri, nascono
vocazioni genuine; la vita fraterna e
fervente della comunità è quella che
suscita il desiderio di consacrarsi
interamente a Dio e
all’evangelizzazione (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 107). I giovani
sono per natura inquieti, in ricerca –
o mi sbaglio? –. E qui voglio
fermarmi un momento e fare una
memoria dolorosa. E’ una parentesi,
questa. I giovani sono naturalmente
inquieti, inquietudine tante volte
ingannata, distrutta dai sicari della
droga. Medellín mi porta questo
ricordo, mi evoca tante vite giovani
stroncate, scartate, distrutte. Vi
invito a ricordare, ad accompagnare
questo luttuoso corteo, a chiedere
perdono per chi ha distrutto le



aspirazioni di tanti giovani, chiedere
al Signore che converta i loro cuori,
che abbia fine questa sconfitta
dell’umanità giovane. I giovani sono
per natura inquieti, in ricerca, e,
benché assistiamo a una crisi
dell’impegno e dei legami
comunitari, sono molti i giovani che
si mobilitano insieme di fronte ai
mali del mondo e si dedicano a
diverse forme di militanza e di
volontariato. Sono molti. E alcuni, sì,
sono cattolici praticanti, molti sono
cattolici “all’acqua di rose”, come
diceva mia nonna; altri non sanno se
credono o non credono… Ma questa
inquietudine li porta a fare qualcosa
per gli altri, questa inquietudine
riempie il volontariato di tutto il
mondo di volti giovani. Bisogna
incanalare l’inquietudine. Quando lo
fanno per amore di Gesù, sentendosi
parte della comunità, diventano
“viandanti della fede”, felici di
portare Gesù in ogni strada, in ogni
piazza, in ogni angolo della terra (cfr 



ibid., 107). E quanti, senza sapere che
lo stanno portando, lo portano! E’
questa ricchezza di andare per le
strade servendo, di essere viandanti
di una fede che forse loro stessi non
capiscono del tutto; è testimonianza,
testimonianza che ci apre all’azione
dello Spirito Santo che entra e
lavorerà nei nostri cuori.

In uno dei viaggi della Giornata della
Gioventù in Polonia [Cracovia 2016],
in un pranzo che ho fatto con i
giovani – con 15 giovani e
l’Arcivescovo – uno mi ha chiesto:
“Cosa posso dire a un mio compagno,
giovane, che è ateo, che non crede?
Che argomenti posso portargli?”. E
mi è venuto spontaneo rispondergli:
“Guarda, l’ultima cosa che devi fare è
dirgli qualcosa!”. E’ rimasto sorpreso.
Comincia a fare, comincia a
comportarti in maniera tale che
l’inquietudine che lui ha dentro di sé
lo renda curioso e ti domandi; e
quando ti chiede la tua



testimonianza, lì puoi incominciare a
dire qualcosa. E’ tanto importante
questo essere viandanti, viandanti
della fede, viandanti della vita.

La vite a cui si riferisce Gesù, nel
testo che è stato proclamato, è la vite
che è tutto il “popolo dell’alleanza”.
Profeti come Geremia, Isaia ed
Ezechiele si riferiscono ad esso
paragonandolo a una vite; e anche
un salmo, l’80, canta dicendo: «Hai
sradicato una vite dall’Egitto […]. Le
hai preparato il terreno, hai
affondato le sue radici ed essa ha
riempito la terra» (vv. 9-10). A volte
esprimono la gioia di Dio per la sua
vite, altre volte la sua collera, la
delusione o il dispetto […]; mai, mai
Dio se ne si disinteressa della sua
vite, mai smette di soffrire per i suoi
allontanamenti – se io mi allontano
Lui soffre nel suo cuore – mai smette
di andare incontro a questo popolo
che, quando si separa da Lui si secca,
brucia e si distrugge.



Com’è la terra, il nutrimento, il
sostegno dove cresce questa vite in
Colombia? In quali contesti si
generano i frutti delle vocazioni di
speciale consacrazione? Sicuramente
in ambienti pieni di contraddizioni,
di chiaroscuri, di situazioni
relazionali complesse. Ci piacerebbe
avere a che fare con un mondo, con
famiglie e legami più sereni, ma
siamo dentro questo cambiamento
epocale, questa crisi culturale, e in
mezzo ad essa, tenendo conto di essa,
Dio continua a chiamare. E non
venite qui a raccontarmi: “No, certo,
non ci sono tante vocazioni di
speciale consacrazione, perché, è
chiaro, con questa crisi che stiamo
vivendo…”. Sapete cos’è questa? E’
una favoletta! Chiaro? Anche in
mezzo a questa crisi, Dio continua a
chiamare. Sarebbe quasi illusorio
pensare che tutti voi avete ascoltato
la chiamata del Signore all’interno di
famiglie sostenute da un amore forte
e pieno di valori come la generosità,



l’impegno, la fedeltà e la pazienza
(cfr Esort. ap. Amoris laetitia, 5).
Alcuni sì, ma non tutti. Alcune
famiglie, Dio voglia molte, sono così.
Ma tenere i piedi per terra vuol dire
riconoscere che i nostri percorsi
vocazionali, il sorgere della chiamata
di Dio, ci trova più vicino a ciò che
riporta la Parola di Dio e che ben
conosce la Colombia: «un sentiero di
sofferenza e di sangue […] la
violenza fratricida di Caino su Abele
e i vari litigi tra i figli e tra le spose
dei patriarchi Abramo, Isacco e
Giacobbe, per giungere poi alle
tragedie che riempiono di sangue la
famiglia di Davide, fino alle
molteplici difficoltà familiari che
solcano il racconto di Tobia o l’amara
confessione di Giobbe
abbandonato» (ibid., 20). E fin
dall’inizio è stato così: non pensate
alla situazione ideale, questa è la
situazione reale. Dio manifesta la sua
vicinanza e la sua elezione dove
vuole, nella terra che vuole, così



com’è in quel momento, con le
contraddizioni concrete, come Lui
vuole. Egli cambia il corso degli
avvenimenti chiamando uomini e
donne nella fragilità della storia
personale e comunitaria di ciascuno.
Non abbiamo paura in di questa
terra complessa. Ieri sera, una
ragazza con capacità speciali, nel
gruppo che mi ha dato il benvenuto,
che mi ha accolto alla Nunziatura, ha
detto che nel nucleo dell’umano c’è la
vulnerabilità, e spiegava perché. E
mi è venuto in mente di chiederle:
“Siamo tutti vulnerabili? – “Sì, tutti” –
“Ma c’è qualcuno che non è
vulnerabile?”. E lei ha risposto:
“Dio”. Ma Dio ha voluto farsi
vulnerabile, ha voluto uscire a
camminare con noi per la strada,
vivere la nostra storia così com’era;
ha voluto farsi uomo in mezzo a una
contraddizione, in mezzo a qualcosa
di incomprensibile, con il consenso
di una ragazza che non comprendeva
ma obbedisce e di un uomo giusto



che ha seguito quello che gli era stato
comandato; ma tutto questo in mezzo
a tante contraddizioni. Non abbiamo
paura in questa terra complessa! Dio
ha sempre fatto il miracolo di
generare buoni grappoli, come le
buone focacce a colazione. Che non
manchino vocazioni in nessuna
comunità, in nessuna famiglia di
Medellín! E quando a colazione
trovate una di queste belle sorprese,
dite: “Ah, che bello! E Dio è capace di
fare qualcosa con me?”.
Chiedetevelo, prima di mangiarla!
Chiedetevelo.

E questa vite – che è quella di Gesù –
ha la caratteristica di essere quella 
vera. Egli ha già utilizzato questo
aggettivo in altre occasioni nel
Vangelo di Giovanni: la luce vera, il
vero pane del cielo, la vera
testimonianza. Ora, la verità non è
qualcosa che riceviamo – come il
pane o la luce – ma qualcosa che
scaturisce dall’interno. Siamo popolo



eletto per la verità, e la nostra
chiamata dev’essere nella verità. Se
siamo tralci di questa vite, se la
nostra vocazione è innestata in Gesù,
non c’è posto per l’inganno, la
doppiezza, le scelte meschine. Tutti
dobbiamo essere attenti affinché
ogni tralcio serva a ciò per cui è stato
pensato: per portare frutto. Io, sono
pronto a portare frutto? Fin
dall’inizio, coloro a cui spetta il
compito di accompagnare i percorsi
vocazionali, dovranno motivare la
retta intenzione, cioè il desiderio
autentico di configurarsi a Gesù, il
pastore, l’amico, lo sposo. Quando i
percorsi non sono alimentati da
questa vera linfa che è lo Spirito di
Gesù, allora facciamo esperienza
dell’aridità e Dio scopre con tristezza
quei polloni già morti. Le vocazioni
di speciale consacrazione muoiono
quando vogliono nutrirsi di onori,
quando sono spinte dalla ricerca di
una tranquillità personale e di
promozione sociale, quando la



motivazione è “salire di categoria”,
attaccarsi a interessi materiali, che
arrivano anche all’errore della
brama di guadagno. L’ho già detto in
altre occasioni, e voglio ripeterlo
come qualcosa che è vero e sicuro,
non dimenticatelo: il diavolo entra
dal portafoglio. Sempre. Questo non
riguarda solo gli inizi, tutti dobbiamo
stare attenti, perché la corruzione
negli uomini e nelle donne che sono
nella Chiesa comincia così, poco a
poco, e poi – lo dice Gesù stesso –
mette radici nel cuore e finisce per
allontanare Dio dalla propria vita.
«Non potete servire Dio e la
ricchezza» (Mt 6,24). Gesù dice: “Non
si può servire due signori”. Due
signori: è come se ci fossero due
signori nel mondo. Non si può
servire Dio e il denaro. Gesù dà il
titolo di “signore” al denaro. Che cosa
vuol dire? Che se ti prende non ti
lascia andare: sarà il tuo signore
partendo dal tuo cuore. Attenzione!
Non possiamo approfittare della



nostra condizione religiosa e della
bontà della nostra gente per essere
serviti e ottenere benefici materiali.

Ci sono situazioni, atteggiamenti e
scelte che mostrano i segni
dell’aridità e della morte - quando
avviene questo? -: non possono
continuare a rallentare il flusso della
linfa che nutre e dà vita! Il veleno
della menzogna, delle cose nascoste,
della manipolazione e dell’abuso del
popolo di Dio, dei più fragili e
specialmente degli anziani e dei
bambini non può trovare spazio
nella nostra comunità. Quando un
consacrato o una consacrata o una
comunità, un’istituzione – che sia la
parrocchia o qualsiasi – sceglie di
seguire questo stile, è un ramo secco;
bisogna solo sedersi e aspettare che
Dio venga a tagliarlo.

Ma Dio non solo taglia; l’allegoria
continua dicendo che Dio pota la vite
dalle imperfezioni. E’ così bella la



potatura! Fa male però è bella. La
promessa è che daremo frutto, e in
abbondanza, come il chicco di grano,
se siamo capaci di donarci, di dare
liberamente la vita. In Colombia
abbiamo esempi del fatto che questo
è possibile. Pensiamo a santa Laura
Montoya, una religiosa mirabile le
cui reliquie sono qui. Lei da questa
città si è prodigata in una grande
opera missionaria in favore degli
indigeni di tutto il Paese. Quanto ci
insegna questa donna consacrata
nella dedizione silenziosa, vissuta
con abnegazione, senza altro
interesse che manifestare il volto
materno di Dio! E così possiamo
ricordare il beato Mariano di Gesù
Euse Hoyos, uno dei primi alunni del
Seminario di Medellín, e altri
sacerdoti e religiose colombiani, i cui
processi di canonizzazioni sono stati
introdotti; come pure tanti altri,
migliaia di colombiani anonimi che
nella semplicità della loro vita
quotidiana hanno saputo donarsi per



il Vangelo e di cui voi sicuramente
conserverete la memoria e vi
saranno stimolo di dedizione. Tutti ci
mostrano che è possibile seguire
fedelmente la chiamata del Signore,
che è possibile portare molto frutto,
anche adesso, in questo tempo e in
questo luogo.

La buona notizia è che Lui è disposto
a purificarci; la buona notizia è che
non siamo ancora “finiti”, siamo
ancora nel “processo di
fabbricazione” e come buoni
discepoli siamo in cammino. E in che
modo Gesù taglia i fattori di morte
che attecchiscono nella nostra vita e
distorcono la chiamata? Invitandoci
a rimanere in Lui; rimanere non
significa solamente stare, bensì
indica mantenere una relazione
vitale, esistenziale, assolutamente
necessaria; è vivere e crescere in
unione feconda con Gesù, fonte di
vita eterna. Rimanere in Gesù non
può essere un atteggiamento



meramente passivo o un semplice
abbandono senza conseguenze nella
vita quotidiana. C’è sempre una
conseguenza, sempre. E
permettetemi di proporvi – perché
sta diventando un po’ lungo…
[gridano: “No!”] Naturalmente non
direte “sì”, e allora non vi credo! –
permettetemi di proporvi tre modi di
rendere effettivo questo rimanere,
che vi possono aiutare a rimanere in
Gesù.

1. Rimaniamo in Gesù toccando
l’umanità di Gesù

Con lo sguardo e i sentimenti di Gesù,
che contempla la realtà non come
giudice, ma come buon samaritano;
che riconosce i valori del popolo con
cui cammina, come pure le sue ferite
e i suoi peccati; che scopre la
sofferenza silenziosa e si commuove
davanti alle necessità delle persone,
soprattutto quando queste si trovano
succubi dell’ingiustizia, della povertà



disumana, dell’indifferenza, o
dell’azione perversa della corruzione
e della violenza.

Con i gesti e le parole di Gesù, che
esprimono amore ai vicini e ricerca
dei lontani; tenerezza e fermezza
nella denuncia del peccato e
nell’annuncio del Vangelo; gioia e
generosità nella dedizione e nel
servizio, soprattutto ai più piccoli,
respingendo con forza la tentazione
di dare tutto per perduto, di
accomodarci o di diventare solo
amministratori di sventure. Quante
volte ascoltiamo uomini e donne
consacrati, che sembra che invece di
amministrare gioia, crescita, vita,
amministrano disgrazie, e passano il
tempo a lamentarsi delle disgrazie di
questo mondo. E’ la sterilità, la
sterilità di chi è incapace di toccare
la carne sofferente di Gesù.

2. Rimaniamo contemplando la sua
divinità



Suscitando e sostenendo la stima per
lo studio che accresce la conoscenza
di Cristo, perché, come ricorda
sant’Agostino, non si può amare chi
non si conosce (cfr La Trinità, Libro
X, cap. I, 3).

Privilegiando per questa conoscenza 
l’incontro con la Sacra Scrittura,
specialmente con il Vangelo, dove
Cristo ci parla, ci rivela il suo amore
incondizionato al Padre, ci contagia
la gioia che sgorga dall’obbedienza
alla sua volontà e dal servizio ai
fratelli. Voglio farvi una domanda,
ma non rispondete, ognuno risponde
per conto suo. Quanti minuti o
quante ore io leggo il Vangelo o la
Scrittura ogni giorno? Datevi la
risposta. Chi non conosce le Scritture,
non conosce Gesù. Chi non ama le
Scritture, non ama Gesù (cfr
Girolamo, Prologo al commento sul
profeta Isaia: PL 24, 17). Diamo
tempo a una lettura orante della
Parola!, ad ascoltare in essa che cosa



Dio vuole per noi e per il nostro
popolo.

Che tutto il nostro studio ci aiuti ad
essere capaci di interpretare la realtà
con gli occhi di Dio; che non sia uno
studio evasivo rispetto a ciò che vive
la nostra gente e neppure segua le
onde delle mode e delle ideologie.
Che non viva di nostalgie e non
voglia ingabbiare il mistero; non
cerchi di rispondere a domande che
nessuno si pone più per lasciare nel
vuoto esistenziale quelli che ci
interpellano dalle coordinate dei loro
mondi e delle loro culture.

Rimanere e contemplare la sua
divinità facendo della preghiera la
parte fondamentale della nostra vita
e del nostro servizio apostolico. La
preghiera ci libera dalla zavorra
della mondanità, ci insegna a vivere
in modo gioioso, a scegliere
tenendoci lontani dalla superficialità,
in un esercizio di autentica libertà.



Nella preghiera cresciamo in libertà,
nella preghiera impariamo a essere
liberi. La preghiera ci toglie dalla
tendenza a centrarci su noi stessi,
nascosti in un’esperienza religiosa
vuota, e ci conduce a porci con
docilità nelle mani di Dio per
compiere la sua volontà e
corrispondere al suo progetto di
salvezza. E nella preghiera, voglio
anche consigliarvi una cosa:
chiedete, contemplate, ringraziate,
intercedete, ma abituatevi anche ad 
adorare. Non è molto di moda,
adorare. Abituatevi ad adorare.
Imparare ad adorare in silenzio.
Imparate a pregare così.

Siamo uomini e donne riconciliati per
riconciliare. Essere stati chiamati non
ci dà un certificato di buona condotta
e impeccabilità; non siamo rivestiti di
un’aura di santità. Guai al religioso,
al consacrato, al prete, alla suora che
vive con una faccia da santino, guai!
Tutti siamo peccatori, tutti. E



abbiamo bisogno del perdono e della
misericordia di Dio per rialzarci ogni
giorno; Egli strappa ciò che non va
bene e abbiamo fatto male, lo getta
fuori dalla vigna e lo brucia. Ci
purifica perché possiamo portare
frutto. Così è la fedeltà
misericordiosa di Dio con il suo
popolo, di cui siamo parte. Lui non ci
abbandonerà mai sul bordo della
strada, mai. Dio fa di tutto per
evitare che il peccato ci vinca e
chiuda le porte della nostra vita a un
futuro di speranza e di gioia. Lui fa
di tutto per evitare questo. E se non
ci riesce, rimane lì accanto, finché mi
viene in mente di guardare in alto,
perché mi rendo conto che sono
caduto. Lui è così.

3. Infine, occorre rimanere in Cristo
per vivere nella gioia. Terzo:
rimanere per vivere nella gioia.

Se rimaniamo in Lui, la sua gioia
sarà in noi. Non saremo discepoli



tristi e apostoli avviliti. Leggete la
fine della “Evangelii
nuntiandi” [esortazione apostolica di
Paolo VI]: ve lo consiglio. Al
contrario, rifletteremo e porteremo
la gioia vera, quella gioia piena che
nessuno potrà toglierci,
diffonderemo la speranza di vita
nuova che Cristo ci ha donato. La
chiamata di Dio non è un carico
pesante che ci toglie la gioia. E’
pesante? A volte sì, però non ci toglie
la gioia. Anche attraverso questo
peso ci dà la gioia. Dio non ci vuole
sommersi nella tristezza – uno dei
cattivi spiriti che si impadroniscono
dell’anima, come già denunciavano i
monaci del deserto–; Dio non ci vuole
sommersi nella stanchezza, tristezza
e stanchezza che provengono dalle
attività vissute male, senza una
spiritualità che renda felice la nostra
vita e persino le nostre fatiche. La
nostra gioia contagiosa dev’essere la
prima testimonianza della vicinanza
e dell’amore di Dio. Siamo veri



dispensatori della grazia di Dio
quando lasciamo trasparire la gioia
dell’incontro con Lui.

Nella Genesi, dopo il diluvio, Noè
pianta una vite come segno del
nuovo inizio; e al termine dell’Esodo,
quelli che Mosè ha inviato a
ispezionare la terra promessa
ritornano con un grappolo d’uva di
questa dimensione [indica l’altezza],
segno della terra dove scorrono latte
e miele. Dio è stato attento a noi, alle
nostre comunità e alle nostre
famiglie: sono qui presenti, e mi
sembra molto bello che ci siano i
padri e le madri dei consacrati, dei
sacerdoti e dei seminaristi. Dio ha
rivolto il suo sguardo su di noi, sulle
nostre comunità e famiglie. Il Signore
ha rivolto il suo sguardo alla
Colombia: voi siete segno di questo
amore di predilezione. A noi spetta
adesso offrire tutto il nostro amore e
il nostro servizio uniti a Gesù Cristo,
che è la nostra vite. Ed essere



promessa di un nuovo inizio per la
Colombia, che si lascia alle spalle un
diluvio - come quello di Noè -, un
diluvio di scontri e violenze, e che
vuole portare molti frutti di giustizia
e di pace, di incontro e di solidarietà.
Che Dio vi benedica! che Dio
benedica la vita consacrata in
Colombia! E non dimenticatevi di
pregare per me, perché benedica
anche me. Grazie!

Incontro con consacrati, sposi
novelli e coppie che festeggiano le
nozze d’oro e d’argento.

Ognuno di quelli che sono venuti ha
sentito che Gesù gli diceva qualcosa,
che Gesù diceva qual era il suo nome
e che lo voleva in quella strada. E
quando all’inizio i sacerdoti hanno
cantato quello che Gesù disse a
Pietro, mi sono detto: come sarà stato



contento Pietro quando gli fu detto
così; e io penso che tutti noi siamo
contenti quando Gesù ci dice: ti
voglio per il tal posto, per questo, per
quello, per questa strada, che tu ti
faccia monaca, che ti sposi e formi
una famiglia, che ti prendi cura…, e
così via.

Mi viene da pensare che quando
Pietro sentì che Gesù gli disse: “Ecco,
tu sei la pietra”, gli diede il nome, lui
avrà pensato: “questo me l’ha detto
quando mi ha conosciuto, mi ha
detto che io ero Pietro”, e avrà
cominciato a rendersi conto che
quello stesso nome aveva diverse
melodie, diverse musiche. Come
diverse musiche ha il canto che voi
avete cantato. E così Pietro andò
avanti, tutto contento e baldanzoso,
ma 15 minuti dopo Gesù gli disse il
contrario, gli disse: allontanati che
sei un satana per me. [Pietro] Aveva
sbagliato.



E poi penso alle volte in cui Pietro
avrà ricordato quello che gli aveva
detto Gesù quella notte del giovedì
[santo], quando poi, così sicuro di sé,
lui disse: “Quello non lo conosco”.
Come avrà pensato a quello che gli
aveva detto. E come avrà ricordato
ciò che gli aveva detto Gesù, quando
lo vide uscire dalla cella, lo guardò e
si mise a piangere.

Vale a dire, ciò che Gesù ci dice, lo si
vive nel corso della vita. La stessa
parola, la stessa vocazione, in diverse
maniere. La vita ci porta a viverla
nella gioia, nel dolore, nel peccato, in
una grazia maggiore… Cosa avrà
fatto Pietro quella notte del giovedì
piangendo, si sarà nascosto per la
vergogna, sarà andato a trovare la
madre di Gesù, a chiederle consiglio,
non sappiamo.

E poi, stava lì chiuso e pauroso, e
dopo Gesù gli domanda tre volte se lo
ama, e si ricorda e dice: io non



capisco niente, ed è un’altra melodia
del suo stesso nome. Io vorrei che
ciascuno di noi ricordasse la prima
chiamata, quando Gesù ci diede un
nome, la prima vocazione, il primo
amore, e che lo coniugasse nelle
differenti musiche della vita. In
quella che ci porta la vita, momenti
belli, momenti pieni, momenti di
errore, momenti di peccato, momenti
oscuri, momenti di voler rompere
tutto e ricominciare un’altra cosa…
Ma il nome non perderlo. Gesù ha
dato un nome ad ognuno di noi e ci
ha messo su una strada, una strada
di consacrazione: nella vita della
famiglia e nella famiglia consacrata.
Una strada di donazione a Lui e ai
fratelli in nome Suo. Dunque ogni
volta bisogna coniugare di nuovo
quel nome nelle diverse situazioni
che ci è dato di vivere. Quando Gesù
ci chiama e ci dà il nome, non ci dà
l’assicurazione sulla vita, questa
dobbiamo difenderla noi con
l’umiltà, la preghiera e mendicarla



dal Signore. Dacci forza, Signore,
perché possiamo andare avanti
ciascuno sulla strada in cui ci hai
chiamato. Ma nessuno possiede la
sicurezza della perseveranza in quel
nome, bisogna chiederla. E Lui la dà,
perché ci vuole molto bene, e vuole
che rimaniamo, però bisogna
mendicarla. Non dimenticatelo. Se
volete trionfare nella vita come vuole
Gesù, mendicate, perché il
protagonista della storia è il
mendicante, il protagonista della
storia della salvezza è il mendicante,
quello che ognuno di noi porta
dentro di sé. Grazie per questo! E che
questa testimonianza che date
possiate portarla avanti e che porti
molto frutto. Grazie!

Benedizione della prima pietra
delle case per i Senzatetto e
dell’Opera Talitha Kum



Preghiamo.

Benedetto sii Tu, o Signore, Dio della
misericordia,

che in tuo Figlio ci hai dato

un esempio ammirevole di carità

e per mezzo di Lui ci hai vivamente
raccomandato

il mandato dell’amore;

degnati di ricolmare con le tue
benedizioni questi tuoi servitori,

che desiderano dedicarsi
generosamente

all’aiuto dei fratelli;

fa’ in modo che, nel bisogno
immediato,

possano servirti fedelmente e
pienamente

nella persona del loro prossimo.



Per Cristo nostro Signore.

Amen

La recita dell’Angelus presso la
Chiesa di San Pietro Claver a
Cartagena

Prima dell'Angelus

Cari fratelli e sorelle!

Poco prima di entrare in questa
chiesa, dove si conservano le reliquie
di san Pietro Claver, ho benedetto le
prime pietre di due istituzioni
destinate a persone con gravi
necessità e ho visitato la casa della
signora Lorenza, dove accoglie ogni
giorno molti nostri fratelli e sorelle
per dare loro cibo e affetto. Questi
incontri mi hanno fatto tanto bene
perché lì si può toccare con mano



l’amore di Dio che si fa concreto, si fa
quotidiano.

Tutti insieme pregheremo l’Angelus,
ricordando l’incarnazione del Verbo.
E pensiamo a Maria, che ha
concepito Gesù e lo ha portato al
mondo. La contempliamo stamattina
invocandola come Nostra Signora di
Chiquinquirá. Come sapete, per un
lungo periodo di tempo questa
immagine è stata abbandonata, ha
perso il colore ed era rotta e bucata.
Era trattata come un pezzo di sacco
vecchio, usata senza alcun rispetto
finché finì tra le cose scartate.

Fu allora che una donna semplice,
che secondo la tradizione si
chiamava María Ramos, la prima
devota della Vergine di Chiquinquirá,
vide in quella tela qualcosa di
diverso. Ebbe il coraggio e la fede di
collocare quell’immagine rovinata e
corrosa in un luogo a parte,
restituendole la sua dignità perduta.



Seppe trovare e onorare Maria, che
portava il Figlio tra le braccia,
proprio in quell’oggetto che per gli
altri era spregevole e inutile.

In tal modo, si fece paradigma di tutti
coloro che, in vari modi, cercano di
recuperare la dignità del fratello
caduto per il dolore delle ferite della
vita, di quelli che non si rassegnano e
lavorano per costruire loro
un’abitazione dignitosa, per assisterli
nei bisogni impellenti e, soprattutto,
pregano con perseveranza perché
possano recuperare lo splendore di
figli di Dio che è stato loro strappato.

Il Signore ci insegna mediante
l’esempio degli umili e di quelli che
non contano. Se a María Ramos, una
donna semplice, ha concesso la
grazia di accogliere l’immagine della
Vergine nella povertà di quella tela
rotta, a Isabel, una donna indigena, e
a suo figlio Miguel, ha dato la
capacità di essere i primi a vedere



trasformata e rinnovata quella tela
della Vergine. Essi furono i primi a
vedere con occhi semplici quel pezzo
di panno totalmente nuovo, e in esso
lo splendore della luce divina, che
trasforma e fa nuove tutte le cose.
Sono i poveri, gli umili, quelli che
contemplano la presenza di Dio,
coloro a cui si rivela il Mistero
dell’amore di Dio con maggiore
nitidezza. Essi, poveri e semplici,
furono i primi a vedere la Vergine di
Chiquinquirá e diventarono suoi
missionari, annunciatori della
bellezza e della santità della Vergine.

E in questa chiesa pregheremo
María, che ha chiamato sé stessa “la
serva del Signore”, e san Pietro
Claver, lo “schiavo dei neri per
sempre”, come si fece chiamare nel
giorno della sua professione solenne.
Egli aspettava le navi che arrivavano
dall’Africa al principale mercato di
schiavi del nuovo mondo. Molte volte
li accoglieva solamente con gesti,



gesti evangelizzatori, per
l’impossibilità di comunicare, per la
diversità delle lingue. Ma una
carezza va al di là di tutte le lingue.
Tuttavia, san Pietro Claver sapeva
che il linguaggio della carità, della
misericordia era capito da tutti. Di
fatto, la carità aiuta a comprendere
la verità e la verità esige gesti di
carità: vanno insieme, non si possono
separare. Quando sentiva
ripugnanza verso di loro - perché
poveretti arrivavano in uno stato che
era ripugnante - Pietro Claver
baciava le loro piaghe.

Austero e caritatevole fino
all’eroismo, dopo aver confortato la
solitudine di centinaia di migliaia di
persone, non morì onorato, si
dimenticarono di lui, e trascorse gli
ultimi quattro anni della sua vita
malato e nella sua cellae in uno
spaventoso stato di abbandono. Così
ripaga il mondo; Dio lo ha ripagato in
un’altra maniera.



Effettivamente, san Pietro Claver ha
testimoniato in modo formidabile la
responsabilità e l’attenzione che
ognuno di noi deve avere per i suoi
fratelli. Questo santo è stato, dagli
altri, accusato ingiustamente di
essere indiscreto nel suo zelo e ha
dovuto affrontare dure critiche e una
persistente opposizione da parte di
quanti temevano che il suo ministero
minacciasse il ricco commercio degli
schiavi.

Ancora oggi, in Colombia e nel
mondo, milioni di persone sono
vendute come schiavi, oppure vanno
mendicando un po’ di umanità, un
momento di tenerezza, prendono la
via del mare o si mettono in
cammino perché hanno perso tutto, a
cominciare dalla loro dignità e dai
loro diritti.

María de Chiquinquirá e Pietro
Claver ci invitano a lavorare per la
dignità di tutti i nostri fratelli,



specialmente per i poveri e gli
scartati dalla società, per quelli che
sono abbandonati, per gli emigranti,
per quelli che subiscono la violenza e
la tratta. Tutti costoro hanno la loro
dignità e sono immagine viva di Dio.
Tutti siamo stati creati a immagine e
somiglianza di Dio, e tutti la Vergine
ci tiene tra le braccia come figli
amati.

Rivolgiamo ora la nostra preghiera
alla Vergine Madre, perché ci faccia
scoprire in ognuno degli uomini e
delle donne del nostro tempo il volto
di Dio.

Dopo l'Angelus

Cari fratelli e sorelle,

da questa località, desidero
assicurare la mia preghiera per
ciascuno dei Paesi dell’America
Latina, e in modo speciale per il
vicino Venezuela. Esprimo la mia
vicinanza ad ognuno dei figli e delle



figlie di quella amata nazione, come
pure a coloro che hanno trovato in
questa terra colombiana un luogo di
accoglienza. Da questa città, sede dei
diritti umani, faccio appello affinché
si respinga ogni tipo di violenza nella
vita politica e si trovi una soluzione
alla grave crisi che si sta vivendo e
che tocca tutti, specialmente i più
poveri e svantaggiati della società. La
Vergine Santissima interceda per
tutte le necessità del mondo e di
ciascuno dei suoi figli.

Saluto anche voi qui presenti, venuti
da diversi luoghi, come pure quanti
seguono questa visita mediante la
radio e la televisione. A tutti auguro
una buona domenica. Per favore,
non dimenticatevi di pregare per me.



Omelia durante la Santa Messa
presso l'Area portuale del
Contecar (Cartagena de Indias)

“Dignità della persona e diritti
umani”

In questa città, che è stata chiamata
“l’eroica” per la sua tenacia 200 anni
fa nel difendere la libertà ottenuta,
celebro l’ultima Eucaristia di questo
viaggio. Inoltre, da 32 anni,
Cartagena de Indias è in Colombia la
sede dei diritti umani, perché qui
come popolo si stima che «grazie al
gruppo missionario formato dai
sacerdoti gesuiti Pedro Claver y
Corberó, Alonso de Sandoval e il
fratello Nicolás González,
accompagnati da molti figli della
città di Cartegena de Indias nel
secolo XVII, nacque la
preoccupazione per alleviare la
situazione degli oppressi dell’epoca,
essenzialmente quella degli schiavi,
per i quali reclamarono il rispetto e

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/9/6/viaggio-apostolico-colombia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/9/6/viaggio-apostolico-colombia.html


la libertà» (Congresso della
Colombia, 1985, legge 95, art. 1).

Qui, nel Santuario di san Pietro
Claver, dove in maniera continua e
sistematica si attua il riscontro, la
riflessione e il perseguimento dei
progressi e del vigore dei diritti
umani in Colombia, oggi la Parola di
Dio ci parla di perdono, correzione,
comunità e preghiera.

Nel quarto discorso del Vangelo di
Matteo, Gesù parla a noi, che
abbiamo deciso di puntare sulla
comunità, che apprezziamo la vita in
comune e sogniamo un progetto che
includa tutti. Il testo che precede è
quello del pastore buono che lascia le
99 pecore per andare dietro a quella
perduta, e quell’aroma profuma tutto
il discorso che abbiamo appena
ascoltato: non c’è nessuno talmente
perduto che non meriti la nostra
sollecitudine, la nostra vicinanza e il
nostro perdono. Da questa



prospettiva, si capisce dunque che
una mancanza, un peccato
commesso da uno, ci interpella tutti
ma coinvolge, prima di tutto, la
vittima del peccato del fratello; e
costui è chiamato a prendere
l’iniziativa perché chi gli fatto del
male non si perda. Prendere
l’iniziativa: chi prende l’iniziativa è
sempre il più coraggioso.

In questi giorni ho sentito tante
testimonianze di persone che sono
andate incontro a coloro che
avevano fatto loro del male. Ferite
terribili che ho potuto contemplare
nei loro stessi corpi; perdite
irreparabili che ancora fanno
piangere, e tuttavia queste persone
sono andate, hanno fatto il primo
passo su una strada diversa da quelle
già percorse. Perché la Colombia da
decenni sta cercando la pace per
tentativi e, come insegna Gesù, non è
stato sufficiente che due parti si
avvicinassero, dialogassero; c’è stato



bisogno che si inserissero molti altri
attori in questo dialogo riparatore
dei peccati. «Se [il tuo fratello] non ti
ascolterà, prendi ancora con te una o
due persone» (Mt 18,16), ci dice il
Signore nel Vangelo.

Abbiamo imparato che queste vie di
pacificazione, di primato della
ragione sulla vendetta, di delicata
armonia tra la politica e il diritto,
non possono ovviare ai percorsi della
gente. Non è sufficiente il disegno di
quadri normativi e accordi
istituzionali tra gruppi politici o
economici di buona volontà. Gesù
trova la soluzione al male compiuto
nell’incontro personale tra le parti.
Inoltre, è sempre prezioso inserire
nei nostri processi di pace
l’esperienza di settori che, in molte
occasioni, sono stati resi invisibili,
affinché siano proprio le comunità a
colorare i processi di memoria
collettiva. «L’autore principale, il
soggetto storico di questo processo, è



la gente e la sua cultura, non una
classe, una frazione, un gruppo,
un’élite – tutta la gente e la sua
cultura –. Non abbiamo bisogno di
un progetto di pochi indirizzato a
pochi, o di una minoranza illuminata
o testimoniale che si appropri di un
sentimento collettivo. Si tratta di un
accordo per vivere insieme, di un
patto sociale e culturale» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 239).

Noi possiamo dare un grande
contributo a questo nuovo passo che
la Colombia vuole fare. Gesù ci
indica che questo cammino di
reinserimento nella comunità
comincia con un dialogo a due. Nulla
potrà sostituire questo incontro
riparatore; nessun processo collettivo
ci dispensa della sfida di incontrarci,
di spiegarci, di perdonare. Le ferite
profonde della storia esigono
necessariamente istanze dove si
faccia giustizia, dove sia possibile
alle vittime conoscere la verità, il

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#IV._Il_dialogo_sociale_come_contributo%20per_la_pace
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#IV._Il_dialogo_sociale_come_contributo%20per_la_pace


danno sia debitamente riparato e si
agisca con chiarezza per evitare che
si ripetano tali crimini. Ma tutto ciò
ci lascia ancora sulla soglia delle
esigenze cristiane. A noi cristiani è
richiesto di generare “a partire dal
basso” un cambiamento culturale:
alla cultura della morte, della
violenza, rispondere con la cultura
della vita e dell’incontro. Ce lo diceva
già quello scrittore così vostro e così
di tutti: «Questo disastro culturale
non si rimedia né col piombo né coi
soldi, ma con una educazione alla
pace, costruita con amore sulle
macerie di un paese infiammato
dove ci alziamo presto per
continuare ad ammazzarci a
vicenda… una legittima rivoluzione
di pace che canalizzi verso la vita
l’immensa energia creatrice che per
quasi due secoli abbiamo usato per
distruggerci e che rivendichi ed esalti
il predominio
dell’immaginazione» (Gabriel García



Marquez, Messaggio sulla pace,
1998).

Quanto abbiamo agito in favore
dell’incontro, della pace? Quanto
abbiamo omesso, permettendo che la
barbarie si facesse carne nella vita
del nostro popolo? Gesù ci comanda
di confrontarci con quei modelli di
comportamento, quegli stili di vita
che fanno male al corpo sociale, che
distruggono la comunità. Quante
volte si “normalizzano” – si vivono
come cose normali – processi di
violenza, esclusione sociale, senza
che la nostra voce si alzi né le nostre
mani accusino profeticamente!
Accanto a san Pietro Claver c’erano
migliaia di cristiani, molti di loro
consacrati; ma solo un pugno di
persone iniziò una corrente contro-
culturale di incontro. San Pietro
Claver seppe restaurare la dignità e
la speranza di centinaia di migliaia di
neri e di schiavi che arrivavano in
condizioni assolutamente disumane,



pieni di terrore, con tutte le loro
speranze perdute. Non possedeva
titoli accademici rinomati; si arrivò
persino ad affermare che era
“mediocre” di ingegno, ma ebbe il
“genio” di vivere pienamente il
Vangelo, di incontrarsi con quelli che
altri consideravano solo uno scarto.
Secoli più tardi, l’impronta di questo
missionario e apostolo della
Compagnia di Gesù è stata seguita da
santa María Bernarda Bütler, che
dedicò la sua vita al servizio dei
poveri e degli emarginati in questa
stessa città di Cartagena.[1]

Nell’incontro tra di noi riscopriamo i
nostri diritti, ricreiamo la vita perché
torni ad essere autenticamente
umana. «La casa comune di tutti gli
uomini deve continuare a sorgere su
una retta comprensione della
fraternità universale e sul rispetto
della sacralità di ogni vita umana, di
ogni uomo e di ogni donna; dei
poveri, degli anziani, dei bambini,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html#_ftn1


degli ammalati, dei non nati, dei
disoccupati, degli abbandonati, di
quelli che vengono giudicati
scartabili perché li si considera
nient’altro che numeri di questa o
quella statistica. La casa comune di
tutti gli uomini deve edificarsi anche
sulla comprensione di una certa
sacralità della natura
creata» (Discorso alle Nazioni Unite,
25 settembre 2015).

Gesù, nel Vangelo, ci fa presente
anche la possibilità che l’altro si
chiuda, si rifiuti di cambiare, persista
nel suo male. Non possiamo negare
che ci sono persone che persistono in
peccati che feriscono la convivenza e
la comunità: «Penso al dramma
lacerante della droga, sulla quale si
lucra in spregio a leggi morali e
civili». Questo male minaccia
direttamente la dignità della persona
umana e spezza progressivamente
l’immagine che il Creatore ha
plasmato in noi. Condanno

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


fermamente questa piaga che ha
spento tante vite e che è mantenuta e
sostenuta da uomini senza scrupoli.
Non si può giocare con la vita del
nostro fratello, né manipolare la sua
dignità. Faccio appello affinché si
cerchino i modi per porre fine al
narcotraffico, che non fa che
seminare morte dappertutto
stroncando tante speranze e
distruggendo tante famiglie. Penso
anche a un altro dramma: «alla
devastazione delle risorse naturali e
all’inquinamento in atto; alla
tragedia dello sfruttamento del
lavoro; penso ai traffici illeciti di
denaro come alla speculazione
finanziaria, che spesso assume
caratteri predatori e nocivi per interi
sistemi economici e sociali,
esponendo alla povertà milioni di
uomini e donne; penso alla
prostituzione che ogni giorno miete
vittime innocenti, soprattutto tra i
più giovani rubando loro il futuro;
penso all’abominio del traffico di



esseri umani, ai reati e agli abusi
contro i minori, alla schiavitù che
ancora diffonde il suo orrore in tante
parti del mondo, alla tragedia spesso
inascoltata dei migranti sui quali si
specula indegnamente
nell’illegalità» (Messaggio per la
Giornata Mondiale della Pace 2014); e
persino si specula con una “asettica
legalità” pacifista che non tiene conto
della carne del fratello, che è la carne
di Cristo. Anche per questo
dobbiamo essere preparati e
saldamente posizionati su principi di
giustizia che non tolgano nulla alla
carità. Non è possibile convivere in
pace senza avere a che fare con ciò
che corrompe la vita e attenta contro
di essa. A questo proposito,
ricordiamo tutti coloro che, con
coraggio e senza stancarsi, hanno
lavorato e hanno persino perso la
vita nella difesa e protezione dei
diritti della persona umana e della
sua dignità. Come a loro, la storia
chiede a noi di assumere un impegno

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


definitivo in difesa dei diritti umani,
qui, a Cartagena de Indias, luogo che
voi avete scelto come sede nazionale
della loro tutela.

Infine Gesù ci chiede di pregare
insieme; che la nostra preghiera sia
sinfonica, con toni personali, accenti
diversi, ma che levi in modo
concorde un unico grido. Sono sicuro
che oggi preghiamo insieme per il
riscatto di coloro che sono stati
nell’errore, e non per la loro
distruzione, per la giustizia e non per
la vendetta, per la riparazione nella
verità e non nella dimenticanza.
Preghiamo per realizzare il motto di
questa visita: «Facciamo il primo
passo!», e che questo primo passo sia
in una direzione comune.

“Fare il primo passo” è, soprattutto,
andare incontro agli altri con Cristo,
il Signore. Ed Egli ci chiede sempre di
fare un passo deciso e sicuro verso i
fratelli, rinunciando alla pretesa di



essere perdonati senza perdonare, di
essere amati senza amare. Se la
Colombia vuole una pace stabile e
duratura, deve fare urgentemente un
passo in questa direzione, che è
quella del bene comune, dell’equità,
della giustizia, del rispetto della
natura umana e delle sue esigenze.
Solo se aiutiamo a sciogliere i nodi
della violenza, districheremo la
complessa matassa degli scontri: ci è
chiesto di far il passo dell’incontro
con i fratelli, avendo il coraggio di
una correzione che non vuole
espellere ma integrare; ci è chiesto di
essere, con carità, fermi in ciò che
non è negoziabile; in definitiva,
l’esigenza è costruire la pace,
«parlando non con la lingua ma con
le mani e le opere» (San Pietro
Claver), e alzare insieme gli occhi al
cielo: Lui è capace di sciogliere
quello che a noi appare impossibile,
Lui ci ha promesso di accompagnarci
sino alla fine dei tempi, e Lui non



lascerà sterile uno sforzo così
grande.

Congedo al termine della S. Messa

Al termine di questa celebrazione,
desidero ringraziare Mons. Jorge
Enrique Jiménez Carvajal,
Arcivescovo di Cartegena, per le
gentili parole che mi ha rivolto a
nome dei fratelli nell’episcopato e di
tutto il popolo di Dio.

Ringrazio il Signor Presidente Juan
Manuel Santos per il suo invito a
visitare il Paese, le Autorità civili, e
tutti coloro che hanno voluto unirsi a
noi in questa celebrazione
eucaristica, qui o attraverso i mezzi
di comunicazione.

Ringrazio dell’impegno e della
collaborazione che hanno reso
possibile questa visita. Sono tanti
quelli che hanno collaborato
offrendo il proprio tempo e la
propria disponibilità. Sono state



giornate intense e belle, nelle quali
ho potuto incontrare tante persone e
conoscere tante realtà che mi hanno
toccato il cuore. Voi mi avete fatto
tanto bene!

Cari fratelli, vorrei lasciarvi
un’ultima parola: non fermiamoci a
“fare il primo passo”, ma
continuiamo a camminare insieme
ogni giorno per andare incontro
all’altro, nella ricerca dell’armonia e
della fraternità. Non possiamo
fermarci. L’8 settembre 1654 moriva
proprio qui san Pietro Claver; dopo
quarant’anni di schiavitù volontaria,
di instancabile lavoro in favore dei
più poveri. Egli non rimase fermo,
dopo il primo passo ne seguirono
altri e altri ancora. Il suo esempio ci
fa uscire da noi stessi e andare
incontro al prossimo. Colombia, il
tuo fratello ha bisogno di te, vagli
incontro portando l’abbraccio di
pace, libera da ogni violenza,
“schiavi della pace, per sempre”.



[1] Anch’essa ebbe l’intelligenza della
carità e seppe trovare Dio nel
prossimo; nessuno dei due si
paralizzò davanti all’ingiustizia e alle
difficoltà. Perché «di fronte al
conflitto, alcuni semplicemente lo
guardano e vanno avanti come se
nulla fosse, se ne lavano le mani per
poter continuare con la loro vita.
Altri entrano nel conflitto in modo
tale che ne rimangono prigionieri,
perdono l’orizzonte, proiettano sulle
istituzioni le proprie confusioni e
insoddisfazioni e così l’unità diventa
impossibile. Vi è però un terzo modo,
il più adeguato, di porsi di fronte al
conflitto. È accettare di sopportare il
conflitto, risolverlo e trasformarlo in
un anello di collegamento di un
nuovo processo» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 227).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-
di-papa-francesco-in-colombia/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-colombia/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-colombia/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-colombia/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Colombia

