
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco a
Budapest e in
Slovacchia (12 - 15
settembre 2021)

"Chiedo a tutti di
accompagnarmi con la
preghiera, e affido le visite che
compirò all’intercessione di
tanti eroici confessori della
fede, i quali testimoniarono in
quei luoghi il Vangelo tra
ostilità e persecuzioni". Papa
Francesco è stato a Budapest, in
Ungheria e in Slovacchia per un
viaggio apostolico dal 12 al 15
settembre. In questo articolo si



possono leggere tutti i discorsi
tenuti durante il viaggio.

14/09/2021

12 settembre - Budapest, Bratislava

Incontro con i Vescovi, Budapest

Santa Messa, Budapest

Angelus, Budapest

Incontro Ecumenico, Bratislava

13 settembre - Bratislava

Incontro con le Autorità, la Società
civile e il Corpo Diplomatico

Incontro con i Vescovi, Sacerdoti,
Religiosi/e, Seminaristi e Catechisti

Incontro con la Comunità ebraica



14 settembre - Bratislava, Košice,
Prešov

Divina Liturgia Bizantina di San
Giovanni Crisostomo presieduta dal
Santo Padre

Incontro con la Comunità Rom

Incontro con i giovani

15 settembre - Bratislava, Šaštin

Santa Messa

12 settembre - Budapest,
Bratislava

Incontro con i Vescovi, Budapest

Sono molto contento di trovarmi qui
in mezzo a voi in occasione della
conclusione del 52° Congresso
Eucaristico Internazionale. Sono



grato a Mons. András Veres per il
benvenuto che mi ha rivolto e anche
per il regalo che mi ha fatto a nome
di tutti voi: molto bello, molto bello!
Grazie. E saluto tutti voi,
ringraziandovi per l’accoglienza e
per la promozione di questo evento,
che ci ricorda la centralità
dell’Eucaristia nella vita della Chiesa.

Desidero condividere alcuni pensieri
proprio partendo dal gesto
eucaristico: nel Pane e nel Vino
vediamo Cristo che offre il suo Corpo
e il suo Sangue per noi. La Chiesa di
Ungheria, con la sua lunga storia,
segnata da una incrollabile fede, da
persecuzioni e dal sangue dei
martiri, è associata in modo
particolare al sacrificio di Cristo.
Tanti fratelli e sorelle, tanti vescovi e
presbiteri hanno vissuto ciò che
celebravano sull’altare: sono stati
macinati come chicchi di grano,
perché tutti potessero essere sfamati
dall’amore di Dio; sono stati torchiati



come l’uva, perché il sangue di Cristo
diventasse linfa di vita nuova; sono
stati spezzati, ma la loro offerta
d’amore è stata un seme evangelico
di rinascita piantato nella storia di
questo popolo.

Guardando a quella storia, storia
passata, fatta di martirio e di sangue,
possiamo incamminarci verso il
futuro con lo stesso desiderio dei
martiri: vivere la carità e
testimoniare il Vangelo. Ma sempre
bisogna tenere insieme, nella vita
della Chiesa, queste due realtà: 
custodire il passato e guardare al
futuro. Custodire le nostre radici
religiose, custodire la storia da cui
proveniamo, senza però restare con
lo sguardo rivolto indietro: guardare
al futuro, guardare avanti e trovare
nuove vie per annunciare il Vangelo.

Conservo vivo nel cuore il ricordo
delle Suore ungheresi della Società di
Gesù (Englische Fräulein), le quali, a



causa della persecuzione religiosa,
dovettero lasciare la loro patria. Con
il coraggio della loro personalità e la
fedeltà alla vocazione fondarono il
Collegio “Maria Ward” nella città di
Plátanos, vicino alla capitale. Dalla
loro fortezza, dal loro coraggio, dalla
loro pazienza e dal loro amore alla
patria ho imparato molto; per me
sono state una testimonianza.
Ricordandole oggi qui, rendo anche
omaggio a tanti uomini e donne che
dovettero andare in esilio e anche a
quanti hanno dato la vita per la
patria e per la fede.

Come Pastori siete chiamati anzitutto
a ricordare questo al vostro popolo:
la tradizione cristiana – come
affermava Benedetto XVI – «non è
una collezione di cose, di parole,
come una scatola di cose morte; la
Tradizione è il fiume della vita nuova
che viene dalle origini, da Cristo fino
a noi, e ci coinvolge nella storia di
Dio con l’umanità» (Udienza generale,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060503.html


3 maggio 2006). Avete scelto come
tema del Congresso un versetto del
Salmo 88: «Sono in te tutte le mie
sorgenti». Ecco, la Chiesa proviene
dalla sorgente che è Cristo ed è
inviata perché il Vangelo, come un
fiume d’acqua viva, infinitamente
più largo e accogliente del vostro
grande Danubio, raggiunga l’aridità
del mondo e del cuore dell’uomo,
purificandolo e dissetandolo. Il
ministero episcopale, allora, non
serve a ripetere una notizia del
passato, ma è voce profetica della
perenne attualità del Vangelo, nella
vita del Popolo santo di Dio e nella
storia di oggi.

Vorrei suggerirvi alcune indicazioni
per portare avanti questa missione.

La prima: essere annunciatori del
Vangelo. Non dimentichiamo che al
centro della vita della Chiesa c’è
l’incontro con Cristo. A volte,
specialmente quando la società che ci



circonda non sembra entusiasta della
nostra proposta cristiana, la
tentazione è quella di chiuderci nella
difesa delle istituzioni e delle
strutture. Il vostro Paese, oggi, è
attraversato da grandi cambiamenti
che investono in generale l’Europa
intera. Dopo il lungo tempo in cui è
stato impedito di professare la fede,
con l’avvento della libertà ci sono
sfide nuove da affrontare, in un
contesto in cui cresce il secolarismo e
si affievolisce la sete di Dio. Ma
ricordiamoci: la sorgente d’acqua
viva, che sempre scorre e disseta, è
Cristo. Le strutture, le istituzioni, la
presenza della Chiesa nella società
servono solo a risvegliare nelle
persone la sete di Dio e a portare loro
l’acqua viva del Vangelo. Perciò, a voi
Vescovi è richiesto anzitutto questo:
non la burocratica amministrazione
delle strutture, questo lo facciano
altri; non la ricerca di privilegi e
vantaggi. Per favore, siate servi.
Servitori, non principi. Che cosa vi



chiedo? La passione ardente per il
Vangelo, così com’è: il Vangelo.
Fedeltà e passione al Vangelo. Essere
testimoni e annunciatori della Buona
Notizia, diffusori di gioia, vicini ai
sacerdoti – vicini ai sacerdoti – e ai
religiosi con cuore paterno,
esercitando l’arte dell’ascolto.

Mi permetto di uscire dal testo e di
ricordarvi le quattro vicinanze del
vescovo. La vicinanza a Dio è la
prima. Io, come fratello, ti domando:
tu preghi? O vai solo a dire il
breviario? Il tuo cuore prega? Tu,
prendi tempo per pregare? “Ma, è
che sono tanto indaffarato…”. Ma
nell’indaffaratismo di ogni giorno,
metti anche quello: pregare.
Secondo: vicinanza tra voi. La
fratellanza episcopale, la conferenza
episcopale, è una grazia. Nessuno di
voi la pensa uguale all’altro: questa è
ricchezza. Cercate però di mettere
nell’unità dell’episcopato anche le
differenze e non cercate la strada



delle cordate. Tutti fratelli. Tu la
pensi diversamente da me, ma sei
fratello. Discutiamo? Discutiamo.
Gridiamo? Gridiamo. Ma come
fratelli, questo non si tocca: l’unità
della Conferenza episcopale. È una
grazia: dobbiamo chiederla. È
custodire il popolo di Dio nell’unità
dei vescovi. La terza vicinanza è
quella che ho citato: vicinanza ai
sacerdoti. Il “prossimo più prossimo”
del vescovo è il prete. Io vi dico una
cosa che mi addolora tanto. Ho
trovato, in alcune diocesi, sia nella
mia patria, quando stavo lì, nella
diocesi precedente, sia adesso che
sono a Roma, preti che si lamentano,
difficili: ma si lamentano perché
hanno voglia, hanno necessità di
parlare con il vescovo. Così dicono. E
tante volte ho sentito questo: “Ho
chiamato e la segretaria ha detto che
è troppo indaffarato, che ha guardato
e mi ha detto: ‘entro tre settimane
può darsi, vi darà un appuntamento
di un quarto d’ora’”. E il prete dice:



“no, grazie, così non voglio”, oppure:
“sì”. Ma non va. Il prete sente
lontano il vescovo, non lo sente 
padre. Vi do un consiglio, da fratello:
quando voi tornerete in vescovado
dopo una missione, dopo una visita a
una parrocchia, stanchi, e vedrete la
chiamata di un prete, chiamatelo: lo
stesso giorno o al massimo il giorno
seguente: non oltre. La vicinanza. E
quel prete, se viene chiamato subito,
saprà che ha un padre. Questo è
molto importante. Vicinanza ai preti,
e ciò significa anche ai religiosi. “Eh,
ma sa, questo prete è difficile…”. Ma,
dimmi, quale padre non ha un figlio
difficile? Tutti. I figli si amano come
sono, non come io vorrei che fossero.
E poi, la quarta vicinanza: vicinanza
al santo popolo fedele di Dio. Per
favore, non dimenticatevi del vostro
popolo, da dove il Signore vi ha
preso. “Io ti ho preso da dietro il
gregge”: non dimenticarti del gregge
dal quale sei stato tolto. Paolo, che
cosa raccomandava a Timoteo?



“Ricorda tua mamma e tua nonna, il
tuo popolo”. L’autore della Lettera
agli Ebrei diceva: “Ricordati di coloro
che ti hanno iniziato alla fede”.
Quanti umili catechisti, quante
nonne ci sono dietro. Il cuore stia
vicino al popolo. È brutto quando il
cuore di un vescovo si allontana dal
popolo. Le quattro vicinanze. Fate un
esame di coscienza su come vanno:
credo bene, ma mi piace ribadirle.
Vicinanza a Dio, vicinanza tra voi –
“vedo alcuni con una peculiarità
speciale storica, liturgica, e altri così
differenti: vicinanza alla loro
liturgia, alla loro storia, senza voglia
di prenderli, latinizzarli: no, per
favore, no. Vicinanza tra voi,
vicinanza con i sacerdoti e vicinanza
al santo popolo fedele di Dio. Per
essere vescovo oggi – sempre, ma
sottolineo, oggi – bisogna esercitare
l’arte dell’ascolto. E non è facile. Non
abbiate paura di dare spazio alla
Parola di Dio e di coinvolgere i laici:
saranno i canali attraverso i quali il



fiume della fede irrigherà
nuovamente l’Ungheria.

Una seconda indicazione: essere
testimoni di fraternità. Il vostro Paese
è luogo in cui convivono da tempo
persone provenienti da altri popoli.
Varie etnie, minoranze, confessioni
religiose e migranti hanno
trasformato anche questo Paese in
un ambiente multiculturale. Questa
realtà è nuova e, almeno in un primo
momento, spaventa. La diversità fa
sempre un po’ paura perché mette a
rischio le sicurezze acquisite e
provoca la stabilità raggiunta.
Tuttavia, è una grande opportunità
per aprire il cuore al messaggio
evangelico: «Amatevi gli uni gli altri
come io vi ho amati» (Gv 15,12).
Davanti alle diversità culturali,
etniche, politiche e religiose,
possiamo avere due atteggiamenti:
chiuderci in una rigida difesa della
nostra cosiddetta identità oppure
aprirci all’incontro con l’altro e



coltivare insieme il sogno di una
società fraterna. Mi piace qui
ricordare che proprio in questa
Capitale europea, nel 2017, vi siete
incontrati con i rappresentanti di
altre Conferenze Episcopali
dell’Europa centro-orientale e avete
ribadito che l’appartenenza alla
propria identità non deve mai
diventare motivo di ostilità e di
disprezzo degli altri, bensì un aiuto
per dialogare con culture diverse.
Dialogare, senza negoziare la propria
appartenenza.

Sopra il grande fiume che attraversa
questa città si staglia l’imponente
Ponte delle Catene: sostituì un fragile
ponte di legno e servì a unire Buda e
Pest. Se vogliamo che il fiume del
Vangelo raggiunga la vita delle
persone, facendo germogliare anche
qui in Ungheria una società più
fraterna e solidale, abbiamo bisogno
che la Chiesa costruisca nuovi ponti
di dialogo. Come Vescovi, vi chiedo di



mostrare sempre, insieme ai
sacerdoti e ai collaboratori pastorali,
il volto vero della Chiesa: è madre. È
madre! Un volto accogliente verso
tutti, anche verso chi proviene da
fuori, un volto fraterno, aperto al
dialogo. Siate Pastori che hanno a
cuore la fraternità. Non padroni del
gregge, ma padri e fratelli. Lo stile
della fraternità, che vi chiedo di
coltivare con i sacerdoti e con tutto il
Popolo di Dio, diventi un segno
luminoso per l’Ungheria. Così,
prenderà forma una Chiesa in cui
specialmente i laici, in ogni ambito
della loro vita quotidiana, familiare,
sociale e professionale, diventeranno
lievito di fraternità evangelica. La
Chiesa ungherese sia costruttrice di
ponti e promotrice di dialogo!

Infine, la terza cosa, essere
costruttori di speranza. Se mettiamo
il Vangelo al centro e lo
testimoniamo nell’amore fraterno,
possiamo guardare al futuro con



speranza, anche se oggi
attraversiamo piccole o grandi
tempeste. Questo è ciò che la Chiesa è
chiamata a diffondere nella vita delle
persone: la certezza rasserenante che
Dio è misericordia, che ci ama in ogni
istante della vita ed è sempre pronto
a perdonarci e a rialzarci. Non
dimenticatevi lo stile di Dio, che è
uno stile di prossimità, compassione
e tenerezza. Questo è lo stile di Dio.
Andiamo su questa strada, con lo
stesso stile. La tentazione di
abbatterci e scoraggiarci non viene
mai da Dio. Mai. Viene dal nemico,
ma si alimenta in tante situazioni:
dietro la facciata del benessere,
dietro un vestito di tradizioni
religiose si possono nascondere tanti
lati oscuri. La Chiesa in Ungheria ha
avuto recentemente modo di
riflettere su come il passaggio
dall’epoca della dittatura a quello di
una ritrovata libertà sia una
transizione segnata da
contraddizioni: il degrado della vita



morale, l’aumento della malavita, il
commercio della droga, fino alla
piaga del traffico di organi e a tanti
fatti di bambini, assassinati per
questo. Ci sono problemi sociali: le
difficoltà delle famiglie, la povertà, le
ferite che colpiscono il mondo
giovanile, in un contesto nel quale la
democrazia ha ancora bisogno di
consolidarsi. La Chiesa non può che
essere protagonista di vicinanza,
dispensatrice di attenzione e
consolazione per le persone, affinché
non si lascino mai rubare la luce
della speranza. L’annuncio del
Vangelo rinvigorisce la speranza
perché ci ricorda che in tutto ciò che
viviamo Dio è presente, ci
accompagna, ci dà coraggio, ci dà
creatività per iniziare sempre una
storia nuova. È commovente
ricordare quanto affermava il
Venerabile Cardinale József
Mindszenty, figlio e padre di questa
Chiesa e di questa terra, il quale, alla
fine di una vita colma di sofferenze a



causa della persecuzione, ha lasciato
queste parole di speranza: «Dio è
giovane. Il futuro è suo. È Lui che
evoca ciò che è nuovo, giovane e il
domani negli individui e nei popoli.
Perciò non possiamo abbandonarci
alla disperazione» (Messaggio al
Presidente del Comitato
organizzatore e agli ungheresi in
esilio, in J. Közi Horváth, Mindszenty
bíboros, 111). Dio è giovane.

Davanti alle crisi, sociali o ecclesiali,
possiate sempre essere costruttori di
speranza. Come Vescovi del Paese,
avere sempre parole di
incoraggiamento. Non si trovino
sulle vostre labbra espressioni che
segnano distanze e impongono
giudizi, ma che aiutino il Popolo di
Dio a guardare con fiducia al futuro,
aiutino le persone a diventare
protagoniste libere e responsabili
della vita, che è un dono di grazia da
accogliere, non un rompicapo da
risolvere. Il cubo del vostro bravo e



celebre architetto Rubik rimane un
gioco geniale, non un modello per la
vita! E ricordatevi: pastori del
gregge. Il pastore deve essere dentro
al gregge: all’inizio del gregge per
indicare il cammino, in mezzo al
gregge per capirne l’odore, dietro al
gregge per aiutare coloro che
rimangono indietro e anche per
lasciare che il gregge vada un po’
avanti, perché ha un fiuto speciale
per indicare dove ci sono i terreni
buoni, nutrienti.

Cari fratelli, anche l’Ungheria ha
bisogno di un rinnovato annuncio
del Vangelo, di una nuova fraternità
sociale e religiosa, di una speranza
da costruire giorno per giorno per
guardare al futuro con gioia. Voi siete
i Pastori protagonisti di questo
processo storico, di questa bella
avventura. Fratelli, Dio vi confermi
nella gioia della missione – la gioia
della missione! Io vi ringrazio per
tutto quello che fate e vi benedico di



cuore. La Madonna vi protegga e San
Giuseppe vi custodisca. E, se avete un
po’ di tempo, pregate per il Papa.
Grazie.

Santa Messa, Budapest

A Cesarea di Filippo Gesù chiede ai
discepoli: «Ma voi, chi dite che io
sia?» (Mc 8,29). Questa domanda
mette alle strette i discepoli e segna
una svolta nel loro cammino dietro al
Maestro. Essi conoscevano bene
Gesù, non erano più dei principianti:
avevano familiarità con Lui, erano
stati testimoni di molti miracoli
compiuti, rimanevano colpiti dal suo
insegnamento, lo seguivano
dovunque andava. Eppure, non
pensavano ancora come Lui.
Mancava il passaggio decisivo, quello
dall’ammirazione per Gesù
all’imitazione di Gesù. Anche oggi il
Signore, fissando lo sguardo su
ognuno di noi, ci interpella
personalmente: “Ma io chi sono



davvero per te?”. Chi sono per te? È
una domanda che, rivolta a ciascuno
di noi, non chiede solo una risposta
esatta, da catechismo, ma una
risposta personale, una risposta di
vita.

Da questa risposta nasce il
rinnovamento del discepolato. Esso
avviene attraverso tre passaggi, che
fecero i discepoli e possiamo
compiere anche noi: l’annuncio di
Gesù il primo, il discernimento con
Gesù il secondo, il cammino dietro a
Gesù il terzo.

1. L’annuncio di Gesù. A quel “Ma voi,
chi dite che io sia?” rispose Pietro,
come rappresentante dell’intero
gruppo: «Tu sei il Cristo». Pietro dice
tutto in poche parole, la risposta è
giusta, ma sorprendentemente, dopo
questo riconoscimento Gesù ordina
«severamente di non parlare ad
alcuno di lui» (v. 30). Ci
domandiamo: perché un divieto così



drastico? Per una ragione precisa:
dire che Gesù è il Cristo, il Messia, è
esatto ma incompleto. C’è sempre il
rischio di annunciare una falsa
messianicità, secondo gli uomini e
non secondo Dio. Perciò, a partire da
quel momento, Gesù comincia a
rivelare la sua identità, quella
pasquale, quella che troviamo
nell’Eucaristia. Spiega che la sua
missione sarebbe culminata, sì, nella
gloria della risurrezione, ma
passando attraverso l’umiliazione
della croce. Si sarebbe cioè svolta
secondo la sapienza di Dio, «che –
dice San Paolo – non è di questo
mondo, né dei dominatori di questo
mondo» (1 Cor 2,6). Gesù impone il
silenzio sulla sua identità messianica,
non però sulla croce che lo attende.
Anzi – annota l’evangelista – Gesù
comincia ad insegnare
«apertamente» (Mc 8,32) che «il
Figlio dell’uomo doveva soffrire
molto ed essere rifiutato dagli
anziani, dai capi dei sacerdoti e dagli



scribi, venire ucciso e, dopo tre
giorni, risorgere» (v. 31).

Di fronte a questo annuncio di Gesù,
annuncio sconvolgente, possiamo
rimanere anche noi esterrefatti.
Anche noi vorremmo un messia
potente anziché un servo crocifisso.
L’Eucaristia sta davanti a noi per
ricordarci chi è Dio. Non lo fa a
parole, ma concretamente,
mostrandoci Dio come Pane
spezzato, come Amore crocifisso e
donato. Possiamo aggiungere tanta
cerimonia, ma il Signore rimane lì,
nella semplicità di un Pane che si
lascia spezzare, distribuire e
mangiare. È lì: per salvarci si fa
servo; per darci vita, muore. Ci fa
bene lasciarci sconvolgere
dall’annuncio di Gesù. E chi si apre a
questo annuncio di Gesù, si apre al
secondo passaggio.

2. Il discernimento con Gesù. Di
fronte all’annuncio del Signore, la



reazione di Pietro è tipicamente
umana: quando si profila la croce, la
prospettiva del dolore, l’uomo si
ribella. E Pietro, dopo aver
confessato la messianicità di Gesù, si
scandalizza delle parole del Maestro
e tenta di dissuaderlo dal procedere
sulla sua via. La croce non è mai di
moda. Cari fratelli e sorelle, la croce
non è mai di moda: oggi come in
passato. Ma guarisce dentro. È
davanti al Crocifisso che
sperimentiamo una benefica lotta
interiore, l’aspro conflitto tra il
“pensare secondo Dio” e il “pensare
secondo gli uomini”. Da un lato, c’è la
logica di Dio, che è quella dell’amore
umile. La via di Dio rifugge da ogni
imposizione, ostentazione, da ogni
trionfalismo, è sempre protesa al
bene altrui, fino al sacrificio di sé.
Dall’altro lato c’è il “pensare secondo
gli uomini”: è la logica del mondo,
della mondanità, attaccata all’onore
e ai privilegi, rivolta al prestigio e al
successo. Qui contano la rilevanza e



la forza, ciò che attira l’attenzione dei
più e sa farsi valere di fronte agli
altri.

Abbagliato da questa prospettiva,
Pietro prende in disparte Gesù e si
mette a rimproverarlo (cfr v. 32).
Prima lo aveva confessato, adesso lo
rimprovera. Può capitare anche a noi
di mettere il Signore “in disparte”, di
metterlo in un angolo del cuore,
continuando a ritenerci religiosi e
per bene e ad andare avanti per la
nostra strada senza lasciarci
conquistare dalla logica di Gesù. Ma
c’è una verità: Egli però ci
accompagna, ci accompagna in
questa lotta interiore, perché
desidera che, come gli Apostoli,
scegliamo la sua parte. C’è la parte di
Dio e c’è la parte del mondo. La
differenza non è tra chi è religioso e
chi no. La differenza cruciale è tra il
vero Dio e il dio del nostro io. Quanto
è distante Colui che regna in silenzio
sulla croce dal falso dio che



vorremmo regnasse con la forza e
riducesse al silenzio i nostri nemici!
Quanto è diverso Cristo, che si
propone solo con amore, dai messia
potenti e vincenti adulati dal mondo!
Gesù ci scuote, non si accontenta
delle dichiarazioni di fede, ci chiede
di purificare la nostra religiosità
davanti alla sua croce, davanti
all’Eucaristia. Ci fa bene stare in
adorazione davanti all’Eucaristia per
contemplare la fragilità di Dio.
Dedichiamo tempo all’adorazione. È
un modo di pregare che si dimentica
troppo. Dedichiamo tempo
all’adorazione. Lasciamo che Gesù
Pane vivo risani le nostre chiusure e
ci apra alla condivisione, ci guarisca
dalle nostre rigidità e dal
ripiegamento su noi stessi; ci liberi
dalla schiavitù paralizzante del
difendere la nostra immagine, ci
ispiri a seguirlo dove Lui vuole
condurci. Non dove voglio io. Eccoci
così giunti al terzo passaggio.



3. Il cammino dietro a Gesù, anche il
cammino con Gesù. «Va’ dietro a me,
Satana» (v. 33). Così Gesù riconduce
Pietro a sé, con un comando
accorato, forte. Ma il Signore, quando
comanda qualcosa, in realtà è lì,
pronto a donarla. E Pietro accoglie la
grazia di fare “un passo indietro”. Il
cammino cristiano non è una
rincorsa al successo, ma comincia
con un passo indietro – ricordate
questo: il cammino cristiano
comincia con un passo indietro –, con
un decentramento liberatorio, con il
togliersi dal centro della vita. Allora
Pietro riconosce che il centro non è il
suo Gesù, ma il vero Gesù. Cadrà
ancora, ma di perdono in perdono
riconoscerà sempre meglio il volto di
Dio. E passerà dall’ammirazione
sterile per Cristo all’imitazione
concreta di Cristo.

Che cosa vuol dire camminare dietro
a Gesù? È andare avanti nella vita
con la sua stessa fiducia, quella di



essere figli amati di Dio. È percorrere
la stessa via del Maestro, venuto per
servire e non per essere servito (cfr 
Mc 10,45). Camminare dietro a Gesù
è muovere ogni giorno i nostri passi
incontro al fratello. Lì ci spinge
l’Eucaristia: a sentirci un solo Corpo,
a spezzarci per gli altri. Cari fratelli e
sorelle, lasciamo che l’incontro con
Gesù nell’Eucaristia ci trasformi,
come ha trasformato i Santi grandi e
coraggiosi che onorate, penso a Santo
Stefano e Santa Elisabetta. Come
loro, non accontentiamoci di poco;
non rassegniamoci a una fede che
vive di riti e di ripetizioni, apriamoci
alla novità scandalosa del Dio
crocifisso e risorto, Pane spezzato
per dare vita al mondo. Saremo nella
gioia; e porteremo gioia.

Questo Congresso Eucaristico
Internazionale è un punto di arrivo
di un percorso, ma sia soprattutto un
punto di partenza. Perché il
cammino dietro a Gesù invita a



guardare avanti, ad accogliere la
svolta della grazia, a far rivivere ogni
giorno in noi quell’interrogativo che,
come a Cesarea di Filippo, il Signore
rivolge a ognuno di noi suoi
discepoli: Ma voi, chi dite che io sia?

Angelus, Budapest

Eucaristia significa “azione di grazie”
e al termine di questa Celebrazione,
che chiude il Congresso Eucaristico e
la mia visita a Budapest, vorrei di
cuore rendere grazie. Grazie alla
grande famiglia cristiana ungherese,
che desidero abbracciare nei suoi
riti, nella sua storia, nelle sorelle e
nei fratelli cattolici e di altre
Confessioni, tutti in cammino verso
la piena unità. A questo proposito
saluto di cuore il Patriarca
Bartolomeo, Fratello che ci onora con
la sua presenza. Grazie, in
particolare, ai miei amati Fratelli
vescovi, ai sacerdoti, ai consacrati e
alle consacrate, e a tutti voi, cari



fedeli! Un ringraziamento grande a
chi tanto si è adoperato per la
realizzazione del Congresso
Eucaristico e di questa giornata.

Nel rinnovare la gratitudine alle
Autorità civili e religiose che mi
hanno accolto, vorrei dire köszönöm
[grazie]: grazie a te, popolo di
Ungheria. L’Inno che ha
accompagnato il Congresso si rivolge
a te così: «Per mille anni la croce fu
colonna della tua salvezza, anche ora
il segno di Cristo sia per te la
promessa di un futuro migliore».
Questo vi auguro, che la croce sia il
vostro ponte tra il passato e il futuro!
Il sentimento religioso è la linfa di
questa nazione, tanto attaccata alle
sue radici. Ma la croce, piantata nel
terreno, oltre a invitarci a radicarci
bene, innalza ed estende le sue
braccia verso tutti: esorta a
mantenere salde le radici, ma senza
arroccamenti; ad attingere alle
sorgenti, aprendoci agli assetati del



nostro tempo. Il mio augurio è che
siate così: fondati e aperti, radicati e
rispettosi. Isten éltessen! [Auguri!] La
“Croce della missione” è il simbolo di
questo Congresso: vi porti ad
annunciare con la vita il Vangelo
liberante della tenerezza sconfinata
di Dio per ciascuno. Nella carestia di
amore di oggi, è il nutrimento che
l’uomo attende.

Oggi, non lontano da qua, a Varsavia,
vengono proclamati Beati due
testimoni del Vangelo: il Cardinale
Stefan Wyszyński ed Elisabetta
Czacka, fondatrice delle Suore
Francescane Serve della Croce. Due
figure che conobbero da vicino la
croce: il Primate di Polonia, arrestato
e segregato, fu sempre pastore
coraggioso secondo il cuore di Cristo,
araldo della libertà e della dignità
dell’uomo; Suor Elisabetta, che
giovanissima perse la vista, dedicò
tutta la vita ad aiutare i ciechi.
L’esempio dei nuovi Beati ci stimoli a



trasformare le tenebre in luce con la
forza dell’amore.

Infine preghiamo l’Angelus, nel
giorno in cui veneriamo il santissimo
nome di Maria. Anticamente, per
rispetto, voi ungheresi non
pronunciavate il nome di Maria, ma
la chiamavate con lo stesso titolo
onorifico utilizzato per la regina. La
“Beata Regina, vostra antica patrona”
vi accompagni e vi benedica! La mia
Benedizione, da questa grande città,
vuole raggiungere tutti, in
particolare i bambini e i giovani, gli
anziani e gli ammalati, i poveri e gli
esclusi. Con voi e per voi dico: Isten,
áldd meg a magyart! [Dio benedica
gli ungheresi!]

Incontro Ecumenico, Bratislava

Cari Membri del Consiglio
Ecumenico delle Chiese nella
Repubblica Slovacca,



vi saluto cordialmente e vi ringrazio
per aver accolto l’invito ed essermi
venuti incontro: io pellegrino in
Slovacchia, voi graditi ospiti in
Nunziatura! Sono contento che il
primo incontro sia con voi: è un
segno che la fede cristiana è – e vuole
essere – in questo Paese germe di
unità e lievito di fraternità. Grazie
Beatitudine, Fratello Rastislav, per la
sua presenza; grazie, caro Vescovo
Ivan, Presidente del Consiglio
Ecumenico, per le parole che mi ha
rivolto e che testimoniano l’impegno
di voler continuare a camminare
insieme per passare dal conflitto alla
comunione.

Il cammino delle vostre comunità è
ripartito dopo gli anni della
persecuzione ateista, quando la
libertà religiosa era impedita o messa
a dura prova. Poi, finalmente, è
arrivata. E ora vi accomuna un tratto
di percorso nel quale sperimentate
quanto sia bello, ma al tempo stesso



difficile, vivere la fede da liberi. C’è
infatti la tentazione di ritornare
schiavi, non certo di un regime, ma
di una schiavitù ancora peggiore,
quella interiore.

È ciò da cui metteva in guardia
Dostoevskij in un racconto celebre, la
Leggenda del Grande Inquisitore.
Gesù è ritornato sulla Terra e viene
imprigionato. L’inquisitore rivolge
parole sferzanti: l’accusa che gli
muove è proprio quella di aver dato
troppa importanza alla libertà degli
uomini. Gli dice: «Tu vuoi andare nel
mondo e ci vai a mani vuote, con la
promessa di una libertà che essi,
nella loro semplicità e nel loro
disordine innato, non possono
neppure concepire, della quale
hanno paura e terrore, perché nulla
è mai stato più intollerabile della
libertà per l’uomo!» (I Fratelli
Karamazov, Milano 2012, p. 338). E
rincara la dose, aggiungendo che gli
uomini sono disposti a barattare



volentieri la loro libertà con una
schiavitù più comoda, quella di
assoggettarsi a qualcuno che decida
per loro, pur di avere pane e
sicurezze. E così arriva a
rimproverare Gesù di non aver
voluto diventare Cesare per piegare
la coscienza degli uomini e stabilire
la pace con la forza. Invece, ha
continuato a preferire per l’uomo
libertà, mentre l’umanità reclama
“pane e poco altro”.

Cari Fratelli, non ci accada questo;
aiutiamoci a non cadere nella
trappola di accontentarci di pane e di
poco altro. Perché questo rischio
sopraggiunge quando la situazione si
normalizza, quando ci siamo
stabilizzati e ci adagiamo ambendo a
mantenere il quieto vivere. Allora,
ciò a cui si punta non è più «la libertà
che abbiamo in Cristo Gesù» (Gal
2,4), la sua verità che ci fa liberi (cfr 
Gv 8,32), ma l’ottenere spazi e
privilegi. Che, secondo il Vangelo, è



“pane e poco altro”. Qui, dal cuore
dell’Europa, viene da chiedersi: noi
cristiani abbiamo un po’ smarrito
l’ardore dell’annuncio e la profezia
della testimonianza? È la verità del
Vangelo a farci liberi oppure ci
sentiamo liberi quando ricaviamo 
comfort zone che ci permettono di
gestirci e di andare avanti tranquilli
senza particolari contraccolpi? E
ancora, accontentandoci di pane e
sicurezze, abbiamo forse perso lo
slancio nella ricerca dell’unità
implorata da Gesù, unità che
certamente richiede la libertà
matura di scelte forti, rinunce e
sacrifici, ma è la premessa perché il
mondo creda (cfr Gv 17,21)? Non
interessiamoci solo di quanto può
giovare alle nostre singole comunità.
La libertà del fratello e della sorella è
anche la nostra libertà, perché la
nostra libertà non è piena senza di
lui e di lei.



Qui l’evangelizzazione è sorta in
modo fraterno, portando impresso il
sigillo dei santi fratelli di Tessalonica
Cirillo e Metodio. Essi, testimoni di
una cristianità ancora unita e
infuocata dall’ardore dell’annuncio,
ci aiutino a proseguire nel cammino
coltivando la comunione fraterna tra
di noi nel nome di Gesù. D’altronde,
come possiamo auspicare un’Europa
che ritrovi le proprie radici cristiane
se siamo noi per primi sradicati dalla
piena comunione? Come possiamo
sognare un’Europa libera da
ideologie, se non abbiamo il coraggio
di anteporre la libertà di Gesù alle
necessità dei singoli gruppi dei
credenti? È difficile esigere
un’Europa più fecondata dal Vangelo
senza preoccuparsi del fatto che non
siamo ancora pienamente uniti tra
noi nel continente e senza avere cura
gli uni degli altri. Calcoli di
convenienza, ragioni storiche e
legami politici non possono essere
ostacoli irremovibili sul nostro



cammino. Ci aiutino i Santi Cirillo e
Metodio, «precursori
dell’ecumenismo» (S. Giovanni Paolo
II, Lett. enc. Slavorum Apostoli, 14), a
prodigarci per una riconciliazione
delle diversità nello Spirito Santo;
per un’unità che, senza essere
uniformità, sia segno e testimonianza
della libertà di Cristo, il Signore che
scioglie i lacci del passato e ci
guarisce da paure e timidezze.

Ai loro tempi, Cirillo e Metodio
hanno permesso che la Parola divina
si incarnasse in queste terre (cfr Gv
1,14). Vorrei condividere con voi due
suggerimenti in questa prospettiva,
consigli fraterni per diffondere il
Vangelo della libertà e dell’unità
oggi. Il primo consiglio, il primo
suggerimento riguarda la
contemplazione. Un carattere
distintivo dei popoli slavi, che sta a
voi custodire insieme, è il tratto
contemplativo, che va oltre le
concettualizzazioni filosofiche e

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html


anche teologiche, a partire da una
fede esperienziale, che sa accogliere
il mistero. Aiutatevi a coltivare
questa tradizione spirituale, di cui
l’Europa ha tanto bisogno: in
particolare ne ha sete l’Occidente
ecclesiale, per ritrovare la bellezza
dell’adorazione di Dio e l’importanza
di non concepire la comunità di fede
anzitutto sulla base di un’efficienza
programmatica e funzionale.

Il secondo consiglio riguarda invece 
l’azione. L’unità non si ottiene tanto
con i buoni propositi e con l’adesione
a qualche valore comune, ma
facendo qualcosa insieme per quanti
ci avvicinano maggiormente al
Signore. Chi sono? Sono i poveri,
perché in loro Gesù è presente (cfr 
Mt 25,40). Condividere la carità apre
orizzonti più ampi e aiuta a
camminare più spediti, superando
pregiudizi e fraintendimenti. Ed è
anch’esso un tratto che trova
genuina accoglienza in questo Paese,



dove a scuola s’impara a memoria
una poesia, che contiene, tra gli altri,
un passaggio molto bello: «Quando
alla nostra porta bussa la mano
straniera con sincera fiducia:
chiunque sia, se viene da vicino
oppure da lontano, di giorno o di
notte, sul nostro tavolo ci sarà il dono
di Dio ad attenderlo» (Samo
Chalupka, Mor ho!, 1864). Il dono di
Dio sia presente sulle tavole di
ciascuno perché, mentre ancora non
siamo in grado di condividere la
stessa mensa eucaristica, possiamo
ospitare insieme Gesù servendolo nei
poveri. Sarà un segno più evocativo
di molte parole, che aiuterà la società
civile a comprendere, specialmente
in questo periodo sofferto, che solo
stando dalla parte dei più deboli
usciremo davvero tutti insieme dalla
pandemia.

Cari fratelli, vi ringrazio per la vostra
presenza e per il vostro cammino: il
carattere mite e accogliente, tipico



del popolo slovacco, la tradizionale
convivenza pacifica tra di voi e la
vostra collaborazione per il bene del
Paese sono preziosi per il fermento
del Vangelo. Vi incoraggio ad andare
avanti nel cammino ecumenico,
tesoro prezioso e irrinunciabile. Vi
assicuro il mio ricordo nella
preghiera e vi chiedo, per favore, di
pregare per me. Grazie.

13 settembre, Bratislava

Incontro con le Autorità, la
Società civile e il Corpo
Diplomatico, Bratislava

Esprimo la mia gratitudine alla
Presidente Zuzana Čaputová per le
parole di benvenuto che mi ha
rivolto, anche a nome vostro e della
popolazione. Saluto tutti voi,
manifestandovi la gioia di essere in
Slovacchia. Sono venuto pellegrino in



un Paese giovane ma dalla storia
antica, in una terra dalle radici
profonde situata nel cuore d’Europa.
Davvero mi trovo in una “terra di
mezzo”, che ha visto tanti passaggi.
Questi territori hanno fatto da
confine all’Impero romano e sono
stati luoghi d’interazione tra
cristianesimo occidentale e orientale;
dalla grande Moravia al Regno
ungherese, dalla Repubblica
cecoslovacca ad oggi, avete saputo,
tra non poche prove, integrarvi e
distinguervi in modo essenzialmente
pacifico: ventotto anni fa il mondo
ammirò la nascita senza conflitti di
due Paesi indipendenti.

Questa storia chiama la Slovacchia a
essere un messaggio di pace nel cuore
dell’Europa. È quanto suggerisce la
grande striscia blu della vostra
bandiera, che simboleggia la
fratellanza con i popoli slavi. È di
fraternità che abbiamo bisogno per
promuovere un’integrazione sempre



più necessaria. Essa urge ora, in un
momento nel quale, dopo durissimi
mesi di pandemia, si prospetta,
insieme a molte difficoltà, una
sospirata ripartenza economica,
favorita dai piani di ripresa
dell’Unione Europea. Si può correre
tuttavia il rischio di lasciarsi
trasportare dalla fretta e dalla
seduzione del guadagno, generando
un’euforia passeggera che, anziché
unire, divide. La sola ripresa
economica, inoltre, non è sufficiente
in un mondo dove tutti siamo
connessi, dove tutti abitiamo una
terra di mezzo. Mentre su vari fronti
continuano lotte per la supremazia,
questo Paese riaffermi il suo
messaggio di integrazione e di pace, e
l’Europa si distingua per una
solidarietà che, valicandone i confini,
possa riportarla al centro della
storia.

La storia slovacca è segnata
indelebilmente dalla fede. Auspico



che essa aiuti ad alimentare in modo
connaturale propositi e sentimenti di
fraternità. Potete attingerli dalle
grandiose vite dei santi fratelli Cirillo
e Metodio. Essi hanno diffuso il
Vangelo quando i cristiani del
continente erano uniti; e oggi ancora
essi uniscono le Confessioni di questa
terra. Si riconoscevano di tutti e
cercavano la comunione con tutti:
slavi, greci e latini. La solidità della
loro fede si traduceva così in una
spontanea apertura. È un’eredità che
siete chiamati a raccogliere in questo
momento, per essere anche in questo
tempo un segno di unità.

Cari amici, non scompaia mai dai
vostri cuori questa vocazione alla
fraternità, ma accompagni sempre la
simpatica genuinità che vi
caratterizza. Voi sapete riservare
grande attenzione all’ospitalità: mi
colpiscono le espressioni tipiche
dell’accoglienza slava, che ai
visitatori offre il pane e il sale. E



vorrei ora prendere spunto da questi
doni semplici e preziosi, impregnati
di Vangelo.

Il pane, scelto da Dio per rendersi
presente tra noi, è essenziale. La
Scrittura invita a non accumularlo,
ma a condividerlo. Il pane di cui
parla il Vangelo viene sempre
spezzato. È un messaggio forte per il
nostro vivere comune: ci dice che la
ricchezza vera non consiste tanto nel
moltiplicare quanto si ha, ma nel
condividerlo equamente con chi
abbiamo intorno. Il pane, che
spezzandosi evoca la fragilità, invita
in particolare a prendersi cura dei
più deboli. Nessuno venga
stigmatizzato o discriminato. Lo
sguardo cristiano non vede nei più
fragili un peso o un problema, ma
fratelli e sorelle da accompagnare e
custodire.

Il pane spezzato ed equamente
condiviso richiama l’importanza



della giustizia, del dare a ciascuno
l’opportunità di realizzarsi. È
necessario adoperarsi per costruire
un futuro in cui le leggi si applichino
equamente a tutti, sulla base di una
giustizia che non sia mai in vendita.
E perché la giustizia non rimanga
un’idea astratta, ma sia concreta
come il pane, è da intraprendere una
seria lotta alla corruzione e va
anzitutto promossa e diffusa la
legalità.

Ancora, il pane si lega
inscindibilmente a un aggettivo:
quotidiano (cfr Mt 6,11), pane
quotidiano. Il pane di ogni giornata è
il lavoro, che ne occupa la gran parte.
Come senza pane non c’è
nutrimento, senza lavoro non c’è
dignità. Alla base di una società
giusta e fraterna vige il diritto che a
ciascuno sia corrisposto il pane del
lavoro, perché nessuno si senta
emarginato e si veda costretto a



lasciare la famiglia e la terra di
origine in cerca di maggiori fortune.

«Voi siete il sale della terra» (Mt
5,13). Il sale è il primo simbolo che
Gesù impiega insegnando ai suoi
discepoli. Esso, prima di tutto, dà
gusto ai cibi, e fa pensare a quel
sapore senza il quale la vita rimane
insipida. Non bastano infatti
strutture organizzate ed efficienti
per rendere buona la convivenza
umana, occorre sapore, occorre il
sapore della solidarietà. E come il
sale dà sapore solo sciogliendosi, così
la società ritrova gusto attraverso la
generosità gratuita di chi si spende
per gli altri. È bello che i giovani, in
particolare, vengano motivati in
questo, perché si sentano
protagonisti del futuro del Paese e lo
prendano a cuore, arricchendo con i
loro sogni e con la loro creatività la
storia che li ha preceduti. Non c’è
rinnovamento senza i giovani, spesso
illusi da uno spirito consumistico che



sbiadisce l’esistenza. Tanti, troppi in
Europa si trascinano nella
stanchezza e nella frustrazione,
stressati da ritmi di vita frenetici e
senza trovare dove attingere
motivazioni e speranza.
L’ingrediente mancante è la cura per
gli altri. Sentirsi responsabili per
qualcuno dà gusto alla vita e
permette di scoprire che quanto
diamo è in realtà un dono che
facciamo a noi stessi.

Il sale, ai tempi di Cristo, oltre che a
dare sapore, serviva a conservare gli
alimenti, preservandoli dal
deterioramento. Vi auguro di non
permettere mai che i fragranti sapori
delle vostre migliori tradizioni siano
guastati dalla superficialità dei
consumi e dei guadagni materiali. E
nemmeno dalle colonizzazioni
ideologiche. In queste terre, fino ad
alcuni decenni fa, un pensiero unico
precludeva la libertà; oggi un altro
pensiero unico la svuota di senso,



riconducendo il progresso al
guadagno e i diritti ai soli bisogni
individualistici. Oggi, come allora, il
sale della fede non è una risposta
secondo il mondo, non sta
nell’ardore di intraprendere guerre
culturali, ma nella semina mite e
paziente del Regno di Dio, anzitutto
con la testimonianza della carità,
dell’amore. La vostra Costituzione
menziona il desiderio di edificare il
Paese sull’eredità dei Santi Cirillo e
Metodio, patroni d’Europa. Essi,
senza imposizioni e senza forzature,
fecondarono con il Vangelo la cultura
generando processi benefici. È
questa la strada: non la lotta per la
conquista di spazi e di rilevanza, ma
la via indicata dai Santi, la via delle
Beatitudini. Da lì, dalle Beatitudini,
scaturisce la visione cristiana della
società.

I Santi Cirillo e Metodio hanno
inoltre mostrato che custodire il bene
non significa ripetere il passato, ma



aprirsi alla novità senza sradicarsi.
La vostra storia annovera tanti
scrittori, poeti e uomini di cultura
che sono stati il sale del Paese. E
come il sale brucia sulle ferite, così le
loro vite sono spesso passate
attraverso il crogiuolo della
sofferenza. Quante personalità
illustri sono state rinchiuse in
carcere, rimanendo libere dentro e
offrendo esempi fulgidi di coraggio,
coerenza e resistenza all’ingiustizia!
E soprattutto di perdono. Questo è il
sale della vostra terra.

La pandemia, invece, è la prova del
nostro tempo. Essa ci ha insegnato
quanto è facile, pur nella stessa
situazione, disgregarsi e pensare solo
a sé stessi. Ripartiamo invece dal
riconoscimento che siamo tutti fragili
e bisognosi degli altri. Nessuno può
isolarsi, come singoli e come nazioni.
Accogliamo questa crisi come un
«appello a ripensare i nostri stili di
vita» (Lett. enc. Fratelli tutti, 33). Non

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#33


serve recriminare sul passato,
occorre rimboccarsi le maniche per
costruire insieme il futuro. Vi auguro
di farlo con lo sguardo rivolto verso
l’alto, come quando guardate ai
vostri splendidi monti Tatra. Lì, tra i
boschi e le vette che puntano al cielo,
Dio sembra più vicino e il creato si
rivela come la casa intatta che nei
secoli ha ospitato tante generazioni. I
vostri monti collegano in un’unica
catena cime e paesaggi variegati, e
travalicano i confini del Paese per
congiungere nella bellezza popoli
diversi. Coltivate questa bellezza, la
bellezza dell’insieme. Ciò richiede
pazienza, ciò richiede fatica, ciò
richiede coraggio e condivisione, ciò
richiede slancio e creatività. Ma è
l’opera umana che il Cielo benedice.
Dio vi benedica, Dio benedica questa
terra. Nech Boh žehná Slovensko! [Dio
benedica la Slovacchia!] Grazie.

Incontro con i Vescovi, Sacerdoti,
Religiosi/e, Seminaristi e Catechisti



Cari fratelli Vescovi,

Cari sacerdoti, religiose, religiosi e
seminaristi,

Cari catechisti, sorelle e fratelli,
buongiorno!

Vi saluto con gioia e ringrazio Mons.
Stanislav Zvolenský per le parole che
mi ha rivolto. Grazie per l’invito a
sentirmi a casa: vengo come vostro
fratello e perciò mi sento uno di voi.
Sono qui per condividere il vostro
cammino – questo deve fare il
vescovo, il Papa –, le vostre domande,
le attese e le speranze di questa
Chiesa e di questo Paese. E, parlando
del Paese, ho appena detto alla
Signora Presidente che la Slovacchia
è una poesia! Condividere era lo stile
della prima Comunità cristiana:
erano assidui e concordi,
camminavano insieme (cfr At
1,12-14). Litigavano pure, ma
camminavano insieme.



È la prima cosa di cui abbiamo
bisogno: una Chiesa che cammina
insieme, che percorre le strade della
vita con la fiaccola del Vangelo
accesa. La Chiesa non è una fortezza,
non è un potentato, un castello
situato in alto che guarda il mondo
con distanza e sufficienza. Qui a
Bratislava il castello già c’è ed è
molto bello! Ma la Chiesa è la
comunità che desidera attirare a
Cristo con la gioia del Vangelo – non
il castello! –, è il lievito che fa
fermentare il Regno dell’amore e
della pace dentro la pasta del mondo.
Per favore, non cediamo alla
tentazione della magnificenza, della
grandezza mondana! La Chiesa deve
essere umile come era Gesù, che si è
svuotato di tutto, che si è fatto povero
per arricchirci (cfr 2 Cor 8,9): così è
venuto ad abitare in mezzo a noi e a
guarire la nostra umanità ferita.

Ecco, è bella una Chiesa umile che
non si separa dal mondo e non



guarda con distacco la vita, ma la 
abita dentro. Abitare dentro, non
dimentichiamolo: condividere,
camminare insieme, accogliere le
domande e le attese della gente.
Questo ci aiuta a uscire
dall’autoreferenzialità: il centro della
Chiesa… Chi è il centro della Chiesa?
Non è la Chiesa! E quando la Chiesa
guarda sé stessa, finisce come la
donna del Vangelo: curvata su sé
stessa, guardandosi l’ombelico (cfr Lc
13,10-13). Il centro della Chiesa non è
se stessa. Usciamo dalla
preoccupazione eccessiva per noi
stessi, per le nostre strutture, per
come la società ci guarda. E questo
alla fine ci porterà a una “teologia del
trucco”… Come ci trucchiamo
meglio… Immergiamoci invece nella
vita reale, la vita reale della gente e
chiediamoci: quali sono i bisogni e le
attese spirituali del nostro popolo?
Che cosa si aspetta dalla Chiesa? A
me sembra importante provare a



rispondere a queste domande e mi
vengono in mente tre parole.

La prima è libertà. Senza libertà non
c’è vera umanità, perché l’essere
umano è stato creato libero e per
essere libero. I periodi drammatici
della storia del vostro Paese sono un
grande insegnamento: quando la
libertà è stata ferita, violata e uccisa,
l’umanità è stata degradata e si sono
abbattute le tempeste della violenza,
della coercizione e della privazione
dei diritti.

Allo stesso tempo, però, la libertà
non è una conquista automatica, che
rimane tale una volta per tutte. No!
La libertà è sempre un cammino, a
volte faticoso, da rinnovare
continuamente, lottare per essa ogni
giorno. Non basta essere liberi
esteriormente o nelle strutture della
società per esserlo davvero. La
libertà chiama in prima persona a
essere responsabili delle proprie



scelte, a discernere, a portare avanti i
processi della vita. E questo è
faticoso, questo ci spaventa. Talvolta
è più comodo non lasciarsi provocare
dalle situazioni concrete e andare
avanti a ripetere il passato, senza
metterci il cuore, senza il rischio
della scelta: meglio trascinare la vita
facendo ciò che altri – magari la
massa o l’opinione pubblica o le cose
che ci vendono i media – decidono
per noi. Questo non va. E oggi tante
volte facciamo le cose che decidono i 
media per noi. E si perde la libertà.
Ricordiamo la storia del popolo di
Israele: soffriva sotto la tirannia del
faraone, era schiavo; poi viene
liberato dal Signore, ma per
diventare veramente libero, non solo
liberato dai nemici, deve
attraversare il deserto, un cammino
faticoso. E veniva da pensare: “Quasi
quasi era meglio prima, almeno
avevamo un po’ di cipolle da
mangiare…”. Una grande tentazione:
meglio un po’ di cipolle che la fatica e



il rischio della libertà. Questa è una
delle tentazioni. Ieri, parlando al
gruppo ecumenico, ricordavo
Dostoevskij con “Il grande
inquisitore”. Cristo torna in terra di
nascosto e l’inquisitore lo rimprovera
per aver dato la libertà agli uomini.
Un po’ di pane e qualcosina basta; un
po’ di pane e qualcos’altro basta.
Sempre questa tentazione, la
tentazione delle cipolle. Meglio un
po’ di cipolle e di pane che la fatica e
il rischio della libertà. Lascio a voi di
pensare a queste cose.

A volte anche nella Chiesa questa
idea può insidiarci: meglio avere
tutte le cose predefinite, le leggi da
osservare, la sicurezza e l’uniformità,
piuttosto che essere cristiani
responsabili e adulti, che pensano,
interrogano la propria coscienza, si
lasciano mettere in discussione. È
l’inizio della casistica, tutto
regolato… Nella vita spirituale ed
ecclesiale c’è la tentazione di cercare



una falsa pace che ci lascia tranquilli,
invece del fuoco del Vangelo che ci
inquieta, che ci trasforma. Le sicure
cipolle d’Egitto sono più comode
delle incognite del deserto. Ma una
Chiesa che non lascia spazio
all’avventura della libertà, anche
nella vita spirituale, rischia di
diventare un luogo rigido e chiuso.
Forse alcuni sono abituati a questo;
ma tanti altri – soprattutto nelle
nuove generazioni – non sono attratti
da una proposta di fede che non
lascia loro libertà interiore, non sono
attratti da una Chiesa in cui bisogna
pensare tutti allo stesso modo e
obbedire ciecamente.

Carissimi, non abbiate timore di
formare le persone a un rapporto
maturo e libero con Dio. Importante
è questo rapporto. Questo forse ci
darà l’impressione di non poter
controllare tutto, di perdere forza e
autorità; ma la Chiesa di Cristo non
vuole dominare le coscienze e



occupare gli spazi, vuole essere una
“fontana” di speranza nella vita delle
persone. È un rischio. È una sfida. Lo
dico soprattutto ai Pastori: voi
esercitate il ministero in un Paese nel
quale tante cose sono rapidamente
cambiate e sono stati avviati molti
processi democratici, ma la libertà è
ancora fragile. Lo è soprattutto nel
cuore e nella mente delle persone.
Per questo vi incoraggio a farle
crescere libere da una religiosità
rigida. Uscire da questo, e che
crescano liberi! Nessuno si senta
schiacciato. Ognuno possa scoprire la
libertà del Vangelo, entrando
gradualmente nel rapporto con Dio,
con la fiducia di chi sa che, davanti a
Lui, può portare la propria storia e le
proprie ferite senza paura, senza
finzioni, senza preoccuparsi di
difendere la propria immagine. Poter
dire: “Sono peccatore”, ma dirlo con
sincerità, non batterci il petto e poi
continuare a crederci giusti. La
libertà. L’annuncio del Vangelo sia



liberante, mai opprimente. E la
Chiesa sia segno di libertà e di
accoglienza!

Sono sicuro che questo mai si saprà
da dove viene. Vi dico una cosa che è
successa tempo fa. La lettera di un
Vescovo, parlando di un Nunzio.
Diceva: “Mah, noi siamo stati 400
anni sotto i turchi e abbiamo
sofferto. Poi 50 sotto il comunismo e
abbiamo sofferto. Ma i setti anni con
questo Nunzio sono stati peggiori
delle altre due cose!”. A volte mi
domando: quanta gente può dire lo
stesso del vescovo che ha o del
parroco? Quanta gente? No, senza
libertà, senza paternità le cose non
vanno.

Seconda parola – la prima era libertà
–: creatività. Siete figli di una grande
tradizione. La vostra esperienza
religiosa trova il suo luogo sorgivo
nella predicazione e nel ministero
delle luminose figure dei Santi Cirillo



e Metodio. Essi ci insegnano che
l’evangelizzazione non è mai una
semplice ripetizione del passato. La
gioia del Vangelo è sempre Cristo, ma
le vie perché questa buona notizia
possa farsi strada nel tempo e nella
storia sono diverse. Le vie sono tutte
diverse. Cirillo e Metodio percorsero
insieme questa parte del continente
europeo e, ardenti di passione per
l’annuncio del Vangelo, arrivarono a
inventare un nuovo alfabeto per la
traduzione della Bibbia, dei testi
liturgici e della dottrina cristiana. Fu
così che divennero apostoli
dell’inculturazione della fede presso
di voi. Furono inventori di nuovi
linguaggi per trasmettere il Vangelo,
furono creativi nel tradurre il
messaggio cristiano, furono così
vicini alla storia dei popoli che
incontravano da parlarne la loro
lingua e assimilarne la cultura. Non
ha bisogno di questo anche oggi la
Slovacchia? Mi domando. Non è forse
questo il compito più urgente della



Chiesa presso i popoli dell’Europa:
trovare nuovi “alfabeti” per
annunciare la fede? Abbiamo sullo
sfondo una ricca tradizione cristiana,
ma per la vita di molte persone, oggi,
essa rimane nel ricordo di un passato
che non parla più e che non orienta
più le scelte dell’esistenza. Dinanzi
allo smarrimento del senso di Dio e
della gioia della fede non giova
lamentarsi, trincerarsi in un
cattolicesimo difensivo, giudicare e
accusare il mondo cattivo, no, serve
la creatività del Vangelo. Stiamo
attenti! Ancora il Vangelo non è stato
chiuso, è aperto! È vigente, è vigente,
va avanti. Ricordiamo cosa fecero
quegli uomini che volevano portare
un paralitico davanti a Gesù e non
riuscivano a passare dalla porta di
ingresso. Aprirono un varco sul tetto
e lo calarono dall’alto (cfr Mc 2,1-5).
Furono creativi! Davanti alla
difficoltà – “Ma come facciamo?... Ah,
facciamo questo” –, davanti, forse, a
una generazione che non ci crede,



che ha perso il senso della fede, o che
ha ridotto la fede a un’abitudine o a
una cultura più o meno accettabile,
cerchiamo di aprire un buco e siamo
creativi! Libertà, creatività… Che
bello quando sappiamo trovare vie,
modi e linguaggi nuovi per
annunciare il Vangelo! E noi
possiamo aiutare con la creatività
umana, anche ognuno di noi ha
questa possibilità, ma il grande
creativo è lo Spirito Santo! È Lui che
ci spinge a essere creativi! Se con la
nostra predicazione e con la nostra
pastorale non riusciamo a entrare
più per la via ordinaria, cerchiamo di
aprire spazi diversi, sperimentiamo
altre strade.

E qui faccio una parentesi. La
predicazione. Qualcuno mi ha detto
che in “Evangelii gaudium” mi sono
fermato troppo sull’omelia, perché è
uno dei problemi di questo tempo. Sì,
l’omelia non è un sacramento, come
pretendevano alcuni protestanti, ma

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


è un sacramentale! Non è una
predica di Quaresima, no, è un’altra
cosa. È nel cuore dell’Eucaristia. E
pensiamo ai fedeli, che devono
sentire omelie di 40 minuti, 50
minuti, su argomenti che non
capiscono, che non li toccano… Per
favore, sacerdoti e vescovi, pensate
bene come preparare l’omelia, come
farla, perché ci sia un contatto con la
gente e prendano ispirazione dal
testo biblico. Un’omelia, di solito, non
deve andare oltre i dieci minuti,
perché la gente dopo otto minuti
perde l’attenzione, a patto che sia
molto interessante. Ma il tempo
dovrebbe essere 10-15 minuti, non di
più. Un professore che ho avuto di
omiletica, diceva che un’omelia deve
avere coerenza interna: un’idea,
un’immagine e un affetto; che la
gente se ne vada con un’idea,
un’immagine e qualcosa che si è
mosso nel cuore. Così, semplice, è
l’annuncio del Vangelo! E così
predicava, Gesù che prendeva gli



uccelli, che prendeva i campi, che
prendeva questo… le cose concrete,
ma che la gente capiva. Scusatemi se
torno su questo, ma a me
preoccupa… [applauso] Mi permetto
una malignità: l’applauso lo hanno
incominciato le suore, che sono
vittime delle nostre omelie!

Cirillo e Metodio hanno aperto
questa creatività nuova, lo hanno
fatto e ci dicono questo: non può
crescere il Vangelo se non è radicato
nella cultura di un popolo, cioè nei
suoi simboli, nelle sue domande,
nelle sue parole, nel suo modo di
essere. I due fratelli furono ostacolati
e perseguitati molto, lo sapete.
Venivano accusati di eresia perché
avevano osato tradurre la lingua
della fede. Ecco l’ideologia che nasce
dalla tentazione di uniformare.
Dietro il volersi uniformi c’è
un’ideologia. Ma l’evangelizzazione è
un processo di inculturazione: è
seme fecondo di novità, è la novità



dello Spirito che rinnova ogni cosa. Il
contadino semina – dice Gesù –, poi
va a casa e dorme. Non si alza per
vedere se cresce, se germoglia… È
Dio che dà la crescita. Non
controllare troppo in questo senso la
vita: lasciare che la vita cresca, come
hanno fatto Cirillo e Metodio. A noi
spetta seminare bene e custodire
come padri, questo sì. Il contadino
custodisce, ma non va lì a vedere
tutti i giorni come cresce. Se fa
questo, uccide la pianta.

Libertà, creatività, e infine, il dialogo.
Una Chiesa che forma alla libertà
interiore e responsabile, che sa
essere creativa immergendosi nella
storia e nella cultura, è anche una
Chiesa che sa dialogare con il mondo,
con chi confessa Cristo senza essere
“dei nostri”, con chi vive la fatica di
una ricerca religiosa, anche con chi
non crede. Non è selettiva di un
gruppetto, no, dialoga con tutti: con i
credenti, con quelli che portano



avanti la santità, con i tiepidi e con i
non credenti. Parla con tutti. È una
Chiesa che, sull’esempio di Cirillo e
Metodio, unisce e tiene insieme
l’Oriente e l’Occidente, tradizioni e
sensibilità diverse. Una Comunità
che, annunciando il Vangelo
dell’amore, fa germogliare la
comunione, l’amicizia e il dialogo tra
i credenti, tra le diverse confessioni
cristiane e tra i popoli.

L’unità, la comunione e il dialogo
sono sempre fragili, specialmente
quando alle spalle c’è una storia di
dolore che ha lasciato delle cicatrici.
Il ricordo delle ferite può far
scivolare nel risentimento, nella
sfiducia, perfino nel disprezzo,
invogliando a innalzare steccati
davanti a chi è diverso da noi. Le
ferite, però, possono essere varchi,
aperture che, imitando le piaghe del
Signore, fanno passare la
misericordia di Dio, la sua grazia che
cambia la vita e ci trasforma in



operatori di pace e di riconciliazione.
So che voi avete un proverbio: «A chi
ti tira un sasso, tu dona un pane».
Questo ci ispira. È molto evangelico
questo! È l’invito di Gesù a spezzare
il circolo vizioso e distruttivo della
violenza, porgendo l’altra guancia a
chi ci percuote, per vincere il male
con il bene (cfr Rm 12,21). Mi colpisce
un particolare della storia del
Cardinale Korec. Era un Cardinale
gesuita, perseguitato dal regime,
imprigionato, costretto a lavorare
duramente finché si ammalò.
Quando venne a Roma per il Giubileo
del 2000, andò nelle catacombe e
accese un lumino per i suoi
persecutori, invocando per loro
misericordia. Questo è Vangelo!
Questo è Vangelo! Cresce nella vita e
nella storia attraverso l’amore umile,
attraverso l’amore paziente.

Carissime e carissimi, ringrazio Dio
di essere tra voi, e ringrazio di cuore
voi per quello che fate e per quello



che siete, e per quello che farete
ispirandovi a questa omelia, che è
anche un seme che io sto
seminando… Vediamo se crescono le
piante! Vi auguro di continuare il
vostro cammino nella libertà del
Vangelo, nella creatività della fede e
nel dialogo che sgorga dalla
misericordia di Dio, che ci ha resi
fratelli e sorelle, e ci chiama ad
essere artigiani di pace e di
concordia. Vi benedico di cuore. E,
per favore, pregate per me. Grazie!

Incontro con la Comunità ebraica,
Bratislava

Vi ringrazio per le vostre parole di
benvenuto e per le testimonianze che
avete donato. Sono qui come
pellegrino per toccare questo luogo
ed esserne toccato. La piazza dove ci
troviamo è molto significativa per la
vostra comunità. Mantiene vivo il
ricordo di un ricco passato: è stata
per secoli parte del quartiere ebraico;



qui ha lavorato il celebre rabbino
Chatam Sofer. Qui c’era una
sinagoga, proprio accanto alla
Cattedrale dell’Incoronazione.
L’architettura, come è stato detto,
esprimeva la pacifica convivenza
delle due comunità, simbolo raro e di
grande portata evocativa, segno
stupendo di unità nel nome del Dio
dei nostri padri. Qui avverto anch’io
il bisogno, come tanti di loro, di
“togliermi i sandali”, perché mi trovo
in un luogo benedetto dalla
fraternità degli uomini nel nome
dell’Altissimo.

In seguito, però, il nome di Dio è
stato disonorato: nella follia
dell’odio, durante la seconda guerra
mondiale, più di centomila ebrei
slovacchi furono uccisi. E quando poi
si vollero cancellare le tracce della
comunità, qui la sinagoga fu
demolita. Sta scritto: «Non
pronuncerai invano il nome del
Signore» (Es 20,7). Il nome divino,



cioè la sua stessa realtà personale, è
nominata invano quando si viola la
dignità unica e irripetibile dell’uomo,
creato a sua immagine. Qui il nome
di Dio è stato disonorato, perché la
blasfemia peggiore che gli si può
arrecare è quella di usarlo per i
propri scopi, anziché per rispettare e
amare gli altri. Qui, davanti alla
storia del popolo ebraico, segnata da
questo affronto tragico e
inenarrabile, ci vergogniamo ad
ammetterlo: quante volte il nome
ineffabile dell’Altissimo è stato usato
per indicibili atti di disumanità!
Quanti oppressori hanno dichiarato:
“Dio è con noi”; ma erano loro a non
essere con Dio.

Cari fratelli e sorelle, la vostra storia
è la nostra storia, i vostri dolori sono
i nostri dolori. Per alcuni di voi,
questo Memoriale della Shoah è
l’unico posto dove potete onorare la
memoria dei vostri cari. Anch’io mi
unisco a voi. Sul Memoriale è iscritto



in ebraico “Zachor”: “Ricorda!”. La
memoria non può e non deve cedere
il posto all’oblio, perché non ci sarà
un’alba duratura di fraternità senza
aver prima condiviso e dissipato le
oscurità della notte. Risuona anche
per noi la domanda del profeta:
«Sentinella, quanto manca della
notte?» (Is 21,11). Questo è per noi il
tempo in cui non si può oscurare
l’immagine di Dio che risplende
nell’uomo. Aiutiamoci in questo.
Perché anche oggi non mancano idoli
vani e falsi che disonorano il nome
dell’Altissimo. Sono quelli del potere
e del denaro che prevalgono sulla
dignità dell’uomo, dell’indifferenza
che gira lo sguardo dall’altra parte,
delle manipolazioni che
strumentalizzano la religione,
facendone questione di supremazia
oppure riducendola all’irrilevanza. E
ancora, sono la dimenticanza del
passato, l’ignoranza che giustifica
tutto, la rabbia e l’odio. Siamo uniti –
lo ribadisco – nel condannare ogni



violenza, ogni forma di
antisemitismo, e nell’impegnarci
perché non venga profanata
l’immagine di Dio nella creatura
umana.

Ma questa piazza, cari fratelli e
sorelle, è anche un luogo dove brilla
la luce della speranza. Qui ogni anno
venite ad accendere la prima luce sul
candelabro della Chanukia. Così,
nell’oscurità, appare il messaggio che
non sono la distruzione e la morte ad
avere l’ultima parola, ma il
rinnovamento e la vita. E se la
sinagoga in questo sito è stata
demolita, la comunità è ancora
presente. È viva e aperta al dialogo.
Qui le nostre storie si incontrano di
nuovo. Qui insieme affermiamo
davanti a Dio la volontà di
proseguire nel cammino di
avvicinamento e di amicizia.

In proposito, conservo vivo in me il
ricordo dell’incontro a Roma nel



2017 con i Rappresentanti delle
vostre comunità ebraiche e cristiane.
Sono lieto che in seguito sia stata
istituita una Commissione per il
dialogo con la Chiesa cattolica e che
abbiate pubblicato insieme
importanti documenti. È bene
condividere e comunicare ciò che ci
unisce. Ed è bene proseguire, nella
verità e con sincerità, nel percorso
fraterno di purificazione della
memoria per risanare le ferite
passate, così come nel ricordo del
bene ricevuto e offerto. Secondo il 
Talmud, chi distrugge un solo uomo
distrugge il mondo intero, e chi salva
un solo uomo salva il mondo intero.
Ognuno conta, e conta molto quello
che fate attraverso la vostra preziosa
condivisione. Vi ringrazio per le
porte che avete aperto da entrambe
le parti.

Il mondo ha bisogno di porte aperte.
Sono segni di benedizione per
l’umanità. Al padre Abramo Dio



disse: «In te si diranno benedette
tutte le famiglie della terra» (Gen
12,3). È un ritornello che scandisce le
vite dei padri (cfr Gen 18,18; 22,18;
26,4). A Giacobbe, cioè Israele, Dio
disse: «La tua discendenza sarà
innumerevole come la polvere della
terra; perciò ti espanderai a
occidente e a oriente, a settentrione e
a mezzogiorno. E si diranno
benedette, in te e nella tua
discendenza, tutte le famiglie della
terra» (Gen 28,14). Qui, in questa
terra slovacca, terra d’incontro tra
est e ovest, tra nord e sud, la famiglia
dei figli di Israele continui a coltivare
questa vocazione, la chiamata a
essere segno di benedizione per tutte
le famiglie della terra. La
benedizione dell’Altissimo si riversa
su di noi quando vede una famiglia
di fratelli che si rispettano, si amano
e collaborano. Vi benedica
l’Onnipotente, perché in mezzo a
tanta discordia che inquina il nostro



mondo possiate essere sempre,
insieme, testimoni di pace. Shalom!

14 settembre - Bratislava, Košice,
Prešov

Divina Liturgia Bizantina di San
Giovanni Crisostomo presieduta dal
Santo Padre, Prešov

«Noi – dichiara san Paolo –
annunciamo Cristo crocifisso […],
potenza di Dio e sapienza di Dio».
D’altra parte, l’Apostolo non
nasconde che la croce, agli occhi
della sapienza umana, rappresenta
tutt’altro: è «scandalo», «stoltezza» (1
Cor 1,23-24). La croce era strumento
di morte, eppure da lì è venuta la
vita. Era ciò che nessuno voleva
guardare, eppure ci ha rivelato la
bellezza dell’amore di Dio. Per
questo il santo Popolo di Dio la
venera e la Liturgia la celebra nella



festa odierna. Il Vangelo di San
Giovanni ci prende per mano e ci
aiuta a entrare in questo mistero.
L’evangelista, infatti, stava proprio lì,
sotto la croce. Contempla Gesù, già
morto, appeso al legno, e scrive: «Chi
ha visto ne dà testimonianza» (Gv
19,35). San Giovanni vede e
testimonia.

Prima di tutto c’è il vedere. Ma che
cosa ha visto Giovanni sotto la croce?
Certamente quello che hanno visto
gli altri: Gesù, innocente e buono,
muore brutalmente tra due
malfattori. Una delle tante
ingiustizie, uno dei tanti sacrifici
cruenti che non cambiano la storia,
l’ennesima dimostrazione che il
corso delle vicende nel mondo non
muta: i buoni vengono tolti di mezzo
e i malvagi vincono e prosperano.
Agli occhi del mondo la croce è un
fallimento. E anche noi rischiamo di
fermarci a questo primo sguardo,
superficiale, di non accettare la



logica della croce; non accettare che
Dio ci salvi lasciando che si scateni su
di sé il male del mondo. Non
accettare, se non a parole, il Dio
debole e crocifisso, e sognare un dio
forte e trionfante. È una grande
tentazione. Quante volte aspiriamo a
un cristianesimo da vincitori, a un
cristianesimo trionfalistico, che
abbia rilevanza e importanza, che
riceva gloria e onore. Ma un
cristianesimo senza croce è mondano
e diventa sterile.

San Giovanni, invece, ha visto nella
croce l’opera di Dio. Ha riconosciuto
in Cristo crocifisso la gloria di Dio.
Ha visto che Egli, malgrado le
apparenze, non è un perdente, ma è
Dio che volontariamente si offre per
ogni uomo. Perché lo ha fatto?
Avrebbe potuto risparmiarsi la vita,
avrebbe potuto tenersi a distanza
dalla nostra storia più misera e
cruda. Invece ha voluto entrarci
dentro, immergersi in essa. Per



questo ha scelto la via più difficile: la
croce. Perché non ci dev’essere in
Terra nessuna persona tanto
disperata da non poterlo incontrare,
persino lì, nell’angoscia, nel buio,
nell’abbandono, nello scandalo della
propria miseria e dei propri sbagli.
Proprio lì, dove si pensa che Dio non
possa esserci, Dio è giunto. Per
salvare chiunque è disperato ha
voluto lambire la disperazione, per
fare suo il nostro più amaro
sconforto ha gridato sulla croce: «Dio
mio, Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27,46; Sal 22,1).
Un grido che salva. Salva perché Dio
ha fatto suo perfino il nostro
abbandono. E noi, ora, con Lui, non
siamo più soli, mai.

Come possiamo imparare a vedere la
gloria nella croce? Alcuni santi
hanno insegnato che la croce è come
un libro che, per conoscerlo, bisogna
aprire e leggere. Non basta
acquistare un libro, dargli



un’occhiata e metterlo in bella
mostra in casa. Lo stesso vale per la
croce: è dipinta o scolpita in ogni
angolo delle nostre chiese. Non si
contano i crocifissi: al collo, in casa,
in macchina, in tasca. Ma non serve
se non ci fermiamo a guardare il
Crocifisso e non gli apriamo il cuore,
se non ci lasciamo stupire dalle sue
piaghe aperte per noi, se il cuore non
si gonfia di commozione e non
piangiamo davanti al Dio ferito
d’amore per noi. Se non facciamo
così, la croce rimane un libro non
letto, di cui si conoscono bene il titolo
e l’autore, ma che non incide nella
vita. Non riduciamo la croce a un
oggetto di devozione, tanto meno a
un simbolo politico, a un segno di
rilevanza religiosa e sociale.

Dal contemplare il Crocifisso
scaturisce il secondo passo: il
testimoniare. Se si immerge lo
sguardo in Gesù, il suo volto
comincia a riflettersi sul nostro: i



suoi lineamenti diventano i nostri,
l’amore di Cristo ci conquista e ci
trasforma. Penso ai martiri, che
hanno testimoniato in questa
nazione l’amore di Cristo in tempi
molto difficili, quando tutto
consigliava di tacere, di mettersi al
riparo, di non professare la fede. Ma
non potevano, non potevano non
testimoniare. Quante persone
generose hanno patito e sono morte
qui in Slovacchia a causa del nome di
Gesù! Una testimonianza compiuta
per amore di Colui che avevano
lungamente contemplato. Tanto da
somigliargli, anche nella morte.

Ma penso anche ai nostri tempi, in
cui non mancano occasioni per
testimoniare. Qui, grazie a Dio, non
c’è chi perseguita i cristiani come in
troppe altre parti del mondo. Ma la
testimonianza può essere inficiata
dalla mondanità e dalla mediocrità.
La croce esige invece una
testimonianza limpida. Perché la



croce non vuol essere una bandiera
da innalzare, ma la sorgente pura di
un modo nuovo di vivere. Quale?
Quello del Vangelo, quello delle
Beatitudini. Il testimone che ha la
croce nel cuore e non soltanto al
collo non vede nessuno come
nemico, ma tutti come fratelli e
sorelle per cui Gesù ha dato la vita. Il
testimone della croce non ricorda i
torti del passato e non si lamenta del
presente. Il testimone della croce non
usa le vie dell’inganno e della
potenza mondana: non vuole
imporre sé stesso e i suoi, ma dare la
propria vita per gli altri. Non ricerca
i propri vantaggi per poi mostrarsi
devoto: questa sarebbe una religione
della doppiezza, non la
testimonianza del Dio crocifisso. Il
testimone della croce persegue una
sola strategia, quella del Maestro:
l’amore umile. Non attende trionfi
quaggiù, perché sa che l’amore di
Cristo è fecondo nella quotidianità e
fa nuove tutte le cose dal di dentro,



come seme caduto in terra, che
muore e produce frutto.

Cari fratelli e sorelle, avete visto dei
testimoni. Conservate il ricordo caro
di persone che vi hanno allattato e
cresciuto nella fede. Persone umili e
semplici, che hanno dato la vita
amando fino alla fine. Sono loro i
nostri eroi, gli eroi della quotidianità,
e sono le loro vite a cambiare la
storia. I testimoni generano altri
testimoni, perché sono donatori di
vita. È così che si diffonde la fede:
non con la potenza del mondo, ma
con la sapienza della croce; non con
le strutture, ma con la testimonianza.
E oggi il Signore, dal silenzio vibrante
della croce, chiede a tutti noi, chiede
anche a te, a te, a te, a me: “Vuoi
essere mio testimone?”.

Con Giovanni, sul Calvario, c’era la
Santa Madre di Dio. Nessuno come
lei ha visto aperto il libro della croce
e l’ha testimoniato attraverso l’amore



umile. Per sua intercessione,
chiediamo la grazia di convertire lo
sguardo del cuore al Crocifisso.
Allora la nostra fede potrà fiorire in
pienezza, allora matureranno i frutti
della nostra testimonianza.

Incontro con la Comunità Rom, Košice

Vi ringrazio per l’accoglienza e per le
vostre parole affettuose. Ján ha
ricordato quello che vi disse San
Paolo VI: «Voi nella Chiesa non siete
ai margini… Voi siete nel cuore della
Chiesa» (Omelia, 26 settembre 1965).
Nessuno nella Chiesa deve sentirsi
fuori posto o messo da parte. Non è
solo un modo di dire, è il modo di
essere della Chiesa. Perché essere
Chiesa è vivere da convocati di Dio, è
sentirsi titolari nella vita, far parte
della stessa squadra. Sì, perché Dio ci
desidera così, ciascuno diverso ma
tutti uniti attorno a Lui. Il Signore ci
vede insieme. Tutti.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19650926_intmeeting-nomads.html


E ci vede figli: ha sguardo di Padre,
sguardo di predilezione per ciascun
figlio. Se io accolgo questo sguardo
su di me, imparo a vedere bene gli
altri: scopro di avere accanto altri 
figli di Dio e li riconosco fratelli.
Questa è la Chiesa, una famiglia di
fratelli e sorelle con lo stesso Padre, il
quale ci ha dato Gesù come fratello,
perché comprendiamo quanto Lui
ami la fraternità. E desidera che
l’umanità intera diventi una famiglia
universale. Voi nutrite un grande
amore per la famiglia, e guardate alla
Chiesa a partire da questa
esperienza. Sì, la Chiesa è casa, è casa
vostra. Perciò – vorrei dirvi con il
cuore – siete benvenuti, sentitevi
sempre di casa nella Chiesa e non
abbiate mai paura di abitarci.
Nessuno tenga fuori voi o qualcun
altro dalla Chiesa!

Ján, mi hai salutato con tua moglie
Beáta: insieme avete messo il sogno
della famiglia davanti alle vostre



grandi diversità di provenienza, di
usi e costumi. Più di tante parole è il
vostro matrimonio a testimoniare
come la concretezza del vivere
insieme può far crollare tanti
stereotipi che altrimenti sembrano
insuperabili. Non è facile andare
oltre i pregiudizi, anche tra i
cristiani. Non è semplice apprezzare
gli altri, spesso si vedono in essi degli
ostacoli o degli avversari e si
esprimono giudizi senza conoscere i
loro volti e le loro storie.

Ma ascoltiamo che cosa dice Gesù nel
Vangelo: «Non giudicate» (Mt 7,1). Il
Vangelo non va addolcito, non va
annacquato. Non giudicate, ci dice
Cristo. Quante volte, invece, non solo
parliamo senza elementi o per
sentito dire, ma ci riteniamo nel
giusto quando siamo giudici rigorosi
degli altri. Indulgenti con noi stessi,
inflessibili con gli altri. Quante volte i
giudizi sono in realtà pregiudizi,
quante volte aggettiviamo! È



sfigurare con le parole la bellezza dei
figli di Dio, che sono nostri fratelli.
Non si può ridurre la realtà dell’altro
ai propri modelli preconfezionati,
non si possono schematizzare le
persone. Anzitutto, per conoscerle
veramente, bisogna riconoscerle:
riconoscere che ciascuno porta in sé
la bellezza insopprimibile di figlio di
Dio, in cui il Creatore si rispecchia.

Cari fratelli e sorelle, troppe volte voi
siete stati oggetto di preconcetti e di
giudizi impietosi, di stereotipi
discriminatori, di parole e gesti
diffamatori. Con ciò tutti siamo
divenuti più poveri, poveri di
umanità. Quello che ci serve per
recuperare dignità è passare dai
pregiudizi al dialogo, dalle chiusure
all’integrazione. Ma come fare?
Nikola e René, ci avete aiutato: la
vostra storia d’amore è nata qui ed è
maturata grazie alla vicinanza e
all’incoraggiamento che avete
ricevuto. Vi siete sentiti



responsabilizzati e avete voluto un
lavoro; vi siete sentiti amati e siete
cresciuti con il desiderio di dare
qualcosa di più ai vostri figli.

Così ci avete dato un messaggio
prezioso: dove c’è cura della persona,
dove c’è lavoro pastorale, dove c’è
pazienza e concretezza i frutti
arrivano. Non subito, col tempo, ma
arrivano. Giudizi e pregiudizi
aumentano solo le distanze. Contrasti
e parole forti non aiutano.
Ghettizzare le persone non risolve
nulla. Quando si alimenta la chiusura
prima o poi divampa la rabbia. La
via per una convivenza pacifica è
l’integrazione. È un processo
organico, un processo lento e vitale,
che inizia con la conoscenza
reciproca, va avanti con pazienza e
guarda al futuro. E a chi appartiene il
futuro? Possiamo domandarci: a chi
appartiene il futuro? Ai bambini.
Sono loro a orientarci: i loro grandi
sogni non possono infrangersi contro



le nostre barriere. Essi vogliono
crescere insieme agli altri, senza
ostacoli, senza preclusioni. Meritano
una vita integrata, una vita libera.
Sono loro a motivare scelte
lungimiranti, che non ricercano il
consenso immediato, ma guardano
all’avvenire di tutti. Per i figli vanno
fatte scelte coraggiose: per la loro
dignità, per la loro educazione,
perché crescano ben radicati nelle
loro origini ma al tempo stesso senza
vedere preclusa ogni possibilità.

Ringrazio chi porta avanti questo
lavoro di integrazione che, oltre a
comportare non poche fatiche, a
volte riceve pure incomprensione e
ingratitudine, magari persino nella
Chiesa. Cari sacerdoti, religiosi e
laici, cari amici che dedicate il vostro
tempo per offrire uno sviluppo
integrale ai vostri fratelli e sorelle,
grazie! Grazie per tutto il lavoro con
chi è ai margini. Penso anche ai
rifugiati e ai detenuti. A questi, in



particolare, e a tutto il mondo
carcerario esprimo la mia vicinanza.
Grazie, don Peter, di averci parlato
dei centri pastorali, dove non fate
assistenzialismo sociale, ma
accompagnamento personale.
Grazie, a voi, Salesiani. Andate
avanti su questa strada, che non
illude di poter dare tutto e subito, ma
è profetica, perché include gli ultimi,
costruisce la fraternità, semina la
pace. Non abbiate paura di uscire
incontro a chi è emarginato. Vi
accorgerete di uscire incontro a
Gesù. Egli vi attende là dove c’è
fragilità, non comodità; dove c’è
servizio, non potere; dove c’è da
incarnarsi, non da compiacersi. Lì è
Lui.

E invito tutti voi ad andare oltre le
paure, oltre le ferite del passato, con
fiducia, passo dopo passo: nel lavoro
onesto, nella dignità di guadagnare il
pane quotidiano, nell’alimentare la
fiducia reciproca. E nella preghiera



gli uni per gli altri, perché è questo
che ci orienta e ci dà forza. Vi
incoraggio, vi benedico e vi porto
l’abbraccio di tutta la Chiesa. Grazie. 
Palikerav.

Incontro con i giovani, Košice

Cari giovani, cari fratelli e sorelle, 
dobrý večer! [buonasera!]

Mi ha dato gioia ascoltare le parole di
Mons. Bernard, le vostre
testimonianze e le vostre domande.
Ne avete fatte tre e io vorrei provare
a cercare delle risposte con voi.

Inizio da Peter e Zuzka, dalla vostra
domanda sull’amore nella coppia.
L’amore è il sogno più grande della
vita, ma non è un sogno a buon
mercato. È bello, ma non è facile,
come tutte le cose grandi della vita. È
il sogno, ma non è un sogno facile da
interpretare. Vi rubo una frase:
«Abbiamo cominciato a percepire
questo dono con occhi totalmente



nuovi». Davvero, come avete detto,
servono occhi nuovi, occhi che non si
lasciano ingannare dalle apparenze.
Amici, non banalizziamo l’amore,
perché l’amore non è solo emozione
e sentimento, questo semmai è
l’inizio. L’amore non è avere tutto e
subito, non risponde alla logica
dell’usa e getta. L’amore è fedeltà,
dono, responsabilità.

La vera originalità oggi, la vera
rivoluzione, è ribellarsi alla cultura
del provvisorio, è andare oltre
l’istinto, oltre l’istante, è amare per
tutta la vita e con tutto sé stessi. Non
siamo qui per vivacchiare, ma per
fare della vita un’impresa. Tutti voi
avrete in mente grandi storie, che
avete letto nei romanzi, visto in
qualche film indimenticabile, sentito
in qualche racconto toccante. Se ci
pensate, nelle grandi storie ci sono
sempre due ingredienti: uno è
l’amore, l’altro è l’avventura,
l’eroismo. Vanno sempre insieme.



Per fare grande la vita ci vogliono
entrambi: amore ed eroismo.
Guardiamo a Gesù, guardiamo al
Crocifisso, ci sono entrambi: un
amore sconfinato e il coraggio di
dare la vita fino alla fine, senza
mezze misure. C’è qui davanti a noi
la Beata Anna, un’eroina dell’amore.
Ci dice di puntare a traguardi alti.
Per favore, non facciamo passare i
giorni della vita come le puntate di
una telenovela.

Perciò, quando sognate l’amore, non
credete agli effetti speciali, ma che
ognuno di voi è speciale, ognuno di
voi. Ognuno è un dono e può fare
della vita, della propria vita, un
dono. Gli altri, la società, i poveri vi
aspettano. Sognate una bellezza che
vada oltre l’apparenza, oltre il trucco,
al di là delle tendenze della moda.
Sognate senza paura di formare una
famiglia, di generare ed educare dei
figli, di passare una vita
condividendo tutto con un’altra



persona, senza vergognarsi delle
proprie fragilità, perché c’è lui, o lei,
che le accoglie e le ama, che ti ama
così come sei. Questo è l’amore:
amare l’altro come è, e questo è
bello! I sogni che abbiamo ci dicono
la vita che desideriamo. I grandi
sogni non sono l’auto potente, il
vestito alla moda o la vacanza
trasgressiva. Non date ascolto a chi vi
parla di sogni e invece vi vende
illusioni. Una cosa è il sogno,
sognare, e altra cosa avere illusioni.
Questi che vendono illusioni
parlando di sogno sono manipolatori
di felicità. Siamo stati creati per una
gioia più grande: ciascuno di noi è
unico ed è al mondo per sentirsi
amato nella sua unicità e per amare
gli altri come nessuno può fare al
posto suo. Non si vive seduti in
panchina a fare la riserva di qualcun
altro. No, ciascuno è unico agli occhi
di Dio. Non lasciatevi “omologare”;
non siamo fatti in serie, siamo unici,
siamo liberi, e siamo al mondo per



vivere una storia d’amore, di amore
con Dio, per abbracciare l’audacia di
scelte forti, per avventurarci nel
rischio meraviglioso di amare. Vi
domando: credete questo? Vi
domando: sognate questo?
[rispondono: “Sì!”] Sicuri? [“Sì!”]
Bravi!

Vorrei darvi un altro consiglio.
Perché l’amore porti frutto, non
dimenticate le radici. E quali sono le
vostre radici? I genitori e soprattutto
i nonni. State attenti: i nonni. Loro vi
hanno preparato il terreno.
Innaffiate le radici, andate dai nonni,
vi farà bene: fate loro domande,
dedicate tempo ad ascoltare i loro
racconti. Oggi c’è il pericolo di
crescere sradicati, perché siamo
portati a correre, a fare tutto di
fretta: quello che vediamo in internet
può arrivarci subito a casa; basta un 
clic e persone e cose compaiono sullo
schermo. E poi succede che diventino
più familiari dei volti che ci hanno



generato. Pieni di messaggi virtuali,
rischiamo di perdere le radici reali.
Disconnetterci dalla vita, fantasticare
nel vuoto, non fa bene, è una
tentazione del maligno. Dio ci vuole
ben piantati per terra, connessi alla
vita; mai chiusi, ma sempre aperti a
tutti! Radicati e aperti. Avete capito?
Radicati e aperti.

Sì, è vero, ma – mi direte voi – il
mondo la pensa diversamente. Si
parla tanto d’amore, ma in realtà
vige un altro principio: ciascuno
pensi per sé. Cari giovani, non
lasciatevi condizionare da questo, da
ciò che non va, dal male che
imperversa. Non lasciatevi
imprigionare dalla tristezza, dallo
scoraggiamento rassegnato di chi
dice che nulla mai cambierà. Se si
crede a questo ci si ammala di
pessimismo. E voi avete visto la
faccia di un giovane, di una giovane
pessimista? Avete visto quale faccia
ha? Una faccia amareggiata, una



faccia di amarezza. Il pessimismo ci
ammala di amarezza, ci invecchia
dentro. E si invecchia giovani. Oggi ci
sono tante forze disgregatrici, tanti
che incolpano tutti e tutto,
amplificatori di negatività,
professionisti della lamentela. Non
ascoltateli!, no, perché la lamentela e
il pessimismo non sono cristiani, il
Signore detesta tristezza e
vittimismo. Non siamo fatti per
tenere la faccia a terra, ma per alzare
lo sguardo al Cielo, agli altri, alla
società.

E quando siamo giù – perché tutti
nella vita siamo in certi momenti un
po’ giù, tutti conosciamo questa
esperienza – e quando siamo giù, che
cosa possiamo fare? C’è un rimedio
infallibile per rialzarci. È quello che
ci hai raccontato tu, Petra: la
Confessione. Avete ascoltato Petra,
voi? [“Sì!”] Il rimedio della
Confessione. Mi hai chiesto: «Come
può un giovane oltrepassare gli



ostacoli sulla via verso la
misericordia di Dio?». Anche qua è
questione di sguardo, di guardare a
quello che conta. Se io vi domando:
“A che cosa pensate quando andate a
confessarvi?” – non ditelo a voce alta
–, sono quasi certo della risposta: “Ai
peccati”. Ma – vi chiedo, rispondete –
i peccati sono davvero il centro della
Confessione? [“No!”] Non sento…
[“No!”] Bravi! Dio vuole che ti
avvicini a Lui pensando a te, ai tuoi
peccati, o a Lui? Cosa vuole Dio? Che
ti avvicini a Lui o ai tuoi peccati?
Cosa vuole? Rispondete [“A lui!”] Più
forte, che sono sordo… [“A Lui!”]
Qual è il centro, i peccati o il Padre
che perdona tutti i peccati? Il Padre.
Non si va a confessarsi come dei
castigati che devono umiliarsi, ma
come dei figli che corrono a ricevere
l’abbraccio del Padre. E il Padre ci
risolleva in ogni situazione, ci
perdona ogni peccato. Sentite bene
questo: Dio perdona sempre! Avete
capito? Dio perdona sempre!



Vi do un piccolo consiglio: dopo ogni
Confessione, rimanete qualche
istante a ricordare il perdono che
avete ricevuto. Custodite quella pace
nel cuore, quella libertà che provate
dentro. Non i peccati, che non ci sono
più, ma il perdono che Dio ti ha
regalato, la carezza di Dio Padre.
Quello custodite, non lasciatevelo
rubare. E quando la volta dopo
andate a confessarvi, ricordatelo:
vado a ricevere ancora
quell’abbraccio che mi ha fatto tanto
bene. Non vado da un giudice a
regolare i conti, vado da Gesù che mi
ama e mi guarisce. In questo
momento mi viene di dare un
consiglio ai preti: io direi ai preti che
si sentano al posto di Dio Padre che
perdona sempre e abbraccia e
accoglie. Diamo a Dio il primo posto
nella Confessione. Se Dio, se Lui è il
protagonista, tutto diventa bello e
confessarsi diventa il Sacramento
della gioia. Sì, della gioia: non della
paura e del giudizio, ma della gioia.



Ed è importante che i preti siano
misericordiosi. Mai curiosi, mai
inquisitori, per favore, ma che siano
fratelli che donano il perdono del
Padre, che siano fratelli che
accompagnano in questo abbraccio
del Padre.

Ma qualcuno potrebbe dire: “Io
comunque mi vergogno, non riesco a
superare la vergogna di andare a
confessarmi”. Non è un problema, è
una cosa buona! Vergognarsi, nella
vita, alle volte fa bene. Se ti vergogni,
vuol dire che non accetti quello che
hai fatto. La vergogna è un buon
segno, ma come ogni segno chiede di
andare oltre. Non rimanere
prigioniero della vergogna, perché
Dio non si vergogna mai di te. Lui ti
ama proprio lì, dove tu ti vergogni di
te stesso. E ti ama sempre. Vi dico
una cosa che non è nel maxischermo.
Nella mia terra, quegli sfacciati che
fanno di tutto male, li chiamiamo
“senza-vergogna”.



E un ultimo dubbio: “Ma, Padre, io
non riesco a perdonarmi, quindi
neanche Dio potrà perdonarmi,
perché cadrò sempre negli stessi
peccati”. Ma – senti – Dio, quando si
offende? Quando vai a chiedergli
perdono? No, mai. Dio soffre quando
noi pensiamo che non possa
perdonarci, perché è come dirgli:
“Sei debole nell’amore!”. Direi questo
a Dio è brutto! Dirgli “sei debole
nell’amore”. Invece Dio gioisce nel
perdonarci, ogni volta. Quando ci
rialza crede in noi come la prima
volta, non si scoraggia. Siamo noi che
ci scoraggiamo, Lui no. Non vede dei
peccatori da etichettare, ma dei figli
da amare. Non vede persone
sbagliate, ma figli amati; magari
feriti, e allora ha ancora più
compassione e tenerezza. E ogni
volta che ci confessiamo – non
dimenticatelo mai – in Cielo si fa
festa. Che sia così anche in terra!



Infine, Peter e Lenka, nella vita avete
sperimentato la croce. Grazie per la
vostra testimonianza. Avete chiesto
come «incoraggiare i giovani a non
temere di abbracciare la croce».
Abbracciare: è un bel verbo!
Abbracciare aiuta a vincere la paura.
Quando veniamo abbracciati
riacquistiamo fiducia in noi stessi e
anche nella vita. Allora lasciamoci
abbracciare da Gesù. Perché quando
abbracciamo Gesù riabbracciamo la
speranza. La croce non si può
abbracciare da sola; il dolore non
salva nessuno. È l’amore che
trasforma il dolore. Quindi, è con
Gesù che si abbraccia la croce, mai
da soli! Se si abbraccia Gesù, rinasce
la gioia. E la gioia di Gesù, nel dolore,
si trasforma in pace. Cari giovani,
care giovani, vi auguro questa gioia,
più forte di ogni cosa. Vi auguro di
portarla ai vostri amici. Non
prediche, ma gioia. Portate gioia! Non
parole, ma sorrisi, vicinanza
fraterna. Vi ringrazio per avermi



ascoltato e vi chiedo un’ultima cosa:
non dimenticatevi di pregare per me.
Ďakujem! [Grazie!]

In piedi, tutti, e preghiamo Dio che ci
ama, preghiamo il Padre Nostro:
“Padre nostro…” [in slovacco]

[Benedizione]

15 settembre, Bratislava, Šaštin

Santa Messa, Šaštin

Nel Tempio di Gerusalemme, le
braccia di Maria si protendono verso
quelle del vecchio Simeone, che può
accogliere Gesù e riconoscerlo come
il Messia inviato per la salvezza di
Israele. In questa scena
contempliamo chi è Maria: è la
Madre che ci dona il Figlio Gesù. Per
questo la amiamo e la veneriamo. E
in questo Santuario nazionale di



Šaštín, il popolo slovacco accorre,
con fede e devozione, perché sa che è
Lei a donarci Gesù. Nel “logo” di
questo Viaggio Apostolico c’è una
strada disegnata dentro un cuore
sormontato dalla Croce: Maria è la
strada che ci introduce nel Cuore di
Cristo, che ha dato la vita per amore
nostro.

Alla luce del Vangelo che abbiamo
ascoltato, possiamo guardare a Maria
come modello della fede. E
riconosciamo tre caratteristiche della
fede: il cammino, la profezia e la
compassione.

Anzitutto, la fede di Maria è una fede
che si mette in cammino. La fanciulla
di Nazaret, appena ricevuto
l’annuncio dell’Angelo, «si mise in
viaggio verso la montagna» (Lc 1,39),
per andare a visitare e aiutare
Elisabetta, sua cugina. Non ritenne
un privilegio l’essere stata chiamata
a diventare Madre del Salvatore; non



perse la gioia semplice della sua
umiltà per aver ricevuto la visita
dell’Angelo; non rimase ferma a
contemplare sé stessa, tra le quattro
mura di casa sua. Al contrario, Ella
ha vissuto quel dono ricevuto come
missione da compiere; ha sentito
l’esigenza di aprire la porta, uscire di
casa; ha dato vita e corpo
all’impazienza con cui Dio vuole
raggiungere tutti gli uomini per
salvarli con il suo amore. Per questo
Maria si mette in cammino: alla
comodità delle abitudini preferisce le
incognite del viaggio, alla stabilità
della casa la fatica della strada, alla
sicurezza di una religiosità tranquilla
il rischio di una fede che si mette in
gioco, facendosi dono d’amore per
l’altro.

Anche il Vangelo di oggi ci fa vedere
Maria in cammino: verso
Gerusalemme dove, insieme a
Giuseppe suo sposo, presenta Gesù
nel Tempio. E tutta la sua vita sarà



un cammino dietro al suo Figlio,
come prima discepola, fino al
Calvario, ai piedi della Croce. Sempre
Maria cammina.

Così, la Vergine è modello della fede
di questo popolo slovacco: una fede
che si mette in cammino, sempre
animata da una devozione semplice
e sincera, sempre in pellegrinaggio
alla ricerca del Signore. E,
camminando, voi vincete la
tentazione di una fede statica, che si
accontenta di qualche rito o vecchia
tradizione, e invece uscite da voi
stessi, portate nello zaino le gioie e i
dolori, e fate della vita un
pellegrinaggio d’amore verso Dio e i
fratelli. Grazie per questa
testimonianza! E per favore, restate
in cammino, sempre. Non fermarsi!
E vorrei anche aggiungere una cosa.
Ho detto: “Non fermarsi”, ma quando
la Chiesa si ferma, si ammala;
quando i vescovi si fermano,
ammalano la Chiesa; quando i preti



si fermano, ammalano il popolo di
Dio.

Quella di Maria è anche una fede
profetica. Con la sua stessa vita, la
giovane fanciulla di Nazaret è
profezia dell’opera di Dio nella
storia, del suo agire misericordioso
che rovescia le logiche del mondo,
innalzando gli umili e abbassando i
superbi (cfr Lc 1,52). Lei,
rappresentante di tutti i “poveri di
Jahweh”, che gridano a Dio e
attendono la venuta del Messia,
Maria è la Figlia di Sion annunciata
dai profeti di Israele (cfr Sof 3,14-18),
la Vergine che concepirà il Dio con
noi, l’Emmanuele (cfr Is 7,14). Come
Vergine Immacolata, Maria è icona
della nostra vocazione: come Lei,
siamo chiamati a essere santi e
immacolati nell’amore (cfr Ef 1,4),
diventando immagine di Cristo.

La profezia di Israele culmina in
Maria, perché Ella porta in grembo la



Parola di Dio fattasi carne, Gesù. Egli
realizza pienamente e
definitivamente il disegno di Dio. Di
Lui, Simeone dice alla Madre: «Egli è
qui per la rovina e la risurrezione di
molti in Israele, segno di
contraddizione» (Lc 2,34).

Non dimentichiamo questo: non si
può ridurre la fede a zucchero che
addolcisce la vita. Non si può. Gesù è
segno di contraddizione. È venuto a
portare la luce dove ci sono le
tenebre, facendo uscire le tenebre
allo scoperto e costringendole alla
resa. Per questo le tenebre lottano
sempre contro di Lui. Chi accoglie
Cristo e si apre a Lui risorge; chi lo
rifiuta si chiude nel buio e rovina sé
stesso. Ai suoi discepoli Gesù disse di
non essere venuto a portare pace, ma
una spada (cfr Mt 10,34): infatti la
sua Parola, come spada a doppio
taglio, entra nella nostra vita e
separa la luce dalle tenebre,
chiedendoci di scegliere. Dice:



“Scegli”. Davanti a Gesù non si può
restare tiepidi, con “il piede in due
scarpe”. No, non si può. Accoglierlo
significa accettare che Egli sveli le
mie contraddizioni, i miei idoli, le
suggestioni del male; e che diventi
per me risurrezione, Colui che
sempre mi rialza, che mi prende per
mano e mi fa ricominciare. Sempre
mi rialza.

E proprio di questi profeti ha bisogno
oggi anche la Slovacchia. Voi,
Vescovi: profeti che vadano su questa
strada. Non si tratta di essere ostili al
mondo, ma di essere “segni di
contraddizione” nel mondo. Cristiani
che sanno mostrare, con la vita, la
bellezza del Vangelo. Che sono
tessitori di dialogo laddove le
posizioni si irrigidiscono; che fanno
risplendere la vita fraterna, laddove
spesso nella società ci si divide e si è
ostili; che diffondono il buon
profumo dell’accoglienza e della
solidarietà, laddove prevalgono



spesso gli egoismi personali, gli
egoismi collettivi; che proteggono e
custodiscono la vita dove regnano
logiche di morte.

Maria, Madre del cammino, si mette
in cammino; Maria, Madre della
profezia; infine, Maria è la Madre
della compassione. La sua fede è
compassionevole. Colei che si è
definita “la serva del Signore” (cfr Lc
1,38) e che, con premura materna, si
è preoccupata di non far mancare il
vino alle nozze di Cana (cfr Gv
2,1-12), ha condiviso con il Figlio la
missione della salvezza, fino ai piedi
della Croce. In quel momento, nel
dolore straziante vissuto sul Calvario,
Ella ha compreso la profezia di
Simeone: «Anche a te una spada
trafiggerà l’anima» (Lc 2,35). La
sofferenza del Figlio morente, che
prendeva su di sé i peccati e i
patimenti dell’umanità, ha trafitto
anche Lei. Gesù lacerato nella carne,
Uomo dei dolori sfigurato dal male



(cfr Is 53,3); Maria, lacerata
nell’anima, Madre compassionevole
che raccoglie le nostre lacrime e
nello stesso tempo ci consola,
indicandoci in Cristo la vittoria
definitiva.

E Maria Addolorata, sotto la croce,
semplicemente rimane. Sta sotto la
croce. Non scappa, non tenta di
salvare sé stessa, non usa artifici
umani e anestetizzanti spirituali per
sfuggire al dolore. Questa è la prova
della compassione: restare sotto la
croce. Restare col volto segnato dalle
lacrime, ma con la fede di chi sa che
nel suo Figlio Dio trasforma il dolore
e vince la morte.

E anche noi, guardando la Vergine
Madre Addolorata, ci apriamo a una
fede che si fa compassione, che
diventa condivisione di vita verso chi
è ferito, chi soffre e chi è costretto a
portare croci pesanti sulle spalle.
Una fede che non rimane astratta,



ma ci fa entrare nella carne e ci fa
solidali con chi è nel bisogno. Questa
fede, con lo stile di Dio, umilmente e
senza clamori, solleva il dolore del
mondo e irriga di salvezza i solchi
della storia.

Cari fratelli e sorelle, il Signore vi
conservi sempre lo stupore, vi
conservi la gratitudine per il dono
della fede! E Maria Santissima vi
ottenga la grazia che la vostra fede
rimanga sempre in cammino, che
abbia il respiro della profezia e che
sia una fede ricca di compassione.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-
di-papa-francesco-a-budapest-e-in-
slovacchia-12-15-settembre-2021/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-budapest-e-in-slovacchia-12-15-settembre-2021/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-budapest-e-in-slovacchia-12-15-settembre-2021/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-budapest-e-in-slovacchia-12-15-settembre-2021/
https://opusdei.org/it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-budapest-e-in-slovacchia-12-15-settembre-2021/

	Viaggio apostolico di papa Francesco a Budapest e in Slovacchia (12 - 15 settembre 2021)
	12 settembre - Budapest, Bratislava


