
opusdei.org

Verso il centenario
(2): La missione
dell’Opus Dei nella
meditazione
personale e nella
predicazione di san
Josemaría

Questo secondo articolo della
serie di preparazione al
centenario approfondisce la
finalità e la missione dell’Opus
Dei, partendo dalla meditazione
personale e dagli insegnamenti
del suo fondatore.



07/01/2025

Dopo anni di riflessioni, preghiere e
speranze, il 2 ottobre 1928 san
Josemaría vide chiaramente ciò che
Dio gli chiedeva. La forza
soprannaturale di quel momento
permeò tutta la sua vita, illuminando
il suo cammino in modo profondo e
determinante, senza in alcun modo
annullare la sua libertà, ma anzi
confermandola nella missione che
accettò con piena dedizione. Fino ad
allora – come egli stesso affermava –
non sapeva cosa Dio volesse da lui.
Ora, finalmente, comprende che Dio
gli chiede di diffondere un modo di
intendere la ricerca della santità nel
mondo, un modo che privilegia la
vita ordinaria e il lavoro umano, che
promuove l’impegno apostolico e
coerente dei laici. Dichiarerà che
questo messaggio, di cui da quel
momento si sente portatore, è antico



e al contempo nuovo come il
Vangelo.

«Ricevetti l'illuminazione su tutta
l'Opera, mentre leggevo quelle carte.
Commosso, mi inginocchiai - ero solo
nella mia camera, fra una
meditazione e l’altra - resi grazie al
Signore, e ricordo con emozione il
suono delle campane della
parrocchia di Nostra Signora degli
Angeli (…). Ho ricopiato con una
certa unità le note sciolte che avevo
scritto fino ad allora» (Appunti intimi,
n. 306).

Quando san Josemaría comprese la
volontà di Dio, cercò di capire se
esistesse già una fondazione dedicata
a quella missione o se, al contrario,
dovesse avviarla lui stesso. Gli ci
volle tempo anche per discernere chi
ne avrebbe fatto parte: se solo
uomini o anche donne, se includere
sacerdoti e in che modo, con quale
struttura canonica e con quale tipo di



impegno. Si potrebbe dire, forse
esagerando un po’, che il 2 ottobre
1928 san Josemaría decise
fermamente di essere dell’Opus Dei e
di essere Opus Dei, senza sapere
ancora, in tutti i suoi dettagli, che
cosa fosse l’Opus Dei. Fu un tempo di
gestazione, paragonabile a quello di
una madre che porta in grembo una
creatura nuova, che ama e con cui
dialoga, ma di cui non ha ancora
visto il volto o il colore degli occhi.

Comprendere a poco a poco in cosa
consistesse questo cammino, quale
fosse il volto della nuova creatura
che stava venendo al mondo, e
parlarne con Dio, fu l’essenza stessa
della vita interiore di san Josemaría
in quegli anni. L’Opus Dei prende
forma nella sua vita spirituale, nella
sua relazione con Dio, nella sua
preghiera e mortificazione. Inizia a
delinearne le finalità, indicando di
tanto in tanto anche i mezzi per
raggiungerle. Approfondire la



missione dell’Opus Dei e
identificarne il carisma significa
conoscere e mettere in relazione le
diverse finalità che san Josemaría
medita e commenta. Questo è
possibile solo addentrandosi nella
vita intima del fondatore, con
rispetto e gratitudine verso Dio.
Questo è l’itinerario delineato dalla
sequenza dei suoi Appunti intimi,
testimonianza del suo dialogo
personale con il Signore, sullo sfondo
dei quali prendono forma usanze,
iniziative e stili di vita.

Riconciliare la terra con Dio

Gli appunti disponibili in cui per la
prima volta sembrano essere definiti
gli obiettivi di una nuova fondazione
risalgono al 1931. San Josemaría
menziona l’idea di estendere il Regno
di Cristo in tutti gli ambienti,
rendendo gloria a Dio e cooperando
alla salvezza delle anime,
probabilmente in continuità con



l’enciclica Quas primas (1925) di Pio
XI.

«“Christum regnare volumus”, “Deo
omnis gloria”, “Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam”. Queste tre frasi
delineano chiaramente i tre fini
dell'Opera: Regno effettivo di Cristo,
a Dio tutta la gloria, anime» (Appunti
intimi, n. 171). traduzione nostra).

«Fini. – Far regnare davvero Cristo
nella società. Regnare Christum
volumus. – Ricercare in tutto la gloria
di Dio. Deo omnis gloria. –
Santificarsi e salvare anime: Omnes
cum Petro ad Iesum per
Mariam» (Appunti intimi, n. 206).
traduzione nostra).

Più che un’estensione geografica del
Regno – anche se questo aspetto è
presente in ogni nuova iniziativa che
prende avvio – il fondatore sembra
particolarmente interessato a
un’estensione che abbracci tutte le
circostanze della vita e tutte le



professioni. Si tratta di una missione
destinata a raggiungere ogni ambito
dell’esistenza umana, con particolare
attenzione alla vita quotidiana e al
lavoro. Questo è precisamente il
contenuto della locuzione divina –
una particolare rivelazione di Dio –
del 7 agosto 1931:

«Ora comprendiamo l’emozione di
quel povero sacerdote, che tempo fa
sentì nella propria anima questa
locuzione divina: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum [Gv 12,32], quando sarò
innalzato da terra, attirerò ogni cosa
a me. Allora vide con chiarezza quale
significato il Signore intendeva dare
in quel momento alle parole della
Scrittura: bisogna mettere Cristo al
vertice di tutte le attività umane.
Comprese chiaramente che era
necessario riconciliare la terra con
Dio mediante il lavoro ordinario in
tutte le attività di questo mondo,
cosicché ciò che è profano, pur

https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/#ftnt3


restando tale, diventasse sacro,
consacrato a Dio, fine ultimo di tutte
le cose» (Lettera 3, n. 2).

Con il passare degli anni e la
progressiva redazione delle Lettere,
delle Istruzioni e di altri testi che
avrebbero costituito la base di gran
parte della sua predicazione, san
Josemaría lasciò ai suoi figli il
patrimonio spirituale e intellettuale
di una fondazione nuova e
consolidata. In questo modo, gli
obiettivi dell’Opus Dei furono definiti
sempre più chiaramente. Numerosi
sono i testi in cui egli utilizza il verbo
suscitare, attribuendolo all’azione di
Dio. È l’amore misericordioso di Dio
che ha suscitato l’Opus Dei, facendolo
con fini precisi: questi obiettivi
costituiscono il quadro della sua
missione.

Esiste un’idea centrale che possa
riassumere questi fini? Senza dubbio
sì, e forse si potrebbe esprimere



affermando che il Signore ha
suscitato l’Opera affinché i cristiani
comuni potessero conciliare la loro
condizione laicale di cittadini del
mondo con una ricerca della santità
e una vita spirituale che non
richiedesse loro di abbandonare il
mondo e le sue dinamiche,
risolvendo così una sorta di conflitto
che molti percepivano e che ancora
oggi persiste. In altre parole, Dio ha
suscitato l’Opera affinché, aprendo i
cammini divini della terra, tutti
potessero aspirare alla santità, alla
pienezza della filiazione divina,
attraverso la vita ordinaria, intesa
precisamente come il luogo del
lavoro quotidiano di ciascuno.

«Suscitando la sua Opera sulla terra,
il Signore è venuto a risolvere alla
radice quel conflitto, dicendo a molti
laici che è proprio nel mondo,
nell’esercizio della loro professione o
del loro mestiere, in qualsiasi attività
umana, e nel compimento dei loro



doveri di stato che devono
santificarsi e aiutare gli altri a
santificarsi. A tale scopo offre loro
un’ascetica e uno spirito pienamente
secolari, e mezzi non già adattati alla
condizione laicale bensì ad essa
perfettamente adeguati» (Lettera 23,
n. 18. Traduzione nostra.

«Suscitando in questi anni la sua
Opera, il Signore ha voluto che non
sia mai più ignorata o dimenticata la
verità che tutti devono diventare
santi e che alla maggior parte dei
cristiani tocca diventarlo nel mondo,
nel lavoro quotidiano» (Lettera 3, n.
92).

«L’Opus Dei ha reso agibili a tutti i
cammini divini della terra, perché ha
mostrato che ogni occupazione
onesta può essere occasione di
incontro con Dio, trasformando così
le attività umane in lavoro
divino» (Istruzione, maggio-1935, 14-
IX-1950, nota 1). Traduzione nostra.



Questi obiettivi costituiscono il
quadro della missione dell’Opus Dei
e ne fanno un fermento all’interno
della Chiesa e della vita degli uomini.
In modo particolare, questo fermento
non è altro che la vita cristiana dei
laici, che trasformano dall’interno,
attraverso il loro lavoro, le realtà
terrene, come avrebbe sottolineato
anni dopo il Concilio Vaticano II (cfr. 
Lumen gentium, n. 31). Così, la nuova
fondazione ricorda ciò che forse era
stato dimenticato, ravviva ciò che era
tiepido e accende ciò che si era
spento, collaborando con la Chiesa e
con la sua missione per aprire nuovi
orizzonti, risvegliare entusiasmo e
trasmettere pace e gioia.

Per comprendere come l’identità e la
missione della nuova fondazione
prendessero forma nella meditazione
personale di san Josemaría, alcuni
autori hanno evidenziato
l’importanza delle affermazioni del
fondatore dell’Opera quando



vengono presentate con particolare 
solennità, introdotte da frasi
programmatiche come: «Il Signore ha
suscitato la sua Opera per...»; «Siamo
venuti a ricordare che...»; «Dal 2
ottobre 1928...», ecc. Non si tratta di
dichiarazioni circostanziali o
meramente illustrative, bensì
appartenenti al nucleo del messaggio
predicato e, quindi, al cuore della
missione ricevuta da Dio.

«Siamo venuti a dire, con l’umiltà di
chi si sa peccatore e poco altro – 
homo peccator sum (Lc 5, 8), diciamo
con Pietro – ma con la fede di chi si
lascia guidare dalla mano di Dio, che
la santità non è per gente
privilegiata: il Signore ci chiama
tutti, da tutti si aspetta amore, tutti
dovunque si trovino, qualunque sia il
loro stato, la professione o il mestiere
che svolgono» (Lettera 1, n. 2).

«È necessario ripetere
continuamente che Gesù non si



rivolse a un gruppo di privilegiati,
ma venne a rivelare l’amore
universale di Dio. Tutti gli uomini
sono amati da Dio; da tutti Dio
aspetta amore. Da tutti, qualunque
sia la condizione personale, la
posizione sociale, la professione o il
mestiere» (È Gesù che passa, n. 110).

In queste citazioni programmatiche,
il ruolo del lavoro dei fedeli cristiani
comuni appare sempre, direttamente
o indirettamente, come un luogo di
incontro con Dio, un’opportunità per
esercitare le virtù, un’occasione per
l’apostolato e per dare buon esempio.
In sostanza, il lavoro emerge come
l’elemento che rende possibile la
ricerca della santità in mezzo al
mondo.

«Suscitando in questi anni la sua
Opera, il Signore ha voluto che non
sia mai più ignorata o dimenticata la
verità che tutti devono diventare
santi e che alla maggior parte dei



cristiani tocca diventarlo nel mondo,
nel lavoro quotidiano. Pertanto,
l’Opera esisterà finché ci saranno
uomini sulla terra. Avverrà sempre
che persone di ogni ambito
lavorativo ricerchino la santità nel
proprio stato, professione o mestiere,
e siano anime contemplative nel bel
mezzo della strada» (Lettera 3, n. 92).

Grazie a queste ispirazioni, san
Josemaría sembra contemplare,
come un grande compito da
realizzare, l’obiettivo di orientare il
mondo a Dio; anzi, di riorientarlo,
poiché è segnato dal peccato di
Adamo e dai nostri peccati. Lo
percepisce come un obiettivo
realistico, non utopico, una meta
elevata e futura, ma certamente in
grado di motivare e sostenere un
impegno concreto di vita.

«Tutto ciò non è un sogno inutile, e
può diventare realtà. Se noi uomini
ci decidessimo a ospitare nel nostro



cuore l’amore di Dio! Cristo, Nostro
Signore, fu crocifisso, e dall’alto della
croce ha redento il mondo,
ristabilendo la pace tra Dio e gli
uomini. Gesù stesso ricorda a tutti: Et
ego si exaltatus fuero a terra omnia
traham ad meipsum (Gv 12, 32),
quando mi collocherete al vertice di
tutte le attività della terra,
compiendo il dovere di ogni
momento ed essendo miei testimoni
nelle cose grandi e piccole, allora 
omnia traham ad meipsum, attrarrò
tutto a me, e il mio regno in mezzo a
voi sarà una realtà. [...] Abbracciare
la fede cristiana significa impegnarsi
a proseguire in mezzo alle creature
la missione di Gesù. Ognuno di noi
dev’essere alter Christus, ipse
Christus, un altro Cristo, lo stesso
Cristo. Allora potremo intraprendere
l’impresa grande, immensa,
illimitata, di santificare dal di dentro
tutte le strutture temporali portando
in esse il fermento della



Redenzione» (È Gesù che passa, n,
183).

La missione dell’Opus Dei si inserisce
così direttamente, e non in modo
indiretto, nella missione della Chiesa
di Gesù Cristo, lievito in mezzo ai
popoli affinché il Regno di Dio, già
presente ma non ancora pienamente
realizzato, si estenda su tutta la terra.
Questa è precisamente la missione
del Figlio, resa eterna nella storia
dallo Spirito e affidata alla sua
Chiesa: ricapitolare, riconciliare,
riordinare tutte le cose, restituendo il
mondo al Padre, nel Figlio, attraverso
lo Spirito. Una visione esplicitamente
trasmessa da san Paolo e da san
Giovanni, ma presente in tutto il
Nuovo Testamento e preparata
dall’Antico.

«Poiché abbiamo la responsabilità
soprannaturale di cooperare con il
potere di Dio, dal momento che Egli
lo ha decretato nella sua infinita



misericordia, il Signore vuole che
siamo noi cristiani a ristabilire
l’ordine infranto e a restituire alle
strutture temporali, in tutte le
nazioni, la loro funzione naturale di
strumento per il progresso
dell’umanità, e quella
soprannaturale di tramite per
arrivare a Dio, di mezzo per la
Redenzione: venit enim Filius hominis
– e noi dobbiamo seguire le orme del
Signore – salvare quod perierat (Mt
18,11)» (Lettera 12, n. 19). Traduzione
nostra.

Missione particolare all'interno di
una missione generale

Una volta concepita la missione
dell’Opus Dei come partecipazione
alla missione del Figlio di
ricapitolare e riconciliare tutte le
cose – specialmente attraverso il
lavoro, cardine della propria santità –
si comprende perché san Josemaría
insistesse nella sua predicazione –



guidato da un’ispirazione divina – su
alcuni punti essenziali. Tra questi, il
senso della filiazione divina, senza il
quale questa partecipazione non
sarebbe possibile; poi, l’importanza
del Battesimo, per la dignità che
conferisce e per i compiti a cui
abilita, in quanto sacramento che
sigilla questa filiazione nello Spirito;
inoltre, la centralità della santa
Messa, dove il Figlio opera la
riconciliazione del mondo con Dio,
realizzata una volta per tutte sulla
croce; e infine l’umiltà, come
condizione indispensabile per
regnare con Cristo nel servizio,
poiché la logica della redenzione
consiste nel cancellare la
prevaricazione orgogliosa di Adamo
con l’obbedienza dell’umile Servo di
Yahvé.

La finalità della nuova fondazione
possiede una necessaria dimensione
apostolica, perché fa parte del
dinamismo della missione del Figlio,



che lo Spirito Santo prolunga nella
storia e nella Chiesa. Si comprende
allora perché san Josemaría abbia
insistito tanto, fin dal primo
momento, sul compito di
evangelizzazione richiesto ai membri
che si incorporavano all’Opera e
sulla responsabilità che ciò
comportava: tutti sono chiamati a
essere apostoli.

La missione dell’Opus Dei si
configura così come una missione 
particolare all’interno della missione 
generale della Chiesa. L’Opera
coopera alla missione affidata a tutta
la Chiesa – rendere realtà il Regno,
chiamando tutti gli uomini e le
donne alla santità –attraverso una 
luce particolare: fare in modo che
questa chiamata possa realizzarsi nel
contesto del lavoro e delle attività
ordinarie, e che la realizzazione del
Regno avvenga attraverso questa
missione.



«Ebbene, figlie e figli miei, dal 2
ottobre 1928, come manifestazione
della divina Provvidenza che si
prende cura della sua Santa Chiesa e
preserva lo spirito del Vangelo, il
Signore ha affidato all’Opus Dei il
compito di rendere palese, di
ricordare a tutte le anime, mediante
l’esempio della vostra vita e della
vostra parola, che esiste una
chiamata universale alla perfezione
cristiana e che è possibile seguirla.
[...] Dio vuole servirsi della santità
che cercate di conseguire mediante
lo spirito dell’Opera per trasmettere
a tutti l’insegnamento peculiare e
semplice che ben conoscete; tutti i
fedeli, incorporati a Cristo mediante
il battesimo, sono chiamati alla
pienezza della vita cristiana. Il
Signore ci invita a essere suoi
strumenti, per ricordare in modo
pratico, anche con il nostro esempio
di vita, che la chiamata alla santità è
universale, rivolta a tutti senza
privilegiare alcuno, non è destinata



in esclusiva a un determinato stato di
vita e non pone come condizione
l’abbandono del mondo: qualunque
lavoro, qualsiasi professione può
essere cammino di santità e mezzo di
apostolato» (Lettera 6, nn. 25-26).

Anche all’interno della missione di
promuovere la spiritualità dei laici,
che è certamente compito di tutta la
Chiesa e non solo dell’Opus Dei, la
nuova fondazione ispirata da Dio
conserva la sua missione particolare,
che ruota nuovamente attorno al
lavoro santificatore e santificato.

«All’interno della spiritualità laicale,
la peculiare fisionomia spirituale e
ascetica dell’Opera apporta un’idea,
figli miei, che è importante
sottolineare. Vi ho detto infinite
volte, fin dal 1928, che il lavoro è il
cardine di tutto il nostro impegno
per raggiungere la perfezione
cristiana. Poiché la cerchiamo in
mezzo al mondo, è necessario che



ognuno di noi punti anche alla
perfezione umana nel proprio
lavoro. Inoltre, il lavoro è il perno di
tutto il nostro apostolato» (Lettera 31,
n. 10). Traduzione nostra).

Trattandosi di una missione
particolare all’interno di una
missione generale, coloro che
partecipano a questa nuova
fondazione utilizzano i mezzi con cui
la Chiesa cura la vita cristiana dei
suoi figli, e che, logicamente, anche
altre realtà ecclesiali predicano e
praticano: vita di preghiera,
frequente ricezione dei sacramenti,
zelo evangelizzatore, promozione
della famiglia cristiana, diffusione
degli insegnamenti del Magistero,
ecc. Questi mezzi – indispensabili per
vivere e agire nella Chiesa – non
rendono superflua la missione
peculiare dell’Opus Dei. Sebbene
siano essenziali per la salvezza,
l’Opus Dei aggiunge un approccio
particolare: si impegna a orientare



tali mezzi verso la santificazione dei
suoi membri attraverso il lavoro,
trasformandoli in apostoli che
cercano di orientare le strutture
terrene verso Dio. Anche se in
principio tutti i fedeli battezzati sono
chiamati a compiere questa missione
in mezzo al mondo, il compito
particolare dell’Opus Dei è quello di
illuminare questo cammino,
accendendo in loro la luce che
permetta di percorrerlo. Questa è
l’immagine cara a san Josemaría:
quella del lampione spento, collocato
al centro della strada, che torna a
illuminare come dovrebbe fare.

In altri termini, per promuovere
mezzi già abituali per la
santificazione della vita cristiana non
ci sarebbe stato bisogno di suscitare
l’Opus Dei. Tali mezzi sono presenti
anche nell’Opus Dei, ma di per sé
non giustificherebbero la sua
missione. Per realizzarla, è
necessario che, accanto a questi



mezzi, si offra una formazione
spirituale, intellettuale e apostolica
adeguata a trasformare il mondo e a
riconciliarlo con Dio attraverso il
lavoro e i compiti ordinari, mettendo
Cristo al vertice di tutte le attività
umane, compiendo il dovere di ogni
momento ed essendo testimoni del
Signore (cfr. È Gesù che passa, n.
183). Mettere in pratica i mezzi di
vita cristiana senza impegnarsi in
tutto ciò non sarebbe sufficiente per
far parte della nuova Opera che san
Josemaría volle fondare. Per questo,
molti dei suoi insegnamenti si
concentrano sull’idea che per essere
dell’Opus Dei non basta essere buoni,
ma è necessario impegnarsi a
lavorare bene.

«Il lavoro professionale —
qualunque esso sia — diventa la
lucerna che illumina i vostri amici e
colleghi. Ripeto pertanto ai membri
dell’Opus Dei, e l’affermazione vale
anche per tutti voi che mi ascoltate:



se mi dicono che Tizio è un buon
figlio mio — un buon cristiano —, ma
un cattivo calzolaio, che me ne
faccio? Se non si sforza di imparare
bene il suo mestiere, o di esercitarlo
con cura, non potrà santificarlo né
offrirlo al Signore; perché la
santificazione del lavoro quotidiano
è il cardine della vera spiritualità per
tutti noi che — immersi nelle realtà
terrene — siamo decisi a coltivare un
intimo rapporto con Dio» (Amici di
Dio, n. 61).

Nei prossimi articoli vedremo come
questa specificità, che identifica la
missione dell’Opus Dei nella Chiesa,
fosse e sia presente nel carisma
donato da Dio a san Josemaría.
Approfondiremo inoltre come egli
intendeva il concetto di lavoro
ordinario, con le sue innumerevoli
applicazioni nella vita quotidiana.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/verso-il-
centenario-2-missione-opus-dei-nella-

meditazione-personale-e-predicazione-
di-san-josemaria/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-2-missione-opus-dei-nella-meditazione-personale-e-predicazione-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-2-missione-opus-dei-nella-meditazione-personale-e-predicazione-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-2-missione-opus-dei-nella-meditazione-personale-e-predicazione-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-2-missione-opus-dei-nella-meditazione-personale-e-predicazione-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-2-missione-opus-dei-nella-meditazione-personale-e-predicazione-di-san-josemaria/

	Verso il centenario (2): La missione dell’Opus Dei nella meditazione personale e nella predicazione di san Josemaría

