opusdei.org

Verso il centenario
(1): Vocazione,
missione e carisma

In questo tempo di
preparazione al centenario,
iniziato con le assemblee
regionali, il prelato ci ha
invitato a riflettere sull’identita,
la storia e la missione dell’Opus
Dei. Questa serie di contributi
di vari autori ha I’obiettivo di
approfondire il carisma
dell'Opus Dei attraverso uno dei
suoi aspetti essenziali: la
santificazione del lavoro.
Questo primo articolo esplora la
specificita dell’Opera all’interno
della Chiesa e sviluppa il



concetto di vocazione e
missione nel contesto della vita
ordinaria.

02/10/2024

Sommario

Vengono introdotti i concetti di
vocazione e di missione per riflettere
sui piani di Dio per ciascuno. Si
presentano la vocazione di san
Josemaria e la missione dell’Opera,
evidenziandone la cornice teologico-
ecclesiale. Il lettore viene guidato a
riconoscere che la predicazione di
san Josemaria parla di vocazione e di
missione nel contesto del lavoro e
della vita ordinaria, per poi trarne
delle conseguenze. Si cerca quindji,
progressivamente, di precisare
I’'oggetto della missione di questa
nuova fondazione che é ’Opera,
domandandosi perché il Signore



I’abbia voluta e ispirata, citando
soprattutto testi di san Josemaria. Si
tenta di focalizzare la specificita
dell’Opera all’interno della missione
universale della Chiesa di Gesu
Cristo. Siriconosce che al centro
della missione di questa nuova
fondazione vi € una visione precisa
del lavoro come realta santificabile e
santificatrice. Si delineano dei
percorsi di riflessione, che verranno
sviluppati successivamente, per
mostrare che molti aspetti dello
spirito dell’Opera, che conosciamo e
viviamo, scaturiscono da questa
centralita, umana e divina, del
lavoro. Il lettore ne puo dedurre che
la vocazione all’Opera richiede una
chiara chiamata a lavorare e a voler
lavorare in Cristo. Infine, si accenna
al fatto che la missione precede
Iistituzione e che, in linea di
principio, la missione dell’Opus Dei
potrebbe essere compatibile con
diverse forme istituzionali, purché



queste permettano di compiere la
specifica missione ricevuta da Dio.

ke

In principio era il Verbo. Tutto é stato
fatto nel Verbo e per mezzo del
Verbo. Dio chiama all’essere tutto cio
che esiste.

La vita feconda di Dio e vita di
relazione interpersonale. Le
processioni divine — generazione e
spirazione — hanno come fine I’essere
personale: il Padre genera il Figlio,
dal Padre e dal Figlio procede lo
Spirito Santo. Quando Dio crea,
agisce secondo la stessa logica: Egli
desidera esseri personali, secondo
I’esemplarita del Figlio e per amore.
Se Dio chiama all’esistenza l'intero
universo, € perché vuole esseri
personali che partecipino della sua
vita: esseri liberi che possano
conoscerlo e amarlo.



Cosl, in un certo senso, il mondo
intero e effetto di una vocazione.
Ognuno di noi e stato chiamato
personalmente all’esistenza: con il
suo volto, con la sua voce, con il
colore dei suoi occhi. Ognuno con il
suo io davanti al tu divino. Per
questo Dio ha voluto il mondo e lo ha
creato: perché pensava a ciascuno di
noi.

Vocazione: dal timore alla gioia

La parola vocazione é una parola
familiare, paterna. Una parola non
lontana, ma vicina, una parola
rivolta a tutti. Parola che rivela,
chiama, invita. In effetti, tutta la
storia della salvezza si presenta come
una continua storia di vocazioni, di
incessanti chiamate che Dio rivolge
nello spazio e nel tempo a uomini e a
donne di luoghi diversi e in epoche
storiche differenti: a governanti e a
persone comuni, a intere citta, a
popoli e a stirpi.



La predicazione di san Josemaria ci
avvicina al termine vocazione,
mostrandone la grandezza e
I'universalita. Il fondatore dell’Opus
Dei ha contribuito a far parlare di
vocazione durante anni, prima del
Concilio Vaticano II, in cui forse la si
intendeva in modo piu restrittivo.
Cosi facendo, egli recuperava gli
insegnamenti di molti santi,
tornando a parlare con chiarezza
della vocazione come qualcosa di
comune a tutti gli esseri umani.

Incontrare il termine vocazione nei
punti di Cammino e nelle omelie di
san Josemaria poteva inizialmente
suscitare una certa sorpresa, forse
mescolata a un po’ di timore.
Tuttavia, subito dopo generava gioia
constatare che il contesto in cui ne
parlava era la vita ordinaria: lo
studio e il lavoro, I’amicizia e la
famiglia, le passioni culturali e tutte
le professioni... Cosi intesa, la
vocazione conferiva luce e



importanza a cio che, a prima vista,
sembrava non averla. Grazie a
questo messaggio di san Josemaria, la
parola vocazione e diventata per
molti uomini e donne una parola
familiare, paterna, accessibile.

«La vocazione accende in noi una
luce che ci fa riconoscere il senso
della nostra esistenza. La vocazione
ci convince, con la luminosita della
fede, del perché della nostra realta
terrena. Tutta la nostra vita, quella
presente, quella passata e quella che
verra, acquista un nuovo rilievo, una
profondita mai prima immaginata.
Tutti gli eventi e tutte le circostanze
occupano ora il loro vero posto:
comprendiamo dove il Signore vuole
condurci e ci sentiamo come
trascinati da questa missione che Egli
ci affida» (E Gestt che passa, n. 45).

Nessuno e escluso

Molte persone che ascoltavano la
predicazione di san Josemaria



rimanevano sorprese e si
appassionavano di fronte alla sua
insistenza che non e sempre
necessario, per rispondere alla
chiamata di Dio, cambiare la propria
posizione nel mondo, né il lavoro, né
le circostanze ordinarie e familiari
Questa chiamata risuona proprio li,
nei contesti ordinari di un uomo o di
una donna contemporanei. Arriva,
forse in modo inaspettato, magari
mentre hai gli strumenti di lavoro tra
le mani.

I1 modo in cui san Josemaria parlava
della vocazione si basava su un
preciso contesto biblico e specificava
il valore concreto-particolare di un
concetto teologico generale: Dio
chiama ogni essere umano a
conoscerlo e ad amarlo. Tutti
riceviamo una vocazione a
identificarci con suo Figlio e a
partecipare del suo stesso Spirito.
Esistiamo a causa e per questo scopo;
tutti, nessuno escluso: sani e malati,



ricchi o poveri, lavoratori e
intellettuali, dotati di molti talenti o
di pochi per determinate attivita.

La vocazione a conoscere e ad amare
il nostro Creatore, a somigliare a suo
Figlio fatto uomo, perché siamo stati
creati in Cristo, ha un nome: é la
vocazione alla santita, cioe a
partecipare alla vita di Dio, 'unico
santo. Ogni essere umano la riceve,
sia che faccia gia parte del popolo di
Dio, della Chiesa, sia che solo
potenzialmente sia ordinato a farne
parte, anche se ancora non la
conosce. Dio chiama tutti, senza
escludere nessuno, a partecipare alla
sua vita. Cristo Gesu ha versato il suo
sangue, e morto sulla croce ed e
risorto affinché la nostra filiazione
divina, oscurata e quasi perduta per
il peccato, potesse essere recuperata
e ristabilita in lui.

Se Dio chiama, pero, € sempre in
vista di una missione, di un compito.



Lo vediamo chiaramente illustrato
nella storia della salvezza. Dio
rivolge la sua parola a ogni essere
umano: va’, fa’ questo; opera come ti
insegnero; esci da questa terra; parla
nel mio nome; va’ nel luogo che ti
mostrero... Quasi sembra dire: «Ti ho
creato per questo!». In realta tutte
queste missioni specifiche sono
concretizzazioni della missione
originale che il Creatore affida
all’'umanita nella Genesi: «Il Signore
Dio prese I'uomo e lo pose nel
giardino di Eden, perché lo coltivasse
e lo custodisse» (Gn 2,15).

Alla vocazione universale alla santita
corrisponde una missione altrettanto
universale: quella di conformarsi
all’'immagine del Figlio, per amare
con amore fraterno e filiale, e
rifiutare le opere del peccato.
Conformarsi al Figlio significa
partecipare alla sua missione, cioe
riordinare il mondo, corrotto dai
peccati degli uomini e ricondurlo al



Padre nello Spirito Santo. Allo stesso
modo, tale missione implica una
storia. Se la vocazione interpella e
richiede una risposta puntuale, il
compimento di una missione si
realizza in modo storico: diventando
cio che siamo chiamati a essere e
trasformando il mondo affinché
questo diventi cio che Dio ha voluto
che fosse, fin dall’inizio.

Una missione specifica nella
Chiesa

Dio stesso, nel creare il mondo, apre
la storia alla possibilita di includere
missioni. E missione del Verbo,
inviato dal Padre nel mondo per
assumere la natura umana, portare a
termine la creazione e redimere
I'uomo dal peccato, restituendogli la
piena dignita di figlio nel Figlio. E
missione dello Spirito Santo, inviato
nel mondo e nella storia dal Padre e
dal Figlio, affinché configuri i
credenti con il Figlio e li riunisca nel



Corpo di Cristo. La Chiesa di Gesu
Cristo nasce da queste due missioni
ed € come un suo prolungamento
nella storia (cfr. Concilio Vaticano II,
Lumen gentium, nn. 2-4). Tutta la
Chiesa e convocata e inviata: &
convocata dalla predicazione del
Regno di Dio da parte di Gesu e, dopo
la resurrezione, ¢ inviata a tutte le
nazioni per insegnare il Vangelo a
tutti i popoli e battezzarli nel nome
del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo.

La Chiesa esiste e vive per questa
missione e a questa stessa opera si
rivolgono le varie missioni che lo
Spirito Santo suscita lungo la storia.
Tanto diversi e belli sono i fiori della
terra, quanto diverse e belle sono le
missioni che Dio ha affidato a tanti
santi e sante, a innumerevoli
comunita cristiane, a laici e a
sacerdoti, a religiosi e a religiose:
missioni che hanno contribuito e



continuano a contribuire all'unica
missio Ecclesiae.

«Il giardino del Signore possiede non
solo le rose dei martiri, ma pure i
gigli delle vergini e le edere dei
coniugi e le viole delle vedove. In
una parola, dilettissimi, in nessuno
stato di vita gli uomini dubitino della
propria chiamata: Cristo € morto per
tutti. Con tutta verita, di lui e stato
scritto: Egli vuole che tutti gli uomini
siano salvi e che tutti giungano alla
conoscenza della verita (1Tim 2, 4)»
(Sant’Agostino, Discorso 304, 3, 2).

Conoscendo la vita di san Josemaria e
ascoltando la sua predicazione,
comprendiamo che anche lui
ricevette da Dio —nella Chiesa e con la
Chiesa— una missione specifica.
Dichiarando la sua santita e
indicandola come esempio, il
Magistero ha riconosciuto la
missione ricevuta da san Josemaria



come parte della missione stessa
della Chiesa.

Poco dopo aver iniziato la sua attivita
sacerdotale, san Josemaria volle dare
un nome alla missione che aveva
ricevuto da Dio, affinché i suoi figli e
le sue figlie spirituali potessero
continuarla nella storia: Opus Dei,
opera di Dio, operatio Dei.
Sottolineando I’'iniziativa divina,
comincio a parlarne come di una
nuova fondazione, indicando il 2
ottobre 1928 come: «Quel giorno in
cui il Signore fondo la sua

Opera» (Appunti intimi, n. 306, 2-
X-1931).

Per quanto ampia e generale possa
essere una missione ispirata dallo
Spirito Santo nella storia degli
uomini —e la missione dell’Opus Dei
lo e certamente, tanto che san
Josemaria la descrisse come un mare
senza sponde—, ogni nuova
fondazione avra sempre una nota



distintiva che giustifichi il suo
perché.

Cercare quella nota distintiva, la
specificita di una missione o di una
nuova fondazione, non significa
separarla da altre iniziative ispirate
dallo Spirito Santo, ma conoscerla
meglio. Pertanto, la specificita
dell’Opus Dei non puo essere
definita, per contrasto, separandola
da cio che altri fanno o non fanno,
esaltando differenze o distinguendo i
campi d’azione. La specificita di
coloro che lavorano nella vigna del
Signore deve essere messa in risalto
senza mai perdere di vista 'unica
missione di tutta la Chiesa, con un
atteggiamento di unita che cerca la
comunione.

In ogni nuova fondazione esiste una
delicata relazione tra specificita e
tradizione, tra cio che € o sembra
nuovo e cio che, nel messaggio
cristiano, deve necessariamente



rimanere lo stesso. Ci sono compiti
che la Chiesa riconosce nella sua vita
e nella sua tradizione come
essenziali per la missione che ha
ricevuto da Cristo. Ad esempio:
esortare il popolo di Dio alla santita e
alla configurazione con Gesu Cristo,
insegnare a tutti ad avere una
relazione personale e filiale con Dio,
collocare I’Eucaristia al centro della
vita dei fedeli, promuovere la
disponibilita dei sacerdoti a
perdonare 1 peccati, amministrare i
sacramenti in modo che siano
ricevuti con frutto, ricordare a tutti i
battezzati che sono apostoli in un
mondo da rievangelizzare,
diffondere gli insegnamenti dei
pastori, dei concili e del Romano
Pontefice in particolare...

Come comprendere la fede che san
Josemaria sperimento un secolo fa
all’inizio dell’Opus Dei e come egli
comprese la novita che ’'Opus Dei

comportava?



A tal fine vogliamo rileggere e
approfondire, in questi anni che
precedono il Centenario della
fondazione dell’Opus Dei
(1928-2028), alcuni elementi di
specificita che caratterizzano la sua
missione e riesaminare ancora una
volta i carismi che Dio ha concesso e
continua a concedere ai suoi membri
affinché questa missione si compia.

«Ordinare il mondo a Dio mediante
il lavoro»

Molti testi di san Josemaria parlano
dei fini della nuova fondazione. Sono
fini apparentemente generali, perché
contribuiscono, come deve essere, al
bene generale della Chiesa, alla
santificazione delle anime, alla
trasformazione cristiana del mondo.
E, tuttavia, sono fini che mirano a
una missione specifica, peculiare,
che illumina tutta I’esistenza di
coloro che ricevono questa chiamata
divina. Una missione che potremmo



esprimere, ad esempio, con queste
parole: «Ordinare il mondo a Dio
mediante il lavoro»; oppure:
«Trasformare le realta terrene
ponendo in cima la croce di Gesu
affinché, purificate dal peccato, tutte
le attivitda umane siano santificate
dall’interno e prendano la forma di
Cristo». In questa missione, precisa
san Josemaria, i membri dell'Opera
«santificheranno sé stessi,
santificheranno gli altri e
santificheranno il mondo stesso».
Sacerdoti e laici contribuiscono a
questa missione, ma con una
articolazione precisa: i primi devono
servire soprattutto ai secondi, perché
questa missione spetta in modo
diretto e immediato ai fedeli laici
(cfr. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, nn. 31, 36).

«E questo é il segreto della santita
che vi sto predicando da tanti anni:
Dio ha chiamato tutti ad essere suoi
imitatori; e voi e io siamo stati



chiamati affinché, vivendo in mezzo
al mondo — da persone qualsiasi —,
sappiamo mettere Cristo nostro
Signore al vertice di tutte le attivita
umane oneste. Adesso capirete ancor
meglio che se qualcuno di voi non
amasse il lavoro — il suo lavoro —,
se non si sentisse autenticamente
impegnato in una delle nobili attivita
umane per santificarla, se fosse privo
di una vocazione professionale, non
riuscirebbe mai a cogliere la radice
soprannaturale della dottrina del
sacerdote che vi sta parlando,
proprio perché gli mancherebbe una
condizione indispensabile: quella di
essere un lavoratore» (Amici di Dio,
n. 58).

L’invocazione che le Preci dell’Opus
Dei riservano alla preghiera di
intercessione Ad sanctum
Josephmariam, conditorem nostrum,
che deve riassumere in poche righe
I’essenza del suo messaggio,
attribuisce un ruolo centrale alla



santificazione del lavoro, precisando
la sua dimensione apostolica e
missionaria: Intercede pro filiis tuis,
ut fideles spiritui Operis Dei, laborem
sanctificemus et animas Christo
lucrifacere quaeramus.

Attorno all’asse del lavoro in Cristo
sembrano ruotare realmente tutti gli
altri aspetti della prospettiva
cristiana che san Josemaria vide
illuminati nella nuova fondazione
che Dio gli chiedeva: la possibilita di
trovare Dio e di cercare la santita
nella vita ordinaria; I’estensione
universale della chiamata alla santita;
I'imitazione della vita nascosta di
Gesu e della sacra famiglia di
Nazaret; la devozione molto speciale
alla figura di san Giuseppe —
I’artigiano, il lavoratore - tanto da
stabilire che i membri dell’Opera
rinnovassero nella sua festa la loro
incorporazione all’Opus Dej; la
filiazione divina come partecipazione
alla missione del Figlio di riconciliare



tutte le cose con il Padre per mezzo
dello Spirito; lapostolato di amicizia
e confidenza che i membri di questa
istituzione sono chiamati a esercitare
con i colleghi di lavoro e nelle loro
relazioni sociali; la perdurabilita
dell’Opus Dei, finché ci siano uomini
che lavorano sulla terra... Tutti
questi aspetti sono riverberi di una
luce fondativa il cui punto focale e
una nuova comprensione della
dimensione divina del lavoro umano.

La specificita della sua missione,
come esposto sopra, e il carisma
dell’Opus Dei? Qual € la relazione tra
vocazione, missione e carisma? Nella
Sacra Scrittura e nella storia della
Chiesa, il termine carisma ha un
significato molto ampio. Tuttavia, si
riferisce principalmente al «dono
concesso da Dio in ordine a una
missione». In questo senso, il
dinamismo vocazione-missione
precede la nozione di carisma. La
Parola di Dio chiama per affidare



una missione; poi Dio concede i
carismi e i doni necessari per
portarla a compimento. A volte, nel
linguaggio comune, utilizziamo la
parola carisma per riferirci anche
alla gratuita di una missione o di una
particolare spiritualita, per indicare
che si tratta di un dono dello Spirito,
di un’iniziativa divina: e Dio che
suscita, chiama, concede la sua
grazia, assiste, guida, cercando
paternamente la corrispondenza
della persona umana.

«Quando Dio Nostro Signore progetta
qualche opera a favore degli uomini,
pensa prima di tutto alle persone che
deve utilizzare come strumenti... e
comunica loro le grazie necessarie.
Questa convinzione soprannaturale
della divinita dell’impresa finira per
darci un entusiasmo e un amore cosi
intenso per I’Opera, che vi sentirete
felicissimi a sacrificarvi affincheé si
realizzi» (Instruccion, 19-111-1934, nn.
48-49).



Dio concede agli uomini la grazia e i
carismi dello Spirito per compiere la
missione alla quale tutti siamo stati
chiamati: essere santi e identificarci
con Cristo. A coloro che chiama a
una missione particolare, a una
finalita pastorale concreta nella
Chiesa, Dio concede doni e carismi
appropriati per portarla a
compimento. Per riconoscere il
carisma specifico di una nuova
fondazione, e quindi anche dell’Opus
Dei, & necessario riflettere sulla sua
missione, cosi come é stata delineata
dal suo fondatore.

Non bisogna dimenticare, inoltre, che
la missione dell’Opus Dei precede la
sua configurazione istituzionale. In
linea di principio, questa missione &
compatibile con diverse forme
istituzionali canoniche, presenti o
future, purché permettano di
mettere in pratica cio che Dio ha
chiesto al suo fondatore: cercare la
santita e la pienezza della filiazione



divina in mezzo al mondo, mediante
I’esercizio del lavoro ordinario,
ordinando a Dio tutte le attivita
umane, trasformandole per dare loro
la forma Christi.

Infine, comprendere e approfondire
la missione dell’Opus Dei e un
compito in un certo senso
inesauribile, semplicemente perché
si tratta di un fatto autenticamente
teologico che ha Dio come autore. E
una missione aperta sulla storia e
alimentata dallo Spirito Santo
creatore, e pertanto capace di
informare epoche e situazioni
diverse: si tratta di un carisma che,
nel corso della storia, sara incarnato
da moltitudini di persone in
situazioni molto diverse. La
dimensione pneumatologica di una
missione fa si che il modo di essere e
di vivere di coloro che la incarnano
possa definirsi come uno spirito piu
che come lettera. Per questo motivo,



I’Opus Dei ha uno spirito, lo spirito
dell’Opera.

Approfondire il significato di questa
missione e di questo spirito, cosi
come san Josemaria lo vide nella sua
meditazione personale e lo trasmise
nella sua predicazione, sara ’oggetto
del prossimo articolo.

Questa serie di articoli e coordinata
dal prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Tra
i vari collaboratori e autori alcuni
sono professori e professoresse della
Pontificia Universita della Santa
Croce di Roma.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/verso-il-


https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-1-vocazione-missione-e-carisma/
https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-1-vocazione-missione-e-carisma/

centenario-1-vocazione-missione-e-
carisma/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-1-vocazione-missione-e-carisma/
https://opusdei.org/it/article/verso-il-centenario-1-vocazione-missione-e-carisma/

	Verso il centenario (1): Vocazione, missione e carisma

