
opusdei.org

"Va' e fa' lo
stesso" (III): In
prima linea per
trasformare il
mondo

Noi cristiani condividiamo con
molte altre persone il desiderio
che nel nostro mondo diventino
realtà gli ideali della giustizia,
della solidarietà e della carità.
Tuttavia è difficile lavorare
insieme senza attriti, senza
conflitti. Come è possibile che
l’amore, la giustizia e la
solidarietà divengano reali
nella nostra vita?



12/01/2024

Un rapido sguardo a qualunque
social media o a una pagina di
notizie su internet ci fa notare due
cose: che nel mondo c’è molta
sofferenza e che perciò si fanno
pressanti gli inviti a costruire una
società migliore. Certe volte le voci di
queste chiamate sembrano
armoniche, altre volte possono
essere discordanti e chiedere cose
diverse, o addirittura opposte.
Tuttavia, il desiderio di fare quello
che è giusto, la consapevolezza di
una vulnerabilità collettiva e la
convinzione che dobbiamo
preoccuparci gli uni degli altri,
contrassegnano indubbiamente la
sensibilità contemporanea.

Seguire Cristo significa preoccuparsi
del mondo e dei suoi problemi. Se
realmente “il bene, come anche



l’amore, la giustizia e la solidarietà,
non si raggiungono una volta per
sempre”, ma “vanno conquistati ogni
giorno”[1], ognuno di noi deve
domandarsi: Come posso dare il mio
contributo in questo campo? Qual è il
mio ruolo?

Una chiamata a sentire il mondo
come nostro

Se ci fermiamo a riflettere, il mondo
è doppiamente nostro. Siamo stati
chiamati a co-crearlo, da un lato, e a 
co-redimerlo, dall’altro. L’universo,
creato “in stato di via” (Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 302), è stato
affidato all’uomo perché, mediante il
suo lavoro, collabori al
perfezionamento della creazione
(Gen 1, 28). Nello stesso tempo, il
mondo è ferito dal peccato, per cui è
presente anche la sofferenza. Questo
smuove il cuore di Cristo. Nel
Vangelo constatiamo come, al vedere
le folle di malati, “ne sentì



compassione, perché erano stanche e
sfinite come pecore che non hanno
pastore” (Mt 9, 36), e guariva i loro
malanni. Si commuove ancora una
volta per quelli che lo seguono da
vari giorni e non hanno da mangiare
(cfr. Mt 15, 32) e invita i suoi
discepoli a cercare il rimedio,
rendendoli responsabili degli altri:
“Voi stessi date loro da mangiare” (Lc
9, 13). Con quel poco che i discepoli
riescono a trovare, Gesù compie il
miracolo della moltiplicazione dei
pani e dei pesci. Di fronte alla
sofferenza e alla indigenza, Gesù si
commuove e risponde attivamente.
Va incontro alle necessità materiali,
sempre con l’obiettivo di arrivare
alle anime e portarle alla vita eterna
(cfr. Gv 6). E così come il Padre lo ha
inviato, Egli invia noi perché
collaboriamo alla sua redenzione (Gv
20, 21; Mt 28, 18-20).

In altre parole, lo sforzo cristiano per
promuovere la solidarietà ha un



motivo superiore al semplice
desiderio di eliminare la sofferenza o
mitigarla. Questo è buono e nobile,
ma il cuore di Cristo chiede di più:
“Da questo tutti sapranno che siete
miei discepoli: se avete amore gli uni
per gli altri” (Gv 13, 35). Un figlio di
Dio sa che la motivazione più
profonda per l’azione sociale si basa
sull’amore di Dio al mondo e a tutta
l’umanità, e nel fatto che siamo stati
chiamati a restituire il mondo a Dio
Padre in Cristo, suo Figlio: “Siamo
avvertiti che niente giova all’uomo se
guadagna il mondo intero ma perde
se stesso. Tuttavia l’attesa di una
terra nuova non deve indebolire,
bensì piuttosto stimolare la
sollecitudine nel lavoro relativo alla
terra presente, dove cresce quel
corpo dell’umanità nuova che già
riesce a offrire una certa
prefigurazione che adombra il
mondo nuovo”[2].



Le virtù chiave per servire la
società

La chiamata a trasformare il mondo
non può rimanere un’idea astratta.
Preoccuparsi e amare comporta
sempre un’azione: la giustizia, la
solidarietà e la carità sono virtù da
vivere. Ognuna di esse perfeziona un
aspetto diverso delle decisioni e delle
attività che portiamo avanti nella
nostra relazione con gli altri. E
ognuna di esse può essere vissuta in
due aree molto vaste: il nostro
desiderio di rinnovare i sistemi e le
strutture nei nostri circoli sociali e i
nostri incontri con le persone. La
definizione classica di giustizia è
“l’abito che ci permette di dare a
ciascuno ciò che gli spetta[3]. È una
virtù che possiamo vivere su un
piano orizzontale, con i nostri
colleghi, oppure verticale, tanto se
abbiamo autorità su un gruppo di
persone come se non l’abbiamo.
Un’idea chiave per vivere questa



virtù è quella di allenarci nel
riconoscere che cosa dobbiamo agli
altri per la nostra relazione con loro.
Possiamo, in primo luogo, riflettere
su come viviamo la giustizia nel
nostro lavoro, facendolo bene e con
rettitudine. Se abbiamo autorità,
avremo voglia di cercare veramente
il bene delle persone delle quali
siamo responsabili, non
semplicemente il nostro beneficio.
Tuttavia, se prendiamo sul serio il
fatto che Dio ci ha affidato il mondo,
ci accorgeremo che la nostra attività
non termina nel nostro circolo
immediato di lavoro e di famiglia.
Potremmo prendere in
considerazione la possibilità di
partecipare ad altri progetti o unirci
a iniziative diverse di quelle che
facciamo, per fare in modo che altri
membri della società possano
raggiungere delle condizioni di vita
degne.



Come virtù, la solidarietà mette in
risalto la nostra indipendenza. Se la
giustizia riconosce che ogni persona
merita certi beni, la solidarietà
riconosce la nostra unità con gli altri:
condividiamo la stessa natura
umana. Si tratta, perciò, della
“determinazione ferma e
perseverante di impegnarsi per il
bene comune”[4], vale a dire,
“pensare e agire in termini di
comunità”[5]. Per un verso, l’esercizio
pratico di questa virtù è simile a
quello della giustizia: col nostro
lavoro e i nostri progetti affrontiamo
alcuni aspetti della società, in modo
che la città in cui viviamo o la
comunità nella quale ci muoviamo
siano luoghi nei quali ogni persona
possa raggiungere la sua pienezza.
Per un altro verso, la solidarietà
consiste anche nel dedicare tempo a
condividere la sofferenza, non solo
ad affrontarla. Può darsi che alcuni
di noi preferiscano lottare
pubblicamente per una causa in



concreto e, per esempio, si sforzino
di fare un’opera di sensibilizzazione
riguardo alla salute mentale e alla
sicurezza psicologica nelle famiglie.
Altri preferiranno mostrarsi solidali
in una forma più privata, dal tu al tu,
quando si fa visita a un anziano o a
un malato, senza fare pubblicità sui
social media. La solidarietà è
particolarmente sensibile alla
vulnerabilità e alla sofferenza:
“deriva dal saperci responsabili della
fragilità degli altri cercando un
destino comune” e “si esprime
concretamente nel servizio”[6].

La giustizia e la solidarietà cristiane,
tuttavia, si basano su qualcosa che va
al di là del riconoscere la nostra
umanità comune. Grazie alla fede,
sappiamo che abbiamo in comune
un’origine divina e umana, e un
futuro condiviso[7]. Ci ha creato un
Dio che ci ama e discendiamo da
Adamo ed Eva. Non solo, ma siamo
destinati alla felicità di Dio in Cristo,



un fine che raggiungiamo, inseriti
come siamo in un Corpo che è la
Chiesa. In sintesi, c’è una unità reale
fra tutte le persone, una unità che si
attua mediante l’amore. La giustizia
e la solidarietà trovano il loro
autentico significato solo quando
sappiamo che nella vita umana, in
fin dei conti, è l’amore – la carità – a
renderci responsabili dello sviluppo
altrui, in questa vita e in vista della
vita successiva.

Di fatto, la carità ci unisce per prima
cosa e soprattutto a Dio[8]. Un modo
concreto in cui questa realtà
conforma la nostra azione sociale si
ha quando assicuriamo che i nostri
obiettivi, i nostri piani e i nostri
progetti sono sempre coerenti con il
Vangelo, anche quando non sono
esplicitamente legati a esso. Non
solo, ma quando ci facciamo
coinvolgere in attività a favore di
altri, non dobbiamo perdere di vista
che è l’unione con Dio, con la sua



grazia, quello che rende possibile il
nostro amore verso il prossimo.
Mediante la carità considera l’altro
“come un’unica cosa con sé stesso” e
questa attenzione affettiva “provoca
un orientamento a ricercare
gratuitamente il suo bene”[9]. Se con
gli altri ci mettiamo in relazione così,
potremo avvicinarci a quello che
papa Francesco chiama “amicizia
sociale”: un amore e una fraternità
che non esclude nessuno, oltrepassa
le frontiere e può essere una base
ferma per città e paesi[10].

Ognuno di noi si trova in ambienti e
in circostanze diversi. Inoltre, ogni
società e i gruppi che la compongono
variano da paese a paese, sicché le
vie per concretizzare la giustizia, la
solidarietà e la carità avranno una
infinità di variazioni. Anche così vi
sono passi concreti che tutti
possiamo prendere in
considerazione per diventare quel
tipo di persone che saranno agenti



del cambiamento mediante queste
virtù.

Trasformarci continuamente per
cambiare il mondo

Il primo passo consiste nel coltivare
la nostra capacità di percepire le
situazioni di necessità. Per esercitare
qualsiasi virtù, per prima cosa devo
rendermi conto di qual è la
situazione nella quale mi trovo: in
questo caso, un problema sociale.
Può darsi che il mio obiettivo sia
piccolo, perché impegna la mia vita
quotidiana e il mio circuito diretto di
azione. Probabilmente so, in teoria,
che nel mondo vi sono molti
problemi, ma non mi sono mai
fermato a esaminarli da vicino. Forse
mi sono assuefatto a reagire con
dispiacere al vedere o udire cattive
notizie, ma non mi sono mai
domandato se queste situazioni
possano riguardarmi e io possa
rispondere. Può anche darsi che tutto



questo mi renda meno sensibile alle
necessità di quelli che mi sono vicini.

La decisione di coltivare questa
sensibilità può passare attraverso il
leggere più notizie, il fare attenzione
quando mi reco al lavoro o quando
guardo la bacheca (fisica o digitale)
della mia parrocchia. In ogni ambito
sociale c’è almeno un settore che ha
bisogno di giustizia, di solidarietà e
di carità: gli anziani, ai quali nessuno
tiene compagnia; i malati terminali;
quelli che non hanno la possibilità di
mangiare o di bere, di godere di
un’abitazione decente; le persone
disabili e le famiglie che se ne
occupano (o quelle che le
abbandonano). Quelli che soffrono di
una malattia mentale, i bambini e gli
adulti che non possono accedere
all’educazione, comunità – autoctone,
forse, o di immigranti – emarginate. I
senzatetto o i rifugiati. Le persone
che subiscono violenze domestiche o
abusi, le vittime dei disastri naturali.



Quelli che lavorano in condizioni
disumane, i detenuti o quelli che
vivono in luoghi di conflitto o con un
alto livello di insicurezza. Le madri
nubili – o i padri –; le vittime del
bullismo scolastico, o di altro genere;
le vittime della dipendenza dalle
droghe o dal gioco. Chi non ha
accesso alla cultura, allo sport o
all’arte, quelli che sono abbandonati
dalla società, i bambini di strada...
Enumerare queste situazioni ci aiuta
a constatare che non mancano le
occasioni per collaborare.

Ecco perché il passo successivo
dev’essere quello di impegnarsi ad
agire, non limitandosi ad ascoltare.
Nel nostro mondo corriamo il rischio
di rimanere passivi ai continui input.
La solidarietà reale non porta solo a
sentire compassione per le disgrazie
altrui, ma anche a dare qualche
sollievo alla sofferenza ogni volta che
possiamo. Non è possibile risolvere
tutti i problemi, ma forse possiamo



studiare come contribuire a rendere
più giusta una società o come
dedicare una parte del nostro tempo
a un programma sociale, magari
anche con amici o in famiglia. Se i
problemi su grande scala sembrano
fuori dalla nostra portata (anche se
forse non di tutti noi), forse possiamo
dare un aiuto con un donativo a una
organizzazione che conosciamo.

Se decidiamo di farci coinvolgere in
un’attività civica, un altro abito
importante è quello di riflettere e
progettare un impatto significativo,
che potrebbe anche essere una
giornata dedicata a dare un aiuto in
un centro per persone disabili. Per
coloro che sono costretti a svolgere
attività a breve termine, sarebbe una
pena offrire soluzioni “rappezzate”, o
cercando un senso di soddisfazione
personale o di sollievo. Per quelli,
poi, che possono portare avanti
iniziative a lungo termine, è
importante evitare di creare una



dipendenza permanente da questi
aiuti. Possiamo compiere opere
molto buone se identifichiamo
chiaramente gli obiettivi che ci
proponiamo nel tempo di cui
disponiamo: nella visita di un giorno
in una casa di accoglienza per
persone disabili, insegnando ai nostri
volontari come affermare la loro
dignità personale e sottolineando il
valore che ha il fare compagnia.
Possiamo inoltre portare avanti
progetti validi se studiamo con
serietà il problema che abbiamo
davanti, per arrivare alla radice, in
modo che gli interventi che
progettiamo siano idonei per le
persone che aiutiamo, offrendo i
ferri del mestiere e le competenze
con le quali, alla fine, possano
aiutare se stessi. Invece di costruire
case per comunità povere, per
esempio, possiamo coinvolgere le
persone, in modo che si sentano
realmente padrone delle loro case e
si impegnino in un piano di



formazione per abilitarsi a un lavoro,
e così riescano a mantenere un
ambiente sano e umano.

Papa Francesco ci dice che la
solidarietà è “molto più che alcuni
atti di generosità sporadici. È anche
lottare contro le cause strutturali
della povertà, la disuguaglianza, la
mancanza di lavoro, della terra e
della casa, la negazione dei diritti
sociali e lavorativi. È affrontare gli
effetti distruttivi dell’Impero del
denaro […]. La solidarietà, intesa nel
suo senso più profondo, è un modo di
fare la storia”[11].

Espandere la nostra zona di
comfort

Essere operatore di giustizia, di
solidarietà e di carità non si riduce
alla nostra disposizione personale. Vi
sono almeno altri due ambiti nei
quali possiamo crescere come
cristiani.



Quando ci inseriamo nei problemi
che esistono attorno a noi,
sicuramente incontreremo altra
gente che ha lo stesso vivo desiderio
di cambiare il mondo, ma le cui idee
e i cui stili di vita forse non sono
improntati alla fede in Cristo.
Comunque, questo non significa che
non possiamo condividere obiettivi
comuni, veramente umani.
Probabilmente un modo molto
concreto di vivere la solidarietà e la
carità sta nell’avere il coraggio di
dialogare con quelli che la pensano
in modo diverso da noi per trovare il
modo di lavorare insieme, anziché
agire gli uni contro gli altri. Forse
l’impegno per la giustizia avrà
migliori risultati se cerchiamo di
superare la polarizzazione, un tema
particolarmente rilevante ai nostri
giorni, tanto online come faccia a
faccia. Prima di tutto dobbiamo
ascoltare e dialogare, per trovare ciò
che ci unisce, e così ottenere un bene



maggiore per coloro che più soffrono
nella nostra società.

Infine, dobbiamo avere il coraggio di
fare ogni volta un passo avanti. Per
esempio, nel tentativo di praticare la
giustizia nel lavoro possiamo
osservare che riscontro ha la nostra
impresa o la nostra istituzione nella
comunità in cui si muove. Dopo
possiamo studiare la possibilità di
collaborare in una iniziativa sociale,
fuori dall’ambito lavorativo. E più
tardi potremo coinvolgere altre
persone. Se scegliamo di affrontare
una necessità, se ci impegniamo ad
agire e programmiamo soluzioni a
lungo termine, allora la giustizia, la
solidarietà e la carità potranno
configurare anche la realtà attorno a
noi.

Vedere Cristo in ogni persona

Se guardiamo il nostro mondo
imperfetto, ci accorgiamo che le
possibilità di trasformarlo sono



infinite. Ovviamente c’è molto lavoro
da fare, e qui abbiamo descritto
alcuni abiti che ci danno la
possibilità di portare avanti l’azione
sociale in modo effettivo e offrire
soluzioni reali ai problemi che
constatiamo. Però c’è una cosa che
deve avere un posto prioritario nella
testa e nel cuore di un figlio di Dio: la
vera missione del cristiano nel
mondo non consiste semplicemente
nel risolvere problemi, ma si tratta di
dare valore a ogni persona.

In altre parole, l’efficacia è
importante, ma dobbiamo andare
oltre. Potremmo riuscire a
organizzare e portare avanti un
programma di alimentazione e di
educazione, e così provvedere alle
necessità basilari dei bambini di una
comunità a rischio, e potremmo
riuscire a creare un impegno di
solidarietà da parte di quelli che
collaborano al programma. Ma se
quelli che aiutiamo sono per noi



soltanto un collettivo anonimo,
semplici “beneficiari”, se li
consideriamo come il risultato che ci
dà la misura del successo del
programma, o se ci fermiamo al
nostro sentimento di soddisfazione
davanti a un’opera buona..., allora
non siamo penetrati fino al cuore del
Vangelo. La giustizia e la solidarietà
non si possono separare da una
carità autentica, che ci permetta di
vedere Cristo negli altri.

Questo comporta, per esempio, che
in qualunque attività alla quale
partecipiamo, o nel nostro modo di
comportarci, cerchiamo di
concentrarci sulle persone:
“L’universalizzazione dei rimedi
sociali [...] permette oggigiorno di
raggiungere successi umanitari
inimmaginabili in altri tempi, ma
non potrà mai soppiantare, poiché si
pone su un altro piano, gli effetti
della tenerezza umana e
soprannaturale che si esprime nel



contatto immediato, personale, con il
prossimo”[12]. Cerchiamo di essere
consapevoli di come guardiamo le
persone che aiutiamo, di sapere chi
sono e non solo di che cosa hanno
bisogno, perché una persona è molto
più di quello di cui manca. Durante il
tempo in cui stiamo a contatto di
quelli che aiutiamo, entriamo nelle
loro necessità e nel loro dolore,
offrendo assistenza e non un
realismo freddo o indifferente[13].
Questo porta una vera consolazione,
un contatto umano che è altrettanto
apprezzato come il sollievo
materiale. Condividiamo con loro
tempo, attenzione e presenza,
ottenendo – per loro e per noi – la
presenza di Cristo. Così diamo loro
quel “dono sincero di se stesso” che è
la nostra autentica realizzazione[14].
Non solo amiamo il prossimo, ma “ci
convertiamo” nel prossimo di
ciascuno, così come Cristo ci ha
chiesto di fare[15].



[1] Papa Francesco, enc. Fratelli Tutti,
11.

[2] Concilio Vaticano II, cost. past. 
Gaudium et spes, 39.

[3] “...la giustizia è l’abito secondo il
quale uno, con costante e perpetua
volontà, dà a ciascuno il suo diritto.
Questa definizione è quasi uguale a
quella che pone il Filosofo in V Ethic.,
quando dice che la giustizia è l’abito
secondo il quale si dice che uno è
operativo nella scelta di quello che è
giusto”, San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologica, II-II, Q. 58, Art. 1
co.

[4] Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa, 193.

[5] Papa Francesco, enc. Fratelli Tutti,
116.

[6] Ibidem.



[7] Papa Francesco, enc. Laudato si’,
202.

[8] San Tommaso D’Aquino, Summa
Theologica, II-II, Q. 26, Art. 1 co. e
Art. 2 co.

[9] Papa Francesco, enc. Fratelli Tutti,
93.

[10] Cfr. ibidem, 94, 99.

[11] Papa Francesco, enc. Fratelli
Tutti, 116.

[12] San Josemaría, Lettere 2, Lettera
n. 7 del 24-X-1942, n. 44c, Ares,
Milano, 2023.

[13] Cfr. Fernando Ocáriz, Lettera del
14-II-2017, 31.2.

[14] Cfr. cost. past. Gaudium et Spes,
24: “[Gesù] ci ha suggerito una certa
similitudine tra l’unione delle
persone divine e l’unione dei figli di
Dio nella verità e nella carità. Questa
similitudine manifesta che l’uomo, il



quale sulla terra è la sola creatura
che Dio abbia voluto per se stessa,
non possa ritrovarsi pienamente se
non attraverso un dono sincero di
sé”.

[15] Cfr. enc. Fratelli Tutti, 81: “La
proposta è quella di farsi presenti
alla persona bisognosa di aiuto,
senza guardare se fa parte della
propria cerchia di appartenenza. In
questo caso, il samaritano è stato
colui che si è fatto prossimo del
giudeo ferito. Per rendersi vicino e
presente, ha attraversato tutte le
barriere culturali e storiche. La
conclusione di Gesù è una richiesta:
«Va’ e anche tu fa’ così» (Lc 10, 37).
Vale a dire, ci interpella perché
mettiamo da parte ogni differenza e,
davanti alla sofferenza, ci facciamo
vicini a chiunque. Dunque, non dico
più che ho dei “prossimi” da aiutare,
ma che mi sento chiamato a
diventare io un prossimo degli altri”.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/va-e-fa-lo-stesso-
iii-in-prima-linea-per-trasformare-il-

mondo/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/va-e-fa-lo-stesso-iii-in-prima-linea-per-trasformare-il-mondo/
https://opusdei.org/it/article/va-e-fa-lo-stesso-iii-in-prima-linea-per-trasformare-il-mondo/
https://opusdei.org/it/article/va-e-fa-lo-stesso-iii-in-prima-linea-per-trasformare-il-mondo/
https://opusdei.org/it/article/va-e-fa-lo-stesso-iii-in-prima-linea-per-trasformare-il-mondo/

	﻿"Va' e fa' lo stesso" (III): In prima linea per trasformare il mondo

